
opusdei.org

Carta do Prelado
(junho 2010)

As inúmeras celebrações
litúrgicas desse mês de junho
servem de roteiro para a Carta
que o Prelado do Opus Dei
dirige aos fiés da Obra.

14/06/2010

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

O sacrifício eucarístico, ao qual
Cristo nos convoca todos os dias,
introduz-nos no coração do Mistério
pascal. Toda vez que celebramos ou



assistimos à Santa Missa,
participamos do supremo ato de
amor que Cristo realizou na Cruz e
ao qual dirigiu toda a sua vida. Mas
há momentos e circunstâncias em
que a adoração e a ação de graças, a
reparação e a súplica que elevamos a
Deus por Cristo, na Santa Missa,
adquirem um relevo especial.

A esse júbilo e a essa gratidão a Deus
por um dom tão grande – que temos
que atualizar diariamente – unem-se
as celebrações litúrgicas das
solenidades que celebramos ou que
celebraremos nestes dias, porque
elas nos põem em íntima comunhão
com diversos aspectos do mistério de
Cristo e, ao mesmo tempo, nos
comunicam graças específicas.

Os Atos dos Apóstolos narram que,
na Igreja primitiva, o Espírito Santo
manifestou-se no dia de Pentecostes
como vento impetuoso e como
línguas de fogo que desciam sobre as



cabeças dos Apóstolos, tornando-os
repletos dos seus dons e concedendo-
lhes a paz que o próprio Mestre lhes
tinha prometido: Deixo-vos a paz,
dou-vos a minha paz [1]. Através
destes sinais da vinda do Espírito
Santo, o Senhor dá-nos a conhecer
também os efeitos da ação do
Paráclito nas almas que se abrem
docilmente à sua graça.

No mencionado vento impetuoso,
descobrimos a força divina capaz de
superar os obstáculos mais
tremendos, bem como o ar fresco
que dissipa as nuvens tóxicas que
muitas vezes envenenam o
ambiente. Este símbolo – explica
Bento XVI – «faz pensar na
necessidade de respirar ar limpo,
tanto com os pulmões, o ar físico,
como com o coração, o ar espiritual,
o ar saudável do espírito, que é o
amor» [2]. As línguas de fogo falam-
nos do Amor ardente com o qual o
Espírito Santo quer inflamar os



corações dos homens. Essa chama
«desceu sobre os Apóstolos reunidos,
apresou-se neles e comunicou-lhes o
novo ardor de Deus. Deste modo,
realiza-se o que o Senhor Jesus tinha
predito: “Fogo vim trazer à terra, e
que quero senão que arda?” (Lc 12,
49). Os Apóstolos, junto com os fiéis
das diversas comunidades, levaram
essa chama divina até os extremos
confins da terra; e assim abriram um
caminho para a humanidade, um
caminho luminoso, e colaboraram
com Deus, que, com o seu fogo,
deseja renovar a face da terra» [3].

Agradeçamos a Nossa Senhora a sua
constante intercessão para tornar-
nos mais sensíveis às inspirações do
Espírito Santo, tal como aconteceu
com os Apóstolos reunidos ao redor
dEla no Cenáculo. Penso
especialmente nos bens que Ela
conseguiu para nós durante o mês de
maio, em que procuramos honrá-la
com verdadeira piedade filial,



concretamente na intimidade que
nos convidou a manter com Jesus.

Por outro lado, o domingo passado,
festa da Santíssima Trindade, foi
uma chamada mais do Céu para que
os nossos pensamentos e os nossos
corações estejam onde se encontram
os verdadeiros dons: junto ao Pai, ao
Filho e ao Espírito Santo, o Deus
único que abarca o universo, que
habita nos nossos corações mediante
a graça e que deseja admitir-nos na
comunhão definitiva da sua própria
vida na glória do Céu. Como rezamos
o Triságio Angélico durante os dias
que precederam à festa? Unimo-nos
aos Anjos no seu louvor perene à
Santíssima Trindade? E, uma vez
passada a festa, mantivemos o afã de
relacionar-nos com cada uma das
Pessoas divinas, distinguindo-as sem
as separar?

Conto-vos um episódio. No oratório
do Padre, no Colégio Romano da



Santa Cruz, foram gravadas no
mármore frontal do baldaquino as
palavras BENEDICTA SIT SANCTA
TRINITAS ATQUE INDIVISA UNITAS.
As vezes em que São Josemaria
esteve nesse local quando ainda se
encontrava em obras, já não
enxergava bem. Ainda que soubesse
de cor o texto dessa inscrição,
sempre perguntava a quem o
acompanhava, como um convite a
rezar: “O que está escrito aí? Oxalá
toda a nossa vida seja um louvor ao
Deus Uno e Trino”.

Agora nos preparamos para as
solenidades do Corpus Christi e do
Sagrado Coração de Jesus, tão unidas
entre si não só no tempo, mas
também por comemorarem duas
manifestações da imensa
complacência que Deus tem para
com os homens. «O Amor revela-se-
nos através da Encarnação, desse
caminhar redentor de Jesus Cristo
pela nossa terra, até ao sacrifício



supremo da Cruz. E, na Cruz,
manifesta-se por meio de um novo
sinal: “Um dos soldados abriu o lado
de Jesus com uma lança, e
imediatamente saiu sangue e
água” (Jo 19, 34). Água e sangue de
Jesus, que nos falam de uma entrega
realizada até ao último extremo, até
ao consummatum est (Jo 19, 30), ao
“tudo está consumado”, por
amor» [4].

Precisamente na solenidade do
Sagrado Coração, no dia 11 de junho,
termina o Ano sacerdotal.
Continuemos a rezar e a impulsionar
outras pessoas a rezar pelas vocações
sacerdotais, pela santidade dos
sacerdotes e de todo o povo cristão.
Peço ao Senhor que esse clamor, que
vimos tentando aumentar ao longo
dos meses passados, nunca cesse nas
nossas almas; também para não dar
motivos a quem pretende atacar a
grande maravilha do sacerdócio.



Faz alguns dias, fui a Turim em
peregrinação, para rezar diante do
Santo Sudário exposto à veneração
dos fiéis. É realmente
impressionante considerar quanto
sofrimento o Senhor padeceu por
nós. Como disse João Paulo II, «o
Santo Sudário é espelho do
Evangelho. Com efeito, se se reflete
sobre este lenço sagrado, não se pode
prescindir da consideração de que a
imagem presente neste lenço tem
uma relação muito profunda com o
que se narra nos evangelhos sobre a
paixão e morte de Jesus, que todo
homem sensível se sente
interiormente impressionado e
comovido a contemplá-lo» [5].

Fui venerar a Sindone acompanhado
de todas e de todos vós – como
sempre faço nas minhas viagens –
para pedir ao Senhor que inflame os
nossos corações com o fogo do
Espírito Santo. Como comentava
Bento XVI poucas semanas atrás, ao



regressar da sua estada na capital do
Piemonte, «esse lenço sagrado pode
nutrir e alimentar a fé e reavivar a
piedade cristã, porque impulsiona a
ir ao encontro do Rosto de Cristo, do
Corpo do Cristo crucificado e
ressuscitado, a contemplar o Mistério
pascal, centro da mensagem
cristã» [6].

Ver Deus, contemplar o rosto de Jesus
Cristo, ser eternamente feliz com a
visão da glória divina constitui o
desejo mais profundo de todas as
criaturas humanas, embora milhões
de pessoas não sejam conscientes
dessa aspiração. Vem-me à memória
o afã do nosso Padre por contemplar
a face do Senhor. Comentava-nos que
esse desejo «é razoável. Aqueles que
se gostam, procuram ver-se. Os
enamorados só têm olhos para o seu
amor. Não é lógico que seja assim? O
coração humano sente esses
imperativos. Eu mentiria se negasse
que me move muito o afã de



contemplar a face de Jesus Cristo. 
Vultum tuum, Domine, requiram (Sal
26, 8), procurarei, Senhor, o teu
rosto. Entusiasma-me fechar os olhos
– acrescentava, sobretudo nos
últimos anos da sua existência
terrena – e pensar que chegará o
momento, quando Deus quiser, em
que poderei vê-lo, “não como por um
espelho, confusamente, mas face a
face” (1 Cor 13, 12). Sim, filhos,
“minha alma tem sede de Deus, do
Deus vivo; quando irei contemplar a
face de Deus?” (Sal 41, 3)» [7].

Que também nós fomentemos essa
aspiração, indo ao encontro de Jesus
Cristo no Tabernáculo – onde se
encontra realmente presente – e na
nossa alma em graça. Procuremos
encontrá-lo também nos membros da
Igreja, o seu Corpo místico,
especialmente naqueles mais
desvalidos: os doentes, os pobres,
aqueles que sofrem perseguição por
causa das suas convicções religiosas,



aqueles que padecem muitos outros
tipos de injustiça em tantos lugares
do mundo. Ninguém pode ser
indiferente para nós; todos somos
chamados a ser membros do Corpo
de Cristo, que ressuscitou e continua
operante na história; «membros
vivos, cada um segundo a sua
própria função, isto é, com a tarefa
que o Senhor quis encomendar-
nos» [8], mediante a incorporação a
Si mesmo no Batismo.

O nosso ser cristão está arraigado na
profundidade amabilíssima deste
sacramento. A nossa chamada à
santidade e ao apostolado concretiza-
se em sabermo-nos mediadores em
Cristo Jesus para a salvação do
mundo. Diante disto, como são claras
as seguintes palavras de São
Josemaria! «Apóstolo é o cristão que
se sente enxertado em Cristo,
identificado com Cristo, pelo
Batismo; habilitado a lutar por Cristo,
pelo Crisma; chamado a servir a



Deus com a sua ação no mundo, pelo
sacerdócio comum dos fiéis, que lhe
confere uma certa participação no
sacerdócio de Cristo – embora
essencialmente diferente daquela
que constitui o sacerdócio ministerial
– e o torna capaz de participar no
culto da Igreja e de ajudar os homens
a caminhar para Deus, mediante o
testemunho da palavra e do exemplo,
mediante a oração e a expiação» [9].

Saboreemos estas considerações
agora que termina o Ano sacerdotal e
procuremos tirar consequências
pessoais daí. Neste sentido, pode-nos
ser útil uma outra confidência de São
Josemaria em Forja: «Cristo Jesus,
Bom Semeador, nos aperta a cada
um dos seus filhos na sua mão
chagada – como ao trigo –; inunda-
nos com o seu Sangue, purifica-nos,
limpa-nos, embriaga-nos!...; e depois,
generosamente, nos lança pelo
mundo um a um: que o trigo não se



semeia aos sacos, mas grão a
grão» [10].

Em primeiro lugar, o Senhor
«inunda-nos com o seu Sangue»
através dos sacramentos e, assim,
«purifica-nos, limpa-nos, embriaga-
nos!»: conduz-nos à santidade. Mas
só se o queremos, se deixamos o
Paráclito agir – Ele que é o Artífice da
nossa identificação com Jesus.

Temos que procurar o contato com a
Humanidade Santíssima do Senhor
na Penitência e na Eucaristia. Temos
que assimilar os seus ensinamentos
não só lendo a Sagrada Escritura e
com o afã de adquirir e de melhorar
a nossa formação doutrinal, mas
também permanecendo em diálogo
sincero com Ele na oração:
implorando para que a sua Palavra
penetre até o lugar mais recôndito do
nosso pobre eu e embeba os nossos
afetos e desejos. E temos que desejar
que Ele nos conduza: seguir as suas



pegadas, aprender das suas virtudes,
a fim de identificarmo-nos cada vez
mais com o seu modo de sentir, de
compreender e de amar.

Tão logo o Espírito Santo realiza estas
operações em nós – ou melhor, ao
mesmo tempo –, o Senhor «lança-nos
mundo afora», tal como o semeador
esvoaça os grãos de trigo no sulco
para que deem fruto; isto porque
somos união entre Deus e os homens,
graças à nossa alma sacerdotal. Os
ministros sagrados possuem, além
disso, o sacerdócio ministerial
recebido no sacramento da Ordem,
que os capacita a atuar in persona
Christi Capitis, para que Cristo
Cabeça da Igreja esteja presente nas
celebrações litúrgicas.

No Opus Dei, o Senhor fez-nos uma
chamada específica dentro da
comum vocação cristã que nos
impulsiona a servi-lo com o espírito
que São Josemaria encarnou desde



1928. Com base no caráter batismal,
a graça específica da chamada à
Obra impele-nos a sempre ajudar
Cristo na salvação das almas, mas
não porque somos melhores que os
outros. Jesus Cristo é o único
Mediador entre os homens e Deus
[11], porém deseja que colaboremos
com Ele nessa tarefa.

Primeiro, temos que nos unir muito
piedosamente ao Sacrifício de Cristo
na Missa. Com essa vinculação à
Eucaristia, a vida inteira converte-se
num ato de adoração, de ação de
graças e de reparação: transforma-se
na entrega total da nossa pessoa e do
nosso agir para sermos instrumentos
de Jesus Cristo no mundo. Ao
convertermos o nosso dia «numa
Missa» – como dizia o nosso Padre –,
somos verdadeiramente almas de
Eucaristia: homens e mulheres que
se esforçam por reproduzir em toda
a sua conduta a do divino Mestre.



Desse modo estamos em condições
de ajudar todas as pessoas a
receberem os frutos da Redenção;
convertemo-nos em instrumentos de
Cristo para ensinar aos outros a sua
doutrina, para aproximá-los dos
sacramentos, que são fonte da graça,
e para conduzi-los pelas sendas da
vida eterna, ao mesmo tempo em que
nos propomos estas mesmas fases no
nosso caminhar cotidiano. Sob a guia
do Espírito Santo seguiremos
verdadeiramente os passos do
Senhor e se realizará em nós aquela
aspiração de São Josemaria: «Dar a
vida pelos outros. Só assim se vive a
vida de Jesus Cristo e nos fazemos
uma só coisa com Ele» [12].

Aproxima-se um novo aniversário da
ida do nosso Padre à casa do Céu.
Recorramos com fé à sua intercessão
nas semanas que ainda faltam até o
dia 26 de junho, para que, seguindo
fielmente o seu exemplo e os seus
ensinamentos, nós também saibamos



conformar as nossas vidas com a
vida de Cristo, até sermos uma só
coisa com Ele.

No dia anterior, recordaremos a
ordenação dos três primeiros
sacerdotes da Obra, que nos
transmitiram um grande rasto de
fidelidade. Estiveram sempre
pendentes de Deus e por isso
souberam ser totalmente dóceis
àquilo que o nosso Padre lhes pedia,
a fim de fazer fielmente o Opus Dei a
serviço da Igreja. Dizia-se deles, com
referência também ao nosso
Fundador: ordenou-os e agora os
“mata” de trabalho. Que todos nós,
sacerdotes e leigos, nos fixemos em
cada um deles para aprendermos a
nunca dizer “basta” perante as
exigências da nossa alma sacerdotal.

Continuai muito unidos à minha
oração e às minhas intenções. Apoio-
me especialmente nos doentes – que
nunca faltam na Obra – e naqueles



que, por um motivo ou por outro,
estão sofrendo. Se eles unem os seus
padecimentos à Cruz de Cristo,
oferecendo com alegria as suas penas
e dores, podem converter-se – no
meio da sua fragilidade – em colunas
firmes que sustentam os outros.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

†Javier

Roma, 1º de junho de 2010.

[1] Jo 14, 27.

[2] Bento XVI, Homilia na solenidade
de Pentecostes, 31-5-2009.

[3] Bento XVI, Homilia na solenidade
de Pentecostes, 23-5-2010.

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 162.



[5] João Paulo II, Discurso em Turim,
24-5-1998.

[6] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 5-5-2010.

[7] São Josemaria, notas de uma
meditação, 25-12-1973.

[8] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 5-5-2010.

[9] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 120.

[10] São Josemaria, Forja, n. 894.

[11] Cf. 1 Tim 2, 5.

[12] São Josemaria, Via Sacra, XIV
estação.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-junho-2010/


opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-junho-2010/ (13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-junho-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-junho-2010/

	Carta do Prelado (junho 2010)

