
opusdei.org

Carta do Prelado por
ocasião do Ano da
misericórdia (em
português)

"Agradeçamos ao Santo Padre,
com obras e com oração, a
convocação deste jubileu
especial, verdadeiro tempo de
graça para a Igreja e para o
mundo".

19/12/2015

Disponibilizamos a carta do Prelado
em traduzida para o Português.



Carta em formato PDF

Carta em formato Word

* * *

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

1. Bendito seja Deus, o Pai de nosso
Senhor Jesus Cristo, o Pai das
misericórdias, Deus de toda a
consolação, (2 Cor 1, 3), que, 
impulsionado pelo grande amor com
que nos amou, quando estávamos
mortos em consequência de nossos
pecados, deu-nos a vida juntamente
com Cristo (...) com ele nos
ressuscitou e nos fez assentar nos
céus, com Cristo Jesus (Ef 2, 4-6).

Palavras de são Paulo que ajudam a
pôr o foco, desde o início, no que me
proponho transmitir-vos com estas
linhas. Move-me a escrever o desejo
de que nos preparemos da melhor
forma possível, para viver o Ano da

https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-do-Prelado-por-ocasi%C3%A3o-do-Ano-da-miseric%C3%B3rdia_2015122413233649340220151224-134215.pdf
https://odnmedia.s3.amazonaws.com/files/Carta-do-Prelado-por-ocasi%C3%A3o-do-Ano-da-miseric%C3%B3rdia_2015122413224950183620151224-134254.docx


misericórdia, convocado pelo Papa
Francisco, por ocasião do
quinquagésimo aniversário do
encerramento do Concílio Vaticano
II. Começará, como sabem, no
próximo dia 8 de dezembro, e
concluir-se-á na solenidade de Cristo
Rei, dia 20 de dezembro de 2016.

Quando o Santo Padre comunicou o
seu propósito de convocar este ano
santo extraordinário, sentimos a
alegria cristã de ver que coincide
com a última parte do ano mariano
pela família que estamos
percorrendo na Prelazia.
Percebemos isso como mais um sinal
da proteção de Nossa Senhora, que
invocamos na ladainha como Regína
famíliæ e Mater misericórdiæ.

Com a intercessão da nossa Mãe,
recorremos à bondade do Senhor,
refúgio seguro e sempre disposto a
ouvir as nossas petições e remediar
as nossas necessidades pessoais. Da



misericórdia divina podemos
conseguir um aumento da caridade,
da compreensão, da fraternidade, do
interesse pelas almas, pois – como
membros da Igreja – queremos
contribuir para «tornar mais
humana a família dos homens e a
sua história»[1]. Caminhemos dia após
dia com uma esperança sólida: o Céu
não deixa de nos oferecer meios para
nos enchermos de paz, com a certeza
de que a Santíssima Trindade sempre
olha para a criação. Como o Papa
Francisco recorda, subamos das
obras criadas à contemplação da
mão paterna e amorosa de Deus[2].

Agradeçamos ao Santo Padre, com
obras e com oração, a convocação
deste jubileu especial, verdadeiro
tempo de graça para a Igreja e para o
mundo. Enche-nos de júbilo acolher
a chamada do Pai comum para ter
mais proximidade com Nosso
Senhor, na piedade e na celebração
dos sacramentos – principalmente na



Penitência e na Eucaristia – e
também nas manifestações concretas
de caridade fraterna com o próximo.
Se formos dóceis ao Espírito Santo,
configurar-nos-emos mais com
Cristo, e seremos mais parecidos com
o Pai Celestial, cujo rosto
misericordioso foi-nos revelado em
Cristo.

2. Deus, cui próprium est miseréri
semper et párcere: súscipe
deprecatiónem nostram[3], Deus, de
quem é próprio perdoar e usar
sempre de misericórdia: acolhei as
nossas súplicas, repetimos todos os
dias. A misericórdia! É sempre
necessário aprofundar – como a
Igreja convida a fazer – neste
consolador atributo divino que
resume todos os outros. Fazemo-lo
com confiança filial. Ao convocar
este jubileu extraordinário, o Santo
Padre escreve que a misericórdia «é
a palavra que revela o mistério da
Santíssima Trindade (...), é o ato



último e supremo pelo qual Deus
vem ao nosso encontro (...) é a lei
fundamental que mora no coração de
cada pessoa, quando vê com olhos
sinceros o irmão que encontra no
caminho da vida. Misericórdia: é o
caminho que une Deus e o homem,
porque nos abre o coração à
esperança de sermos amados para
sempre, apesar da limitação do nosso
pecado»[4].

Passaram-se trinta e cinco anos
desde que são João Paulo II publicou
a encíclica Dives in misericordia.
Considerava nela a conveniência de
meditar frequentemente nesta
expressão maravilhosa do Amor
divino. Escrevia: «sugerem-no
múltiplas experiências da Igreja e do
homem contemporâneo; e exigem-no
também as aspirações de tantos
corações humanos, os seus
sofrimentos e esperanças, as suas
angústias e expectativas»[5].



As palavras de são João Paulo II,
além de conservar plena atualidade,
tornam-se cada dia mais prementes:
sempre precisamos da clemência
divina, mas no nosso tempo é
possível afirmar que esta
necessidade assume mais urgência.
Quando o Papa Francisco abrir a
porta santa nas diversas basílicas
papais, e cada Bispo na sua
circunscrição, «confiaremos a vida
da Igreja, a humanidade inteira e o
universo imenso à Realeza de Cristo,
para que derrame a sua
misericórdia, como o orvalho da
manhã, para a construção de uma
história fecunda»[6]. São Josemaria,
como consequência da sua
experiência pessoal, exortou-nos
explicitamente, desde o início da
Obra, a procurar este imenso amor
de Deus, que não abandona os seus
filhos, as mulheres e os homens.
Nosso Fundador sugeriu-nos
inúmeras maneiras de bater às
portas do Coração de Jesus.



3. São Josemaria ensinou-nos a
impregnar os caminhos da terra com
a misericórdia que Jesus Cristo
trouxe à terra, e concretizava: a 
nossa entrega, ao serviço das
almas, é uma manifestação dessa
misericórdia do Senhor, não só
para conosco, mas também para
com toda a humanidade[7]. Vamos
para frente, acompanhados pelo
nosso Padre, para colaborar com o
Senhor para que essa corrente de
amor misericordioso – que se
derrama continuamente do coração
chagado de Jesus em toda a
humanidade – seja superabundante
em todos os cristãos e em todos os
homens de boa vontade.

Com estes sentimentos e aspirações,
convido-vos, filhas e filhos meus, a
começar com uma devoção séria e
com alegria o Ano da Misericórdia.
Vamos nos inspirar nos
ensinamentos da Sagrada Escritura,
cujas páginas são um hino



maravilhoso à clemencia divina; e
vamos nos deter de modo especial no
exemplo de Cristo, na sua vida e nos
seus ensinamentos, procurando
seguir – nesta intimidade de conduta
com o Redentor – os passos de São
Josemaria, que dirigia
constantemente o seu olhar para a
figura do Bom Pastor, que entrega
todo o seu ser pelas suas ovelhas (cfr.
Jo 10, 1-18), e sugeriu, a nós e a
muitos outros homens e mulheres,
olhar cada vez mais para o Senhor do
Céu e da Terra.

A misericórdia de Deus com a
humanidade

4. O Antigo Testamento já proclama,
em muitas das suas páginas, a
insondável piedade de Deus com as
suas criaturas. O Senhor é clemente e
misericordioso, lento para a ira e rico
de graça. O Senhor é bom para com
todos, compassivo com todas as suas
criaturas (Sl 144 [145] 8-9). E os



profetas não cansam de advertir: 
Voltai para o Senhor vosso Deus, pois
ele é bom e cheio de misericórdia. É
manso na ira, cheio de carinho e
retira a ameaça (Jl 2, 13).

Na Última Ceia, Nosso Senhor rezou –
segundo a tradição judaica – o
Grande Hallel ou grande canto de
louvor: um salmo que enumera as
maravilhas realizadas por Deus na
criação e na história: e, no final de
cada versículo, repetem-se como um
estribilho as seguintes palavras: 
porque a sua misericórdia é eterna
(Sal 135 [136]).

«Em virtude da misericórdia, todos
os acontecimentos do Antigo
Testamento aparecem cheios dum
valor salvífico profundo»[8]; e
igualmente essa qualidade
manifesta-se com plenitude no Novo
Testamento, pela encarnação
redentora do Filho de Deus. O
próprio Jesus, ao oferecer a sua vida



no sacrifício cruento da Cruz, ao
instituir a Eucaristia e os outros
sacramentos, colocou este supremo
ato de Amor como conteúdo
fundamental da misericórdia divina.

Revisemos com frequência as
passagens do Evangelho que
manifestam a compaixão e a
compreensão de Jesus com a
humanidade; desde o seu nascimento
em Belém até o seu holocausto no
Calvário. Detenhamo-nos muitas
vezes em tantas manifestações da
sua piedade compassiva: quando
curava os doentes e libertava os
possessos, quando alimentava as
multidões famintas, quando
distribuía à mancheias o pão da
doutrina, quando ia ao encontro dos
pecadores arrependidos e os
perdoava, quando escolhia os
discípulos, quando os repreendia
com um olhar ou umas palavras,
quando chamava os Apóstolos para
manda-los por todo o mundo,



quando nos deu a sua Mãe como Mãe
nossa, quando nos enviou o Espírito
Santo prometido, etc. Em qualquer
uma das suas obras e das suas
palavras, o Senhor exprime
claramente o rosto clemente de Deus
Pai.

A mesma coisa acontece ao longo da
história da Igreja, depois da Ascensão
de Jesus Cristo ao Céu. No meio das
luzes e sombras que aparecem no
caminho dos cristãos, nunca faltaram
as intervenções da indulgência
divina: por meio do Espírito Santo
que habita na Igreja, e com a
presença real de Cristo na Eucaristia,
além da intercessão sempre atual da
Virgem Santíssima, são-nos reveladas
as torrentes de misericórdia que se
derramam continuamente sobre o
mundo. Não deixemos de agradecê-lo
ao nosso Pai Celestial. Abramos de
par em par as portas do nosso
coração e procuremos que outras



pessoas também se deixem empapar
pela graça divina.

História das misericórdias de Deus

5. Na sua encíclica Dives in
misericórdia, são João Paulo II
colocava a misericórdia no centro da
vida da Igreja, na história da
humanidade. «Na realização
escatológica, a misericórdia revelar-
se-á como amor, enquanto que no
tempo presente, na história humana,
que é conjuntamente história de
pecado e de morte, o amor deve
revelar-se sobretudo como
misericórdia e ser realizado também
como tal. O programa messiânico de
Cristo – programa tão impregnado de
misericórdia – torna-se o programa
do seu Povo, da Igreja. Ao centro
deste programa está sempre a Cruz,
porque nela a revelação do amor
misericordioso atinge o ponto
culminante»[9].



De fato, não podemos separar a Cruz
da Ressurreição, ambas revelam o
Amor divino: em todo o mistério
pascal manifesta-se a misericórdia de
Deus. O bem-aventurado Paulo VI
afirmou que «toda a história da
salvação é guiada pela misericórdia
divina, que vem ao encontro da
miséria humana»[10].

Cristo tomou sobre si os nossos
pecados, e «se ofereceu uma só vez
para tomar sobre si os pecados da
multidão» (Heb 9, 28). Nossa Senhora
aceitou com plena liberdade a
entrega de quem, tendo
compartilhado a nossa condição
humana em tudo menos no pecado
(cfr. Heb 4, 15), podia manifestar
uma verdadeira compaixão. Com o 
Magnificat, Santa Maria profetizou: 
sua misericórdia se estende de
geração em geração (Lc 1, 50).

6. Filhas e filhos meus: somos – e
estamos contentes por isso – dessas



gerações que cantam as
misericórdias de Deus! Na sua vida
pessoal e na do Opus Dei, o nosso
Padre descobria constantemente o
amor de predileção do Senhor.
Muitas vezes repetiu que toda a
história da Obra é uma história
das misericórdias de Deus. Nem
nesta carta – enfatizava nos anos
60– nem em muitos documentos
que vos escrevesse, poderia
esgotar o relato dessas
providências da bondade de Deus,
que precederam e acompanharam
sempre os passos da Obra[11]. Neste
contexto, não hesitava em afirmar
que a história do Opus Dei terá de
ser escrita de joelhos[12]. Assim
salientava, com uma frase
expressiva, que a iniciativa da
fundação e gestação da Obra foi
sempre do Senhor: a ele, cabia-lhe só
ser o instrumento fiel dessa vontade
divina.



Realmente, a existência de São
Josemaria e a do Opus Dei
entrelaçam-se intimamente, sem que
seja possível distinguir ou separar
uma da outra desde 1928. Na Obra,
foi o Senhor que fez tudo –
exclamava em uma meditação –; 
humanamente falando, o que
havia? Só bom humor, muito amor
a Jesus Cristo e à sua Igreja, e
empenho em perseverar perante o
impossível. O Senhor me conduziu
como eu, em criança, mexia com
os meus soldadinhos de chumbo:
levava-os onde queria, às vezes
quebrava-lhes a cabeça... Assim
atuou o Senhor comigo: conduziu-
me pelos caminhos que Ele quis,
permitiu que me dessem uns bons
golpes, porque me convinha[13].

Cada uma destas circunstâncias
serviam ao nosso Fundador para
fortalecer a sua fidelidade e o seu
abandono nas mãos do Senhor. Como
o Papa Francisco anotou: «A pessoa



sabe com certeza que a sua vida dará
frutos, mas sem pretender conhecer
como, onde ou quando; está segura
de que não se perde nenhuma das
suas obras feitas com amor, não se
perde nenhuma das suas
preocupações sinceras com os outros,
não se perde nenhum ato de amor a
Deus, não se perde nenhuma das
suas generosas fadigas, não se perde
nenhuma dolorosa paciência»[14]. Por
isso, o nosso Padre nunca perdeu a
paz: meus filhos, com a contrição
está o Amor: nenhum destes
trabalhos, nenhuma pena fez-me
perder o gáudium cum pace,
porque Deus me ensinou a amar, e
nullo enim modo sunt onerósi
labóres amántium (Santo
Agostinho, De bono viduitátis, 21,
26); para quem ama, o trabalho
nunca é uma carga pesada. Por
isso, o que importa é aprender a
amar, porque in eo quod amátur,
aut non laborátur, aut et labor
amátur(ibid.): onde há amor, tudo



é felicidade. E esta foi a grande
misericórdia de Deus: conduziu-
me como a uma criança,
ensinando-me a amar. Quando
mal era um adolescente, o Senhor
lançou no meu coração uma
semente inflamada de amor, e hoje
esta semente é, filhas e filhos
meus, uma árvore frondosa, de
tronco esbelto, que restaura com a
sua sombra uma legião de
almas[15].

7. São Josemaria sempre se
comportou assim. A devoção a este
seguro refúgio divino que estamos
contemplando era antiga: aprendeu-
a dos seus pais na casa familiar;
robusteceu-se durante a sua
preparação para o sacerdócio no
Seminário de Logronho e no de São
Carlos, em Saragoça, onde havia uma
representação do Coração de Jesus
inflamado de amor e coroado de
espinhos, que o comovia
profundamente. Depois, durante a



guerra civil espanhola, fez-se
presente de um modo novo, como
descrevia durante um tempo de
oração, na véspera da solenidade do
Sagrado Coração:

Quero ver-me agora, meu Deus,
junto à ferida do teu peito. E
pensar em todos os meus filhos,
em todos os que agora são
membros vivos deste Corpo vivo
da tua Obra. Nomeando-os,
considerarei as suas qualidades,
as suas virtudes, os seus defeitos,
e a seguir suplicar-Te-ei,
empurrando-os para Ti, um a um:
“Para dentro!” Metê-los-ei dentro
do teu Coração. Assim quero fazer
com cada um e com todos os que
virão depois, durante séculos, até
ao fim do mundo, para fazer parte
desta família sobrenatural. Todos,
todos unidos no Coração de Cristo,
todos feitos uma só coisa por
amor a Ele e todos desprendidos
das coisas da terra pela força



deste amor acompanhado de
mortificação. Queremos ser como
os primeiros cristãos; vamos
reviver o seu espírito no mundo.
Comecemos, pois, por tornar real
dentro da Obra aquela afirmação:
congregávit nos in unum Christi
amor[16].

Na Santa Missa, depois da
Consagração, São Josemaria recitava
em silêncio, interiormente, a oração
ao Amor misericordioso que tinha
aprendido na sua juventude. No
Coração amabilíssimo de Jesus,
alimentava-se a fonte da sua
paternidade no Opus Dei, e se
estendia às suas filhas e filhos de
todos os tempos; e no Santo Sacrifício
enchia-se dos desejos que Cristo
tinha de redimir toda a humanidade.
Estas considerações nos ajudarão
também a estar seguros e otimistas
nos momentos duros que podem
surgir na história do mundo ou na
nossa existência pessoal. Deus é o



mesmo de sempre: onipotente,
sapientíssimo, misericordioso, e, em
todo o momento, sabe tirar, do mal, o
bem; das derrotas, grandes vitórias
para os que confiam nEle.

8. Nos anos 70, quando uma grave
crise de fé e de disciplina causava
estragos nas almas, São Josemaria
recebeu luzes novas do Céu, que
confirmaram a sua confiança
inquebrantável no constante auxílio
divino. Em 23 de agosto de 1971,
depois de ter celebrado a Santa
Missa, o Senhor gravou a fogo no seu
coração umas palavras que
procedem, com uma leve variante,
da epístola aos Hebreus: adeámus
cum fidúcia ad thronum grátiæ, ut
misericórdiam consequámur (Heb 4,
16). Comunicou-o imediatamente aos
que estávamos com ele naqueles
momentos. Poucas semanas depois
voltou a referir-se a elas na
intimidade de uma tertúlia familiar
com os seus filhos de Roma:



Vou dizer-vos algo que Deus nosso
Senhor quer que saibais. Os filhos
de Deus no Opus Dei adeámus cum
fidúcia– devemos ir com muita fé –
ad thronum glóriæ, ao trono da
glória, a Virgem Santíssima, Mãe
de Deus e Mãe nossa, a quem
tantas vezes invocamos como
Sedes Sapiéntiæ, ut misericórdiam
consequámur, para alcançarmos
misericórdia (...).

Vamos, pois, através do Coração
Dulcíssimo de Maria, ao Coração
Sacratíssimo e Misericordioso de
Jesus, para Lhe pedir que, pela sua
misericórdia, manifeste o seu
poder na Igreja e nos encha de
fortaleza para continuar
avançando no nosso caminho,
atraindo muitas almas para Ele[17].

Essa segurança impelia-o a procurar
sem descanso na Palavra de Deus os
textos mais adequados sobre essa
complacência e proteção do Senhor,



para meditar sobre eles na sua
oração pessoal. Assim, um ano
depois, voltou a referir-se a uma 
descoberta que injetou muito
otimismo e confiança na sua alma,
ajudando-o a superar a grande pena
que, por seu amor à Igreja, lhe
causava uma extrema dor.

Ultimamente – dizia – estou
meditando muito alguns textos da
Sagrada Escritura que falam da
misericórdia divina. Sei muito
bem que os especialistas em
Sagrada Escritura dão vários
sentidos a esta palavra, e
consideram misericórdia não só o
que esta palavra significa na
linguagem vulgar: compaixão,
piedade, mas também uma espécie
de lealdade de Deus para com as
suas criaturas.

Reparai como isso é bonito! Deus
nosso Senhor, tem tanta
compaixão pelos homens – porque



a sua misericórdia também
significa compaixão –, que a sua
lealdade o leva a ser
misericordioso com cada um de
nós, a olhar para nós com amor de
pai e de mãe[18].

Ia aprofundando sempre mais nas
palavras da Escritura Santa, que já
meditava na sua juventude: Deus pôs
a sua complacência nos filhos dos
homens (cf. Pr 8,31), e por isso
caminhou com segurança, dando
início ao Opus Dei. Quando não tinha
nenhum meio, essa “complacência”
de Deus animava a sua segurança em
que a Obra iria para frente.

Justiça e misericórdia

9. Entre as parábolas com que o
Mestre explicava aos discípulos as
características do reino dos céus, são
Lucas – chamado o escrivão da
mansidão de Cristo por um dos
grandes poetas cristãos[19]– recolhe
três ensinamentos explicitamente



dedicados a ressaltar essa procura
divina dos homens: a da ovelha
perdida, a da dracma perdida e a do
filho pródigo. Nas três, «Jesus revela
a natureza de Deus como a de um Pai
que nunca se dá por vencido
enquanto não tiver dissolvido o
pecado e superado a recusa com a
compaixão e a misericórdia»[20].

Esse Coração amabilíssimo
manifesta-se especialmente na
parábola do pai que espera
pacientemente, dia após dia, o
regresso do filho mal agradecido,
para perdoá-lo quando chegar. São
João Paulo II comentou-o na encíclica
Dives in misericórdia, salientando
que este ensinamento aplica-se a
todos e cada um dos seres humanos.
«Indiretamente a parábola estende-
se a todas as rupturas da aliança de
amor: a toda a perda da graça, a todo
o pecado (...). A herança que o jovem
tinha recebido do pai era constituída
por certa quantidade de bens



materiais. Mas, mais importante do
que esses bens era a sua dignidade de
filho na casa paterna (...), a
consciência da condição de filho
malbaratada»[21].

Nosso Padre também comentou esta
parábola: a misericórdia que Deus
manifesta deve impelir-nos a
voltar sempre. Meus filhos, é
melhor não ir embora, não
abandoná-lo; mas se alguma vez
por fraqueza humana O deixais,
regressai correndo. Ele nos recebe
sempre, como o pai do filho
pródigo, com mais intensidade de
amor[22].

Apesar de que no texto original –
anota são João Paulo II – não se
utiliza a palavra "justiça" nem
"misericórdia", «contudo, a relação
da justiça com o amor que se
manifesta como misericórdia aparece
profundamente vincada no conteúdo
desta parábola evangélica. Torna-se



claro que o amor se transforma em
misericórdia quando é preciso ir
além da norma exata da justiça:
norma precisa mas, por vezes,
demasiado rigorosa»[23].

São Josemaria descobriu essa união
prática da justiça com o amor no
comportamento das mães[24]. A
justiça de Deus tinha para ele 
entranhas de misericórdia[25]. Não
podemos nos dirigir ao Senhor nos
apoiando em direitos, mas
devemos pedir que tenha
misericórdia de nós, como se reza
em um dos salmos: Miserére mei,
Deus, secúndum magnam
misericórdiam tuam(Sal50, 2).
Senhor, tem compaixão de mim
segundo a tua grande
misericórdia. Não nos dirigimos a
Ele exigindo por motivos de
justiça.[26]

10. Não faltam pessoas que opõem a
justiça à misericórdia. O Papa, ao



convocar o jubileu, nos alerta sobre
este erro: «Não são dois aspectos em
contraste entre si, mas duas
dimensões de uma única realidade
que se desenvolve gradualmente até
atingir o seu clímax na plenitude do
amor (...).

» Diante da visão de uma justiça
como mera observância da lei, que
julga dividindo as pessoas em justos
e pecadores, Jesus procura mostrar o
grande dom da misericórdia que
busca os pecadores para lhes
oferecer o perdão e a salvação.
Compreende-se que Jesus, por causa
desta sua visão tão libertadora e
fonte de renovação, tenha sido
rejeitado pelos fariseus e os doutores
da lei»[27].

Recorrer à misericórdia divina

11. Como fruto de uma graça especial
de Deus – já o recordei antes –, o
nosso Fundador aprofundou nas
luzes maravilhosas da clemencia



divina descritos na sagrada
Escritura. Comentando, por exemplo,
o milagre da ressurreição do filho da
viúva de Naim, considerava como 
Nosso Senhor amou-nos por
razões santas, que talvez a nós
não nos moveriam. São Lucas diz:
misericórdia motus super
eam(Lc7, 13), movido de
compaixão, por misericórdia para
com aquela mulher, quando havia
outros motivos humanamente
razoáveis: era pobre, viúva, e só
tinha aquele filho[28].

Uma multidão numerosa compunha
o desfile daquele enterro, e outros
acompanhavam Jesus; mas só Ele
entra na pena, na dor daquela mãe, e
vai ao seu encontro. Não é admirável
que o Mestre se deixe comover pelos
impulsos misericordiosos do seu
coração, sem esperar que nós lhe
manifestemos as nossas
necessidades? Esse comportamento
divino e humano do Redentor deve



ser um forte incentivo para
apelarmos para ele em todo o
momento. Vós e eu – destacava o
nosso Padre – também devemos
recorrer à misericórdia do
Senhor. Diante de Deus não temos
nenhum direito. Pelo menos eu,
pessoalmente, vejo com a maior
clareza que não posso dizer:
Senhor, exijo-te isto; apesar de que
sou e me sinto filho de Deus. Vou a
Ele com gemidos de contrição,
pedindo misericórdia[29], apelando
para a sua piedade.

Nos seus últimos anos na terra, ao
sentir o impulso de recorrer com
mais confiança e assiduidade ao
perdão de Deus, São Josemaria
completou a jaculatória com a qual
tinha se dirigido em 1952 ao Sagrado
Coração de Jesus, para lhe consagrar
a Obra, as suas atividades apostólicas
e as necessidades da Igreja e da
humanidade: Cor Iesu
Sacratíssimum et Miséricors, dona



nobis pacem! Desde então, o nosso
Padre recorreu mais à proteção do
Céu em favor do mundo, da Igreja,
das almas, de dia e de noite, no meio
de suas tarefas cotidianas.

Aqui aparece o fruto principal que
imploramos a Deus no ano dedicado
á sua misericórdia: que a sociedade
volte a andar pelos caminhos dos
mandamentos, que as almas se
deixem inflamar pelo fogo do amor
de Deus, que em todos os cantos da
Igreja haja um ressurgir da doutrina
clara e da piedade autêntica. Eu faço
plenamente minhas as palavras do
Papa: «Quanto desejo que os anos
futuros sejam permeados de
misericórdia para ir [cada um de
nós] ao encontro de todas as pessoas
levando-lhes a bondade e a ternura
de Deus! A todos, crentes e afastados,
possa chegar o bálsamo da
misericórdia como sinal do Reino de
Deus já presente no meio de nós»[30].



Ser misericordiosos como o Pai
celestial

12. A Igreja nutre um desejo
constante de oferecer o amor de
Deus às criaturas, sem excluir
nenhuma. No entanto, como observa
o Papa Francisco, «talvez, demasiado
tempo, nos tenhamos esquecido de
apontar e viver o caminho da
misericórdia. Por um lado, a tentação
de pretender sempre e só a justiça
fez esquecer que esta é apenas o
primeiro passo, necessário e
indispensável, mas a Igreja precisa
de ir mais além a fim de alcançar
uma meta mais alta e
significativa»[31].

Não basta pedir perdão a Deus pelos
nossos pecados e pelos de todos os
homens. A esta petição,
insubstituível, devemos unir a
prática concreta de misericórdia com
os outros. Porque se alguém disser:
Amo a Deus, mas odeia seu irmão, é



mentiroso. Porque aquele que não
ama seu irmão, a quem vê, é incapaz
de amar a Deus, a quem não vê.
Temos de Deus este mandamento: o
que amar a Deus, ame também a seu
irmão (1 Jo 4, 20-21).

As obras de misericórdia,
repetidamente ensinadas e
praticadas na Igreja, são um meio
adequado para manifestar as boas
intenções com fatos concretos. «São
as ações caridosas pelas quais vamos
em ajuda do nosso próximo, nas suas
necessidades corporais e
espirituais»[32], explica o Catecismo da
Igreja Católica. E exercê-las com
assiduidade é uma das
recomendações do Papa para este
ano. « A pregação de Jesus apresenta-
nos estas obras de misericórdia, para
que possamos perceber se vivemos
ou não como seus discípulos»[33].

Jesus descreveu-o claramente no
Evangelho, estabelecendo um



critério indubitável: o que quereis que
os homens vos façam, fazei-o também
a eles. Se amais os que vos amam, que
recompensa mereceis? Também os
pecadores amam aqueles que os
amam. E se fazeis bem aos que vos
fazem bem, que recompensa
mereceis? Pois o mesmo fazem
também os pecadores. Se emprestais
àqueles de quem esperais receber, que
recompensa mereceis? Também os
pecadores emprestam aos pecadores,
para receberem outro tanto.

Pelo contrário, amai os vossos
inimigos, fazei bem e emprestai, sem
daí esperar nada. E grande será a
vossa recompensa e sereis filhos do
Altíssimo, porque Ele é bom para com
os ingratos e maus. Sede
misericordiosos, como também vosso
Pai é misericordioso (Lc 6, 31-36).

As obras de misericórdia corporais

13. A doutrina católica sintetizou
assim as obras de misericórdia



corporais: «Dar de comer a quem
tem fome, dar de beber a quem tem
sede, dar moradia aos desabrigados,
vestir os maltrapilhos, visitar os
doentes e prisioneiros, sepultar os
mortos. Dentre estes gestos de
misericórdia, a esmola dada aos
pobres é um dos principais
testemunhos da caridade fraterna. É
também uma prática de justiça que
agrada a Deus»[34]. Todas elas, em
última análise, colocam em prática o 
mandátum novum (Jo 13, 34), o
mandamento novo da caridade que
Jesus Cristo nos entregou. Seguindo
estas recomendações do Salvador, a
Igreja sempre manifestou um amor
de predileção pelos pobres, os
doentes, os desamparados, as pessoas
que não tem lar... E teve presentes
aquelas palavras do Senhor no Juízo
final: em verdade eu vos declaro:
todas as vezes que fizestes isto a um
destes meus irmãos mais pequeninos,
foi a mim mesmo que o fizestes (Mt
25, 40). E com a parábola do bom



samaritano, Jesus evidenciou que a
nossa caridade deve estender-se a
toda pessoa humana.

14. No Opus Dei, parte viva da Igreja,
insiste-se em não abandonar nunca
as obras de misericórdia corporais. O
nosso Fundador já as realizava nos
primeiros anos da Obra, com visitas
aos doentes nos hospitais em Madri,
com a sua dedicação generosa aos
pobres miseráveis e aos que,
envergonhados, escondiam as suas
privações sob o véu de uma vida
aparentemente normal. E ensinou as
pessoas que se aproximavam do seu
apostolado a se comportarem do
mesmo modo. Confiou essas
atividades a Nossa Senhora, e assim
nasceram no Opus Dei as visitas aos 
pobres da Virgem, que continuam a
ser feitas em todos os lugares onde
há fiéis da Prelazia. No sábado, dia
de Santa Maria, os jovens são
convidados a oferecer esmolas que se
destinam a ajudar a quem está em



necessidade. Ao ajudar os pobres, 
honra-se a Nossa Senhora e
exercita-se a caridade[35]. São um
meio de formação, porque incentiva
a generosidade dos jovens e, assim,
cresce neles o amor.

Aprendendo sempre da forma como
Deus cuida das criaturas, São
Josemaria sentia muita dor ao ver o
espetáculo dosbens da terra,
repartidos entre poucos; os bens
da cultura, encerrados em
cenáculos. E, lá fora, fome de pão e
de sabedoria; vidas humanas –
que são santas, porque vêm de
Deus – tratadas como simples
coisas, como números de uma
estatística. Compreendo e partilho
dessa impaciência, levantando os
olhos para Cristo, que continua a
convidar-nos a pôr em prática o
mandamento novo do amor (...).

Temos que reconhecer Cristo que
nos sai ao encontro nos nossos



irmãos, os homens. Nenhuma vida
humana é uma vida isolada, mas
entrelaça-se com as outras vidas.
Nenhuma pessoa é um verso solto:
fazemos todos parte de um mesmo
poema divino, que Deus escreve
com o concurso da nossa
liberdade[36].

Quantos jovens – rapazes e moças – e
também pessoas adultas, ao
descobrir e contemplar as misérias
mais peremptórias do próximo,
descobriram, nesses irmãos ou
irmãs, a Cristo pobre, e melhoraram
as suas disposições de serviço aos
outros! O Senhor, infinitamente mais
generoso, derramou graças especiais
nas suas almas: só Ele conhece as
conversões profundas que muitos
experimentaram, decisões de
dedicação total ao serviço de Deus e
da Igreja, nascidas no calor dessas
visitas aos necessitados, aos idosos,
aos doentes, aos presos...



15. Com o desenvolvimento da Obra
de Deus, através da espontaneidade
apostólica dos fiéis e Cooperadores
do Opus Dei, as atividades de serviço
material ao próximo foram
adquirindo novas formas, de acordo
com as situações da época e as
circunstâncias dos diferentes
lugares. Assim nasceram escolas de
formação profissional de pessoas de
ambientes muito diferentes, no
campo e nas periferias das grandes
cidades; clínicas médicas e hospitais
em bairros populares, destinados a
pessoas sem recursos; multiplicaram-
se atividades assistenciais– como as
ONGs para ajudar os países menos
desenvolvidos, ou bancos de
alimentos em países considerados
avançados, para citar apenas alguns
exemplos –, que em tempos de crise
econômica, como o atual, permitem
que muitos homens e mulheres
possam satisfazer as suas
necessidades materiais e às das suas
famílias.



Agradeço a Deus pela extensão das
iniciativas solidárias promovidas
pelos fiéis e Cooperadores da
Prelazia. Mas não podemos nos
conformar com isso: com a graça de
Deus, contando com a ajuda de
muitas pessoas de bom coração,
cristãos e não cristãos, aspiramos a
ampliar mais ainda o raio de ação
destes projetos.

16. Deixai-me insistir, mais uma vez,
em que nos esmeremos no
atendimento dos doentes: nas suas
casas, nos hospitais, e em qualquer
lugar onde alguém sofrer no corpo
ou no espírito; e, naturalmente, nos
Centros da Obra e nos lares dos
Adscritos e Supernumerários. Em
cada paciente está presente para nós,
de uma maneira especial, Jesus
Cristo.

Além de facilitar a assistência médica
possível, devemos ter um grande
cuidado na sua assistência espiritual:



a recepção dos sacramentos da
Reconciliação e da Eucaristia por
parte dos sacerdotes; o exemplo e os
conselhos dos leigos para que – na
medida em que for conveniente – os
doentes mantenham um espírito de
oração, que é contemplação e ação de
graças, louvor e súplica: por
exemplo, o terço e outras expressões
de piedade cristã, que enchem de
alegria, até mesmo na dor. Elas e eles
agradecem descobrir que, ao
oferecerem a Deus a doença, os
sofrimentos e as limitações,
completam na sua carne o que falta
às tribulações de Cristo, por seu corpo
que é a Igreja (Cl 1, 24), como são
Paulo escreveu, indicando o valor
salvífico do sofrimento[37].

Se chegar para eles um momento de
especial gravidade, ponhamos
especial esmero ao prepará-los para
receber a Unção dos enfermos com o
máximo fruto possível: a Igreja
ensina que este sacramento da



misericórdia possui a virtude de
perdoar os pecados e, se convier para
a alma, também ajuda o corpo a
melhorar e inclusive a atingir a
cura[38]. A tradição plurissecular da
Igreja demonstra que este
sacramento confere uma grande paz
e serenidade aos que o recebem com
boa disposição, sem esperar os
últimos momentos da sua vida. Que
boa catequese se pode fazer com as
famílias, que muitas vezes – por
ignorância ou por um falso medo de
inquietar aos doentes – não
procuram o sacerdote ou pedem a
sua ajuda só quando as pessoas
queridas já entraram em estado de
inconsciência!

17. Com o passar do tempo, algumas
obras de misericórdia corporais
sofreram mudanças na sua
formulação ou aplicação. Agora,
geralmente, formulamos a atenção
aos peregrinos como “dar moradia
aos desabrigados” No presente



momento, inclui a ajuda aos
imigrantes que deixam o seu país em
busca de trabalho, melhores
condições de vida, etc. Nenhum
discípulo de Mestre pode deixar de
ocupar-se com estes homens ou
mulheres; às vezes, famílias inteiras.
Penso de maneira especial nos
cristãos perseguidos por razões
religiosas, e cujo exílio deve reavivar
o nosso sentido da Comunhão dos
santos.

O Papa Francisco lançou um apelo
urgente às autoridades, e a todos os
homens de boa vontade, para que
procurem remédios específicos para
esta necessidade. Na exortação
apostólica Evangélii gáudium já nos
pedia: «é indispensável prestar
atenção e debruçar-nos sobre as
novas formas de pobreza e
fragilidade, nas quais somos
chamados a reconhecer Cristo
sofredor: os sem abrigo, os
toxicodependentes, os refugiados, os



povos indígenas, os idosos cada vez
mais sós e abandonados, etc. Os
migrantes representam um desafio
especial para mim, por ser Pastor
duma Igreja sem fronteiras que se
sente mãe de todos»[39]. Ultimamente,
como preparação imediata para o
Ano da Misericórdia, tem
intensificado este apelo urgente[40].

Façamos eco a estas exortações do
Santo Padre, e animemos parentes,
amigos e conhecidos a tê-las muito
presentes, de acordo com as
circunstâncias e possibilidades de
cada um. Além de rezar, que vejam
como podem intervir pessoalmente:
desde acordar a consciência da
opinião publica diante desta
emergência, até facilitar um
alojamento, um lugar de trabalho,
uma ajuda econômica, etc. Agindo
sempre com responsabilidade
pessoal, um bom modo de secundar
esta intenção consiste também em
sentir-se parte das iniciativas das



dioceses e das paroquias, as que o
Romano Pontífice encarregou de
modo especial esta tarefa. Sei que
muitos de vós, assim como
Cooperadores e amigos, já intervêm
em ações concretas para servir os
migrantes. Agradeço-vos em nome do
Senhor, porque o bem que fazemos a
estes irmãos e irmãs nossos, fazemo-
lo ao próprio Jesus Cristo.

As obras de misericórdia espirituais

18. São Josemaria confiava-nos: 
atrevo-me a dizer que, quando as
circunstâncias sociais parecem ter
erradicado de um ambiente a
miséria, a pobreza ou a dor,
precisamente então torna-se mais
urgente esta agudeza da caridade
cristã, que sabe adivinhar onde há
necessidade de consolo, no meio
do aparente bem-estar geral[41].

Pensemos que os gestos de amor ao
próximo não se limitam a uma
contribuição material, por mais



necessária que seja. O Romano
Pontífice lamenta que «a pior
discriminação que sofrem os pobres
é a falta de cuidado espiritual»[42]. A
Igreja, ao longo da sua história, se
caracterizou pela promoção das
obras de misericórdia espirituais,
sempre tão reais e atuais:
«Aconselhar os indecisos, ensinar os
ignorantes, admoestar os pecadores,
consolar os aflitos, perdoar as
ofensas, suportar com paciência as
pessoas molestas, rezar a Deus pelos
vivos e defuntos»[43].

Como esta caridade espiritual é
delicada! E como é imprescindível
nestes momentos, quando tantos e
tantas sofrem a solidão, a
incompreensão, as perseguições, as
difamações e calúnias; ou sofrem no
meio das dúvidas, sem saber o
caminho que leva ao Céu! Porque a
generalização dos remédios
sociais contra as pragas do
sofrimento ou da indigência – que



tornam possível alcançar hoje
resultados humanitários que em
outros tempos nem se sonhavam
– , não poderá suplantar nunca,
porque estes remédios sociais
estão em outro nível, a ternura
eficaz – humana e sobrenatural –
deste contato imediato, pessoal,
com o próximo: com aquele pobre
de um bairro vizinho, com aquele
outro doente que vive a sua dor
num hospital imenso, ou com
aquela outra pessoa – rica talvez –
que necessita de algum tempo de
afetuosa conversa, de uma
amizade cristã para a sua solidão,
de um amparo espiritual que
ponha remédio às suas dúvidas e
aos seus ceticismos[44].

Recordemos o acontecimento da
mendiga a que São Josemaria só
pôde oferecer a sua dedicação
espiritual e o seu sacerdotal afeto
humano. Como maneira de
corresponder, a mulher decidiu



oferecer a sua vida pela Obra.
Quando a reencontrou mais tarde
num hospital e soube do
oferecimento dirigido ao Senhor por
aquela mendiga, São Josemaria a
considerou como a primeira vocação
dentre as suas futuras filhas.

19. Detenho-me apenas em algumas
das várias ações de solidariedade ou
fraternidade cristã: ensinar ao que
não sabe, dar conselho a quem o
necessita, perdoar as ofensas. São
manifestações de uma caridade
dedicada que devemos ter com todos,
e especialmente com os que estão
mais perto de nós: os membros da
nossa família, os amigos e colegas de
trabalho, os conhecidos...

Ensine aqueles que não conhecem as
verdades da nossa fé é uma
manifestação de misericórdia
fundamental. O nosso Fundador o
resumia em poucas palavras: dar
doutrina é a nossa grande missão.



Enfatizou muitas vezes que o grande
inimigo de Deus e das almas é a
ignorância religiosa, e afirmou que o
trabalho do Opus Dei é uma grande
catequese, é colocar ao alcance de
todos a mensagem de salvação da
Igreja e ensinar a praticá-la. 
Convence-te: o teu apostolado
consiste em difundir bondade, luz,
entusiasmo, generosidade, espírito
de sacrifício, constância no
trabalho, profundidade no estudo,
amplitude na entrega,
atualização, obediência absoluta e
alegre à Igreja, caridade
perfeita...[45]. Esse plano exige
esforços generosos para oferecer às
pessoas com que nos relacionamos a
formação doutrinal, espiritual e
apostólica. Como nos alegramos ao
ver que a verdade do Evangelho
ilumina as diversas áreas do nosso
trabalho: profissional, social,
cultural!



Procuremos, neste Ano da
misericórdia, aumentar o empenho
para que muitas almas se
aproximem do calor da Igreja,
Esposa de Cristo e Mãe nossa. Isso
será possível se, com a ajuda de Deus,
cada uma e cada um se esforça 
pessoalmente para aproximar mais
amigos, colegas e conhecidos dos
meios de formação.

20. São variadíssimas as formas de
dar bom conselho a quem dele
necessita. A primeira é o testemunho
da nossa conduta. A passagem de
Cristo pela nossa terra foi assim,
como São Josemaria nos repetia com
insistência. O nosso Padre gostava
muito de considerar esse exemplo
com as palavras que começam os
Atos dos Apóstolos: Jesus começou a
fazer e a ensinar (At 1, 1). Depois do
testemunho da própria conduta,
surge o momento de expor a palavra
oportuna, cheia de caridade e de
carinho que, sem ferir, é



pronunciada no ouvido dos nossos
amigos ou conhecidos: o apostolado
de amizade e confidência, em que o
nosso Padre insistiu tanto.

Como é fecunda a coerência entre o
que se faz e o que se afirma! Às vezes
adotará a forma de correção
fraterna, como ensina o Evangelho
(cf. Mt 18,15-17.): uma obra de
misericórdia nobre, corajosa e
fecunda, nascida de caridade, do
interesse pelo amigo ou pela amiga.

«Hoje é-se muito sensível – dizia
Bento XVI a este propósito– ao tema
do cuidado e do amor que visa o bem
físico e material dos outros, mas
quase não se fala da
responsabilidade espiritual pelos
irmãos. Na Igreja dos primeiros
tempos não era assim, como não o é
nas comunidades verdadeiramente
maduras na fé, nas quais se tem a
peito não só a saúde corporal do
irmão, mas também a da sua alma



tendo em vista o seu destino
derradeiro (...). É importante
recuperar esta dimensão do amor
cristão»[46]. E acrescentava: «Não
devemos ficar calados diante do mal.
Penso aqui na atitude daqueles
cristãos que preferem, por respeito
humano ou mera comodidade,
adequar-se à mentalidade comum
em vez de alertar os próprios irmãos
contra modos de pensar e agir que
contradizem a verdade e não seguem
o caminho do bem»[47].

Vamos mostrar-nos gratos a São
Josemaria, que reprisou a eficácia
dessa prática evangélica, como uma
forma excelente, boa e habitual, de
ajudar ao próximo; que nasce da
caridade e deve ser exercida com
verdadeira humildade e prudência
sobrenatural.

Porque «a advertência cristã nunca
há-de ser animada por espírito de
condenação ou censura; é sempre



movida pelo amor e a misericórdia e
brota duma verdadeira solicitude
pelo bem do irmão. Diz o apóstolo
Paulo: “se alguém for surpreendido
numa falta, vós, que sois animados
pelo Espírito, admoestai-o em
espírito de mansidão. E tem cuidado
de ti mesmo, para que não caias
também em tentação! ” (Gl 6, 1).

»Neste nosso mundo impregnado de
individualismo, é necessário
redescobrir a importância da
correção fraterna, para
caminharmos juntos rumo a
santidade»[48].

21. Perdoar as ofensas define outra
forma maravilhosa de exercitar a
caridade. Perdoai, e sereis perdoados;
dai, e dar-se-vos-á. Colocar-vos-ão no
regaço medida boa, cheia, recalcada e
transbordante, porque, com a mesma
medida com que medirdes, sereis
medidos vós também. (Lc 6, 37-38).
Meditemos na parábola do homem



que não quis perdoar ao seu
companheiro uma dívida pequena,
depois de que o seu senhor lhe tinha
perdoado uma soma enorme. E qual
foi a resposta do senhor? Servo mau,
eu te perdoei toda a dívida porque me
suplicaste. Não devias também tu
compadecer-te de teu companheiro de
serviço, como eu tive piedade de ti? E
o senhor, encolerizado, entregou-o
aos algozes, até que pagasse toda a
sua dívida. Assim vos tratará meu Pai
celeste, se cada um de vós não
perdoar a seu irmão, de todo seu
coração (Mt 18, 32-35).

Perdoar os agravos significa um sinal
claro de que somos e nos
consideramos filhos de Deus. Longe
da nossa conduta, portanto, a
lembrança das ofensas que nos
tenham feito, das humilhações que
tenhamos padecido – por muito
injustas, descorteses e rudes que
tenham sido –, porque é impróprio
de um filho de Deus ter preparado



um registro para apresentar uma
lista de agravos. Não podemos
esquecer o exemplo de Cristo[49].
São Lucas, ao relatar a Paixão do
Senhor, escreve que chegados que
foram ao lugar chamado Calvário, ali
o crucificaram, como também os
ladrões, um à direita e outro à
esquerda. E Jesus dizia: Pai, perdoa-
lhes; porque não sabem o que fazem
(Lc 23, 33-34).

Obviamente, talvez não seja fácil
comportar-se dessa maneira; mas a
graça de Deus torna o caminho
viável, como mostra o
comportamento de muitos cristãos
que, desde os primeiros momentos
da história da Igreja, e agora
também, foram capazes não só de ser
indulgentes, mas de amar
sinceramente os seus perseguidores.
Nesta linha, São Josemaria tomou a
decisão reta e permanente de
perdoar sempre e em todos os



momentos, que confirmou com o
exemplo e a palavra.

Não odiar o inimigo, não retribuir
o mal com o mal, renunciar à
vingança, perdoar sem rancor,
eram coisas que então – e ainda
hoje, não nos enganemos – se
consideravam como uma conduta
insólita, demasiado heroica, fora
dos padrões normais. Até aqui
chega a mesquinhez das criaturas.
Jesus Cristo, que veio salvar todos
os homens e deseja associar os
cristãos à sua obra redentora,
quis ensinar aos seus discípulos –
a ti e a mim – uma caridade
grande, sincera, mais nobre e
valiosa: devemos amar-nos
mutuamente como Ele ama a cada
um de nós. Só desta maneira,
imitando – dentro da nossa
rudeza pessoal – os modos divinos,
conseguiremos abrir o nosso
coração a todos os homens, amar



de um modo mais alto,
inteiramente novo[50].

Seremos julgados de acordo com as
nossas obras de misericórdia: «se
demos de comer a quem tem fome e
de beber a quem tem sede; se
acolhemos o estrangeiro e vestimos
quem está nu; se reservamos tempo
para visitar quem está doente e preso
(cf. Mt 25, 31-45). De igual modo ser-
nos-á perguntado se ajudamos a tirar
da dúvida, que faz cair no medo e
muitas vezes é fonte de solidão; se
fomos capazes de vencer a
ignorância em que vivem milhões de
pessoas, sobretudo as crianças
desprovidas da ajuda necessária para
se resgatarem da pobreza; se nos
detivemos junto de quem está
sozinho e aflito; se perdoamos a
quem nos ofende e rejeitamos todas
as formas de ressentimento e ódio,
que levam à violência; se tivemos
paciência, a exemplo de Deus que é
tão paciente conosco; enfim se, na



oração, confiamos ao Senhor os
nossos irmãos e irmãs. Em cada um
destes « mais pequeninos », está
presente o próprio Cristo. A sua
carne torna-se de novo visível como
corpo martirizado, chagado,
flagelado, desnutrido, em fuga ... a
fim de ser reconhecido, tocado e
assistido cuidadosamente por nós.
Não esqueçamos as palavras de São
João da Cruz: “Ao entardecer desta
vida, examinar-nos-ão no amor”»[51].

Apostolado da Confissão

22. Outra obra de misericórdia
espiritual, especialmente importante,
consiste em ajudar as pessoas a
recuperar a amizade com Deus
perdida pelo pecado. Como
insistiram São Josemaria, e também
o Bem-aventurado Álvaro, no 
apostolado da confissão! Também
eu tenho falado muitas vezes sobre
esse ponto, porque não há
possibilidade de alguém progredir no



conhecimento e no amor de Jesus
Cristo sem cuidar da limpeza da sua
alma, sem o recurso frequente ao
sacramento da Penitência.

O Papa fala muito deste sacramento.
Na bula de convocação do jubileu,
anota: «ponhamos novamente no
centro o sacramento da
Reconciliação, porque permite tocar
sensivelmente a grandeza da
misericórdia. Será, para cada
penitente, fonte de verdadeira paz
interior»[52].

Meditemos também o conselho que o
Fundador do Opus Dei – era algo que
lhe pedia a alma– dava aos seus filos
sacerdotes, aplicável a todos os
presbíteros: a paixão dominantedos
sacerdotes do Opus Dei (...) é dar
doutrina, dirigir almas: pregar e
confessar. Nisto tendes que
gastar-vos, sem medo de ficar
esgotados, sem preocupar-vos
pelas contradições: qui séminant



in lácrimis, in exsultatióne
metent(Sl125, 5); os que semeiam
com lágrimas, colhem com alegria.
A missão dos leigos, dos meus
filhos e das minhas filhas, é
encher de trabalho – e por isso, de
alegria – os seus irmãos
sacerdotes, aproximando muitas
pessoas do seu ministério[53].

23. Os confessores já representam
por si mesmos «verdadeiro sinal da
misericórdia do Pai», escreve o Papa.
«Ser confessor não se improvisa.
Tornamo-nos tal quando começamos,
nós mesmos, por nos fazer penitentes
em busca do perdão. Nunca
esqueçamos que ser confessor
significa participar da mesma missão
de Jesus e ser sinal concreto da
continuidade de um amor divino que
perdoa e salva (...).

»Nenhum de nós é senhor do
sacramento, mas apenas servo fiel do
perdão de Deus. Cada confessor



deverá acolher os fiéis como o pai na
parábola do filho pródigo: um pai
que corre ao encontro do filho,
apesar de lhe ter dissipado os bens.
Os confessores são chamados a
estreitar a si aquele filho
arrependido que volta a casa e a
exprimir a alegria por tê-lo
reencontrado. Não nos cansemos de
ir também ao encontro do outro
filho, que ficou fora incapaz de se
alegrar, para lhe explicar que o seu
juízo severo é injusto e sem sentido
diante da misericórdia do Pai que
não tem limites»[54].

Filhas e filhos meus, peçamos ao
Senhor que faça de nós instrumentos
fiéis da sua misericórdia: os
sacerdotes, dedicando muitas horas,
todas as que puderem, a perdoar em
nome de Deus; e os leigos, com o
desejo constante de preparar as
almas dos seus amigos e conhecidos –
mediante uma caridade sincera e
desinteressada – para ajudá-los a



obter muito fruto do sacramento da
alegria e da paz.

24. Não desejo prolongar-me mais.
Recomendo que leiais e mediteis a
fundo a bula Misericórdiæ vultus, e
tireis as vossas próprias conclusões.
Ali também se fala de peregrinar a
algum santuário para receber o dom
da indulgencia, outorgado pela
Igreja, e assim favorecer com
abundância, nos próximos meses, a
devoção terna e filial á nossa Mãe a
Virgem Santíssima. «A doçura do seu
olhar nos acompanhe neste Ano
Santo, para podermos todos nós
redescobrir a alegria da ternura de
Deus. Ninguém, como Maria,
conheceu a profundidade do mistério
de Deus feito homem. Na sua vida,
tudo foi plasmado pela presença da
misericórdia feita carne. A Mãe do
Crucificado Ressuscitado entrou no
santuário da misericórdia divina,
porque participou intimamente no
mistério do seu amor»[55].



Com todo carinho, vos abençoa

Vosso padre

+ Javier

Roma, 4 de novembro de 2015.

[1] Concílio Ecumênico Vaticano II,
Const past. Gaudium et spes, n. 40.

[2] Cfr. Papa Francisco, Litt. enc. 
Laudato Si', 24-V-2015, n. 77.

[3] Preces da Obra, Oração.

[4] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 2.

[5] São João Paulo II, Litt. enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n. 1.

[6] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 5.



[7] São Josemaria, Carta24-III-1930, n.
1.

[8] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 7.

[9] São João Paulo II, Litt. enc. Dives in
misericordia, 30-XI-1980, n. 8.

[10] Bem-aventurado Paulo VI,
Discurso na audiência geral, 14-
IV-1976.

[11] São Josemaria, Carta25-I-1961, n.
1.

[12] São Josemaria, Anotações de uma
meditação, 11-IV-1952.

[13] Ibid.

[14] Papa Francisco, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 279.

[15] São Josemaria, Carta25-I-1961, n.
3.



[16] São Josemaria, Anotações de uma
meditação, 4-VI-1937.

[17] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 9-IX-1971.

[18] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 14-VI-1972.

[19] Cfr. Dante Alighieri, Monarchia, 1.

[20] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 9.

[21] São João Paulo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 5.

[22] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 27-III-1972.

[23] São João Paulo II, Litt. enc. Dives
in misericordia, 30-XI-1980, n. 5.

[24] Cfr. San Josemaria, Amigos de
Dios, n. 173.

[25] São Josemaria, Caminho, n. 309.



[26] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 11-IX-1971.

[27] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 20.

[28] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 25-IX-1971.

[29] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 9-IX-1971.

[30] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 5.

[31] Ibid., n. 10.

[32] Catecismo da Igreja Católica, n,
2447.

[33] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 15.

[34] Catecismo da Igreja Católica, n.
2447.

[35] San Josemaria, Instrução, 9-I-1935,
n. 196.



[36] São Josemaria, É Cristo que passa,
n.111.

[37] Cfr. São João Paulo II, Carta ap. 
Salvifici doloris, 11-II-1984.

[38] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 1520.

[39] Papa Francisco, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 210.

[40] Cfr. Papa Francisco, Alocución en
el Ángelus, 6-IX-2015.

[41] São Josemaria, Carta24-X-1942, n.
44.

[42] Papa Francisco, Exhort. ap. 
Evangelii gaudium, 24-XI-2013, n. 200.

[43] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 15.

[44] São Josemaria, Carta24-X-1942, n.
44.

[45] São Josemaria, Sulco, n. 927.



[46] Bento XVI, Mensagem para a
Quaresma de 2012, 3-XI-2011, n. 1.

[47] Ibid.

[48] Ibid.

[49] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
309.

[50] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
225.

[51] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 15. A citação de
São João da Cruz é do livro Ditos de
luz e amor, 57.

[52] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 17.

[53] São Josemaria, Carta8-VIII-1956, n.
35.

[54] Papa Francisco, Bula Misericordiæ
vultus, 11-IV-2015, n. 17.

[55] Ibid., n. 24.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-jubileu-misericordia/

(19/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-jubileu-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-jubileu-misericordia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-jubileu-misericordia/

	Carta do Prelado por ocasião do Ano da misericórdia (em português)

