
opusdei.org

Carta do Prelado
(janeiro 2013)

Jesus Cristo é Deus e homem
verdadeiro. Este é o tema da
carta do Prelado no mês de
janeiro, que trata da
encarnação do Filho de Deus no
corpo virginal de Maria
Santíssima, por obra do Espírito
Santo.

05/01/2013

Que Jesus guarde as minhas filhas e
os meus filhos!



Ao longo destas santas festas do
Natal, aproximamo-nos muitas vezes
da gruta de Belém para contemplar
Jesus nos braços da sua Mãe. Fomos
para adorá-lo, impelidos também
pelo desejo de representar de algum
modo a humanidade inteira. E hoje,
ao começarmos o novo ano, lemos
com emoção na segunda leitura da
Missa umas palavras de São Paulo: 
Ao chegar a plenitude dos tempos,
Deus enviou o seu Filho, nascido de
mulher, nascido sob a Lei, para
redimir os que estavam sob a Lei, a
fim de que recebêssemos a adoção de
filhos de Deus [1].

Cresce em nossas almas a ânsia de
comunicar a todo o mundo esta boa
nova , como o nosso Padre repetia –
com acento de novidade! – ao
chegarem estas festas do nascimento
do Senhor. Quereríamos que o
tratassem muito bem em todos os
recantos, que o recebessem com
carinho no mundo inteiro. E



teremos procurado cobrir o
silêncio indiferente dos que não o
conhecem ou não o amam,
entoando ‘vilancicos’, essas
canções populares que pequenos e
grandes cantam em todos os
países de velha tradição cristã.
Reparastes que sempre falam de ir
ver, contemplar, o Menino-Deus?
Tal como os pastores, naquela
noite venturosa: Foram a toda a
pressa e encontraram Maria e José,
e o Menino reclinado na
manjedoura (Lc 2, 16 ) [2].

Cheios de admiração, fomos
contemplando nos dias passados esta
grande manifestação da
benevolência divina. Não cessemos
de admirar-nos! É preciso ver o
Menino, nosso Amor, no seu berço,
olhar para Ele sabendo que
estamos perante um mistério.
Precisamos aceitar o mistério pela
fé, aprofundar no seu conteúdo [
3]. Por isso, além de imitarmos os



pastores que correram com toda a
prontidão à gruta, podemos deter-
nos no exemplo dos Magos, a quem
recordaremos na próxima
solenidade da Epifania. Graças à sua
fé humilde, aqueles homens
superaram as dificuldades que
encontraram na sua prolongada
viagem. Deus iluminou-lhes o
coração para que descobrissem na
luz de uma estrela o anúncio do
nascimento do Messias. Foram
dóceis, e essa disponibilidade
conduziu-os até Belém. E ali,
entrando no lugar onde se alojava a
Sagrada Família, viram o Menino com
Maria, sua Mãe, e, prostrando-se,
adoraram-no; depois abriram os seus
cofres e ofereceram-lhe presentes:
ouro, incenso e mirra [4].

Sejamos também nós dóceis às
moções da graça, que nos chega por
meio dos sacramentos, e igualmente
na oração pessoal, ao meditarmos
nas cenas do Evangelho, e ao



aceitarmos de bom grado os
conselhos da direção espiritual,
procurando pô-los em prática. É
totalmente lógica a exortação de São
Tomás de Aquino: “Devido à
debilidade da mente humana, e
assim como precisa de ser conduzida
ao conhecimento das coisas divinas,
do mesmo modo precisa também de
ser conduzida ao amor como pela
mão, por meio de algumas coisas
sensíveis fáceis de conhecer. E entre
estas, a principal é a Humanidade de
Jesus Cristo, conforme dizemos no
Prefácio do Natal: «Para que,
conhecendo a Deus visivelmente,
sejamos por Ele arrebatados ao amor
das coisas invisíveis»” [5].

O Credo da Missa expõe com suma
simplicidade o mistério da
Encarnação redentora, ao confessar
que o Filho de Deus, por nós, homens,
e para nossa salvação desceu dos céus
e encarnou-se pelo Espírito Santo no
seio da Virgem Maria, e se fez homem



[6]. Nestas poucas palavras, que
pronunciamos ou cantamos
acompanhadas de uma profunda
inclinação de cabeça, narra-se o
acontecimento central da história,
que nos abriu as portas do Céu.
Nesse texto, como numa filigrana,
escuta-se o eco dos três relatos da
Encarnação que os evangelhos nos
transmitem. São Mateus, ao falar da
anunciação do mistério a São José,
põe na boca do Anjo as mesmas
palavras com que se refere ao Filho
da Virgem Maria: por-lhe-ás o nome
de Jesus, porque Ele salvará o seu
povo dos seus pecados [7]. A
encarnação e o nascimento de Jesus
manifestam a infinita bondade
divina: uma vez que não podíamos
voltar para Deus pelas nossas
próprias forças, por causa do pecado
– o original e os pessoais –, Ele veio
ao nosso encontro: Tanto amou Deus
o mundo que lhe entregou o seu Filho
Unigênito, para que todo aquele que
crê nEle não pereça, mas tenha a vida



eterna (8). Recordo-vos aquela
consideração com que o nosso Padre
nos instava a viver uma fé atual,
profunda: Se não nos enchemos de
pasmo ante os mistérios de Deus,
acabamos por perder a fé [9].
Cuidamos com delicadeza do trato
com Jesus? Agradecemos essa
onipotência do Senhor que reclama a
nossa submissão, como prova de
amor?

Verbum caro factum est [10]. O Verbo
de Deus não só se aproximou de nós
para nos falar, como antes no Antigo
Testamento, como se fez um de nós,
descendente de Adão e Eva, ao tomar
carne e sangue da Virgem Maria;
igual a nós em tudo, exceto no
pecado [11]. Quis vir ao mundo para
nos ensinar que podem ser divinos
todos os caminhos da terra, todos
os estados, todas as profissões,
todas as tarefas honestas [12], e
insta-nos a percorrê-los santamente,
com perfeição sobrenatural e



humana. De que modo infinito e
maravilhoso se aproxima de nós o 
Deus conosco !

Ao narrar a anunciação a Nossa
Senhora, São Lucas registra a
conversa do Arcanjo Gabriel com
Maria, explicando-lhe o desígnio de
Deus: O Espírito Santo descerá sobre
ti e o poder do Altíssimo te cobrirá
com a sua sombra; por isso, aquele
que nascerá de ti será chamado Filho
de Deus [13]. Em Santa Maria
converge o olhar amoroso das três
Pessoas divinas, que a tinham
escolhido desde a eternidade para
ser a autêntica arca da aliança, o
refúgio dos pecadores, porque o
Filho de Deus ia tomar carne
humana no seu seio puríssimo. A sua
resposta imediata e decidida – Fiat
mihi secundum verbum tuum [14],
faça-se em mim segundo a tua
palavra – abriu passagem a este
grande e consolador mistério. Todos
os dias, ao recitarmos o Ângelus,



comemoramos esse momento
singular da história da salvação. Com
que devoção o fazemos? Damos
graças a Nossa Senhora, do fundo da
alma, pela sua entrega total ao
cumprimento do desígnio divino?
Saboreemos sempre mais e mais a
consideração de São Josemaria: Ó
Mãe, Mãe! Com essa tua palavra –
“fiat” – nos tornaste irmãos de
Deus e herdeiros da sua glória. –
Bendita sejas! [15].

Todas estas razões, e muitas mais
que caberia enumerar, podem
resumir-se numa só: “O Verbo
encarnou-se para nos fazer « 
participantes da natureza divina » (2 
Pe 1, 4): “Porque tal é a razão pela
qual o Verbo se fez homem, e o Filho
de Deus, Filho do homem: para que o
homem, ao entrar em comunhão
com o Verbo e receber assim a
filiação divina, se convertesse em
filho de Deus»” [16].



Jesus Cristo é realmente a Segunda
Pessoa da Santíssima Trindade: o
Filho do eterno Pai que assumiu
verdadeiramente a nossa natureza
humana, sem deixar de ser Deus.
Jesus não é um ser em parte divino e
em parte humano, como uma
mistura impossível da divindade e da
humanidade. É perfectus Deus,
perfectus homo , como proclamamos
no Quicumque ou Símbolo
Atanasiano. Esforcemo-nos por
penetrar a fundo nesta verdade;
peçamos ao Paráclito que nos
ilumine para podermos captá-la mais
profundamente, convertendo-a em
vida da nossa vida, e para comunicá-
la com santo entusiasmo aos outros.
Não esqueçamos que devemos
manifestar em cada momento, em
qualquer circunstância, o orgulho
santo de sermos irmãos de Jesus,
filhos de Deus Pai em Cristo.

Consideremo-lo uma vez mais: “A
verdadeira fé consiste em que



creiamos e confessemos que Nosso
Senhor Jesus Cristo, Filho de Deus, é
Deus e homem. É Deus, gerado da
mesma substância do Pai antes do
tempo; e homem, gerado da
substância da sua Santíssima Mãe no
tempo: que subsiste com alma
racional e carne humana. É igual ao
Pai segundo a divindade; menor que
o Pai segundo a humanidade. E,
embora seja Deus e homem, não são
dois Cristos, mas um só Cristo. Um só,
não pela conversão da divindade em
corpo, mas pela assunção da
humanidade em Deus. Um
absolutamente, não por confusão de
substância, mas na unidade da
pessoa” [17].

Evidentemente, encontramo-nos
diante de um mistério tão
esplendoroso que a razão fica
deslumbrada ao considerá-lo.
Acontece – e a analogia é muito
pobre – algo de parecido com o que
se passa com alguém que tenta fitar



diretamente o sol e tem de afastar os
olhos porque não é possível resistir a
tanta luz. Perante o mistério da
Encarnação, não há outra saída
senão a que indicava o nosso Padre: 
Necessitamos das disposições
humildes da alma cristã: não
pretender reduzir a grandeza de
Deus aos nossos pobres conceitos,
às nossas explicações humanas,
mas compreender que esse
mistério, na sua obscuridade, é
uma luz que guia a vida dos
homens [18].

Precisamente na gruta de Belém,
manifesta-se não só a infinita
caridade de Deus pelas suas
criaturas, mas também a sua
insondável humildade. Essa Criança
que emite os seus primeiros vagidos,
que sente frio, que precisa do calor
de Maria e de José, é o Deus todo-
poderoso e eterno que, sem
abandonar o Céu para vir à terra,
quis despojar-se da glória da sua



divindade: Sendo de condição divina,
não reteve avidamente a sua
igualdade com Deus, mas aniquilou-se
a si mesmo tomando a forma de
servo, feito semelhante aos homens
[19]. Perante uma realidade tão
maravilhosa, entende-se que o nosso
Padre exclamasse com frequência: 
Por que me amas tanto, Senhor?

O paradoxo cristão – comenta Bento
XVI – consiste precisamente na
identificação da Sabedoria divina,
isto é, do Logos eterno, com o
homem Jesus de Nazaré e com a
sua história. Não se encontra
solução para este paradoxo senão
na palavra “Amor”, que
naturalmente se deve escrever
neste caso com «A» maiúscula, pois
se trata de um Amor que
ultrapassa infinitamente as
dimensões humanas e históricas
[20].



Para que se visse claramente que a
humildade é imprescindível para
receber a luz da Encarnação, a
Escritura conta-nos que as primeiras
testemunhas do aniquilamento
divino – além de Maria e José – foram
uns pobres pastores que vigiavam os
seus rebanhos nos arredores de
Belém: gente simples e pouco
considerada pelos outros. O Senhor
pôs os olhos neles porque “o que
atrai a benevolência de Deus é
sobretudo a humildade do
coração” [21]. O próprio Jesus, anos
mais tarde, dará graças ao seu Pai
celestial porque ocultaste estas coisas
aos sábios e prudentes e as revelaste
aos pequenos. Sim, Pai, porque assim
foi do teu agrado [22].

Também os Magos reconheceram o
Messias porque foram simples,
generosamente atentos ao sinal
divino. Nosso Senhor dirige-se a
todos os homens, para que
caminhem ao seu encontro, para



que sejam santos. Não chama só
os Reis Magos, que eram sábios e
poderosos; antes disso, tinha
enviado aos pastores de Belém,
não já uma estrela, mas um dos
seus anjos (cfr. Lc 2, 9). Uns e
outros – sejam pobres ou ricos,
sábios ou menos sábios – devem
fomentar na sua alma uma
disposição humilde que permita
escutar a voz de Deus [23].

Lembro-me com emoção das vezes
em que São Josemaria punha diante
dos nossos olhos a cena do
nascimento do Senhor. Falava da 
cátedra de Belém , de onde Jesus
Menino nos dá muitas lições; entre
outras, e especialmente, a da
humildade, para que aprendamos a
render o nosso juízo e a nossa
soberba, contemplando o divino
Infante. Admiremos, além disso, que
o Senhor, ao pôr os olhos na Virgem
Maria para fazê-la sua Mãe, se
deixou atrair especialmente –



falando em termos humanos – pela
sua humildade, pela sua baixeza: 
porque pôs os olhos na humildade da
sua escrava, por isso desde agora
todas as gerações me chamarão bem-
aventurada [24].

Esta disposição, que temos de pedir a
Deus, não exclui a aspiração de
conseguirmos mais eficácia nas
tarefas que nos ocupam, servindo-
nos de todos os meios ao nosso
alcance para melhorarmos, para
honrarmos o Senhor com os nossos
afazeres. Muito pelo contrário, como
expõe o Santo Padre, trata-se de
estudar, de aprofundar nos
conhecimentos mantendo um
espírito de “pequenos”, um
espírito humilde e singelo, como o
de Maria, a “Sede da Sabedoria”.
Quantas vezes tivemos medo de
aproximar-nos da gruta de Belém
por estarmos preocupados de que
isso pudesse ser obstáculo para o
nosso espírito crítico e para a



nossa “modernidade”! Mas nessa
gruta cada um de nós pode
descobrir a verdade sobre Deus, a
verdade sobre o homem, sobre si
mesmo. Nesse Menino, nascido da
Virgem, ambas as verdades se
encontraram: o anelo da vida
eterna por parte do homem
enterneceu o coração de Deus, que
não se envergonhou de assumir a
condição humana [25].

Nesta batalha santa para que só Deus
brilhe em nós, no nosso trabalho, no
nosso apostolado, recorramos à
intercessão do nosso Padre,
especialmente no dia 9, aniversário
do seu nascimento, e no dia 13,
aniversário do seu batismo, pedindo-
lhe que nos obtenha mais luzes do
céu. Não cesseis de rezar pela Igreja
e pelo Papa, pelos apostolados da
Obra, bem unidos às minhas
intenções e conscientes de que
precisamos da oração dos nossos
irmãos, os cristãos.



Graças a Deus, o nosso trabalho vai
crescendo em toda a parte, mas
devemos chegar a mais pessoas, a
mais ambientes, a novos lugares:
Jesus assim nos reclama reclinado
nas palhas de Belém, porque deseja
que colaboremos com Ele na missão
da Igreja de levar a redenção a todas
as almas. Na minha recente viagem a
Verona, em meados do mês passado –
que bem se está convosco, com os
outros! –, pude experimentar a fome
de Deus de tantas e tantas pessoas,
como também a “vejo” pelas notícias
que recebo de todas as partes do
mundo.

Ao começar o novo ano, nesta
solenidade da maternidade divina de
Maria, e nas diferentes datas que
balizam neste mês a história da Obra,
invoco – recorrendo à nossa Mãe – a
bênção do Senhor sobre cada um de
vós e das vossas famílias, sobre os
vossos trabalhos e as vossas tarefas



de apostolado. Com todo o afeto,
abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1º de janeiro de 2013.

Notas

[1] Missal Romano, Solenidade de
Santa Maria Mãe de Deus, Segunda
leitura ( Gál 4, 4-5).

[2] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-12-1973.

[3] São Josemaria, É Cristo que passa ,
n. 13.

[4] Mt 2, 11.

[5] São Tomás de Aquino, Suma
Teológica , II-II, q. 82, a. 3 ad 2.



[6] Missal Romano, Ordinário da
Missa, Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[7] Mt 1, 21.

[8] Jo 3, 16.

[9] São Josemaria, Notas de uma
conversa, 25-10-1973.

[10] Jo 1, 14.

[11] Cfr. Hebr 4, 15.

[12] São Josemaria, Questões atuais
do Cristianismo , n. 26.

[13] Lc 1, 35.

[14] Lc 1, 38.

[15] São Josemaria, Caminho , n. 512.

[16] Catecismo da Igreja Católica . n.
460. A citação é de Santo Ireneu de
Lyon, Contra as heresias , 3, 19, 1 (PG
VII/1, 939).



[17] Símbolo Quicumque 30-36 (Denz.
76).

[18] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 13.

[19] Filip 2, 6-7.

[20] Bento XVI, Homilia nas Vésperas
de 17-12-2009.

[21] Beato João Paulo II, Discurso na
audiência geral, 6-11-1996.

[22] Mt 11, 25-26.

[23] São Josemaria, É Cristo que
passa , n. 33.

[24] Lc 1, 48.

[25] Bento XVI, Homilia nas Vésperas
de 17-12-2009.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-janeiro-2013/ (17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-janeiro-2013/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-janeiro-2013/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-janeiro-2013/

	Carta do Prelado (janeiro 2013)

