
opusdei.org

Carta do Prelado
(fevereiro 2012)

O fruto maduro da caridade é a
unidade. Tão desejada na
Igreja, o Prelado propõe
diversas maneiras de vivê-la no
dia a dia.

18/02/2012

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

Tenho a alegria de comunicar-vos
que o Santo Padre me recebeu em
audiência há dois dias, em 30 de
janeiro. Como em outras ocasiões, fui



a esse encontro acompanhado da
vossa oração. Ao expressar-lhe o
desejo cristão de fidelidade a Deus
dos fiéis e Cooperadores da Prelazia,
assegurei-lhe uma vez mais a
constante oração de todas e todos vós
pela sua Pessoa e intenções. O Papa,
como sempre, mostrou-se muito
afetuoso: agradeceu o serviço que a
Obra presta à Igreja e encarregou-me
que transmitisse a sua bênção aos
fiéis e às atividades apostólicas em
todo o mundo.

Secundemos sempre os
ensinamentos do seu magistério, com
o empenho de oferecer a nossa ajuda
total à Santa Mãe Igreja. Vivamos
diariamente a realidade do Omnes
cum Petro ad Iesum per Mariam:
querei muito bem o Romano
Pontífice, e secundemos a
preparação para o Ano da fé que ele
proclamará dentro de alguns meses,
a fim de crescermos nesta virtude e
chegarmos a muitas pessoas.



Na semana passada, com a festa da
conversão de São Paulo, terminou a
oitava pela unidade dos cristãos.
Demos graças a Deus pelos
progressos que pouco a pouco, sob a
orientação do Espírito Santo, que vão
havendo nessa direção, e peçamos ao
Paráclito que a sua graça se
manifeste cada vez com maior
eficácia: que mova os corações dos
que se honram com o nome de
cristãos para que se cumpra o desejo
de Jesus na Última Ceia: Ut omnes
unum sint, sicut tu, Pater, in me et
ego in te [1], que todos sejam um,
como Tu, Pai, em mim e Eu em ti.

Na Obra rezamos cada dia esta
oração pro unitate apostolatus.
Assim dispôs São Josemaria logo no
começo do Opus Dei. E, ao longo dos
anos, insistiu-nos na importância
desta oração, instando-nos a rezá-la
porque a vivemos. O nosso Padre
desejava ardentemente que a súplica
pela unidade de todos os que creem



em Cristo – mais ainda, de todos os
homens – fosse respaldada pelo
empenho de torná-la realidade, antes
de mais nada, na própria vida.

Os nossos irmãos na fé, os primeiros
cristãos, deixaram-nos um
ensinamento claro: Perseveravam
assiduamente na doutrina dos
Apóstolos e na comunhão, na fração
do pão e nas orações [2]. Muitas
vezes detivemo-nos neste resumo da
história da Igreja primitiva: um texto
a que o nosso Padre recorria
frequentemente, até o ponto de que
quis gravá-lo no friso de um dos
primeiros oratórios da Obra; e
procedeu do mesmo modo no do
Pensionato, em Roma, quando dispôs
que se pintassem essas palavras na
parede. Afirmava sempre que o
espírito do Opus Dei é espírito de
primitiva cristandade [3] e incitava-
nos a que, em todo o momento,
procurássemos comportar-nos com a



coerência de conduta daqueles que
abriram o caminho da Igreja.

O Papa Bento XVI, ao comentar as
características que definem a
primeira comunidade cristã de
Jerusalém, como lugar de unidade e
de amor [4], sublinhou que São Lucas
não se limita a descrever uma
situação já ocorrida, mas que nos
oferece isto como modelo, como
norma da Igreja presente, porque
estas quatro características devem
constituir sempre a vida da Igreja [5].
Com efeito, a fidelidade à doutrina
dos Apóstolos, a união de almas e de
corações, a celebração da Sagrada
Eucaristia e a assiduidade na oração
são os pilares da autêntica vida
cristã, necessários para que a Igreja
cumpra plenamente a sua missão no
mundo.

Neste contexto da oração pela
unidade, desejo referir-me
concretamente à caridade que unia



aquelas mulheres e aqueles homens.
Como refere também São Lucas, a
multidão dos fiéis era um só coração
e uma só alma [6].

A união dos cristãos é dom do
Espírito Santo, que temos de
implorar com uma oração assídua.
Mas essa oração deve estar
amadurecida pela caridade.
Convençamo-nos, como afirma o
Santo Padre, que a nossa busca de
unidade pode realizar-se de maneira
realista se a mudança se dá
primeiramente em nós mesmos e se
deixamos que Deus atue, se deixamo-
nos transformar à imagem de Cristo,
se entramos na vida nova de Cristo,
que é a verdadeira vitória. A unidade
visível de todos os cristãos sempre é
uma obra que vem do alto, de Deus,
uma obra que requer a humildade de
reconhecermos a nossa debilidade e
de acolhermos o dom (…). A unidade
que vem de Deus exige, portanto, o



nosso compromisso diário de abrir-
nos uns aos outros na caridade [7].

Santo Agostinho pregou que «a
soberba gera divisão, ao passo que a
caridade é mãe da unidade» [8].
Temos de ter consciência de que cada
um traz dentro de si o risco da
dissolução, porque todos arrastamos
conosco a tendência de exaltar o
próprio eu, que se ergue como o
maior inimigo da unidade. Portanto,
não seria bom instrumento quem
pensasse egoistamente em si mesmo,
que se deixasse dominar pelo
orgulho, quem não tentasse desterrar
as próprias misérias pessoais. Pelo
contrário, a caridade sincera, sem
fingimento, recomendada por São
Paulo [9], estreita o laço que mantém
que assegura a fraternidade de
pessoas muito diferentes entre si,
sem desestimar a legítima
diversidade de ideias e de modos de
agir temporais. Por isso, a súplica
sincera pela unidade dos cristãos há



de estar acompanhada pelo exercício
concreto da humildade e da
caridade. Conquistar esta unidade e
fazer que permaneça – explicava o
nosso Fundador – é tarefa difícil, que
se alimenta de atos de humildade, de
renúncias, de silêncios, de saber
escutar e compreender, de saber
interessar-se nobremente pelo bem
do próximo, de saber desculpar
sempre que seja preciso: de saber
amar verdadeiramente, com obras
[10].

Para um cristão, o relacionamento
com todos aqueles que encontra no
seu caminho nunca se reduz a mera
cortesia ou a boa educação, mas
expressa a manifestação do Amor,
com maiúscula, que o próprio Deus
derrama nos nossos corações. Por
isso a caridade, o afeto, não se
restringe apenas a sentimentos,
embora estes intervenham com força
nas nossas atuações, pois não somos
só espírito, mas homens e mulheres



de carne e osso. No entanto, todos
necessitamos purificar os nossos
sentimentos; de outro modo, o que
talvez começou como um amor
altruísta, corre o risco de converter-
se em fruto do egoísmo, em busca da
própria excelência, em satisfação
desorbitada do próprio eu.

Na encíclica Deus caritas est, Bento
XVI explica que os sentimentos vão e
vêm. Podem ser um maravilhoso
lampejo inicial, mas não são a
totalidade do amor [11]. Devem ser
purificados, é preciso conseguir que
amadureçam por meio da
abnegação; só assim o sentimento
converte-se em amor no pleno
sentido da palavra [12].

Não há outro modelo além de Jesus
Cristo. Por isso, a caridade cristã
consiste em amar como Ele nos
amou: até a entrega completa do seu
ser ao Pai, por amor e para a nossa
salvação. Legou-nos como



testamento na Última Ceia: Dou-vos
um novo mandamento: amai-vos uns
aos outros. Como eu vos tenho
amado, assim também vós deveis
amar-vos uns aos outros. Nisto
conhecerão todos que sois meus
discípulos, se vos amardes uns aos
outros [13]. Naquelas primitivas
comunidades cristãs tomou corpo
este mandamento novo, até o ponto
de que os pagãos comentavam
admirados: «Vede como se
amam!» [14].

A verdadeira caridade cristã,
participação daquela que transborda
do coração do Verbo encarnado, está
embebida de sacrifício; não busca a
afirmação pessoal, mas o bem dos
outros; e é uma tarefa que nunca
deve ser considerada concluída:
precisamos aprender a querer bem,
detendo-nos no exemplo de Nosso
Senhor, da Santíssima Virgem e dos
santos que mais amaram a Deus e o
próximo. Sintamos a



responsabilidade de começar e
recomeçar sempre, muitas vezes ao
dia, com detalhes pequenos de
serviço e de entrega aos outros – às
vezes, em coisas de mais importância
– que estes talvez não descubram,
mas que não passam despercebidos
ao olhar do nosso Pai-Deus.
Recordemos a insistência com que o
nosso Padre nos dirigia aquelas
palavras do profeta: Discite
benefacere [15], aprendei a fazer o
bem, aprendamos a terminar bem as
nossas tarefas.

E ao conduzir-nos deste modo, vê-se
que é possível o amor ao próximo no
sentido enunciado pela Bíblia, por
Jesus. Consiste justamente em que,
em Deus e com Deus, amo também a
pessoa que não me agrada ou que
nem sequer conheço. Isto só pode se
dar a partir do encontro íntimo com
Deus, um encontro que converteu em
comunhão de vontade, chegando a
envolver o sentimento. Então



aprendo a olhar para essa outra
pessoa não só com os meus olhos e
sentimentos, mas com a perspectiva
de Jesus Cristo [16].

Este modo de comportar-nos requer
certamente – não me importa repeti-
lo – que nos esforcemos por deixar
de lado o nosso eu, esquecendo-nos
de nós mesmos. Caridade e
humildade estão estreitamente
unidas; e o seu fruto maduro é a
unidade. Quando sinceramente nos
consideramos nada; quando
compreendemos que, sem o auxílio
divino, a mais débil e fraca das
criaturas seria melhor que nós;
quando nos reconhecemos capazes
de todos os erros e de todos os
horrores; quando nos sabemos
pecadores, embora lutemos com
empenho por afastar-nos de tantas
infidelidades – como havemos de
pensar mal dos outros? Como
podemos alimentar no coração o



fanatismo, a intolerância, a altivez
presunçosa?

A humildade leva-nos como que pela
mão a essa forma de tratar o
próximo que é sem dúvida a melhor:
a de compreender a todos, conviver
com todos, desculpar a todos; a de
não criar divisões nem barreiras; a
de comportar-nos – sempre! – como
instrumentos de unidade [17].

A caridade, como toda a virtude, tem
de ser exercitada com ordem. Por
isso, sem discriminar ninguém,
dirigir-se-á em primeiro lugar a
quem está ao nosso redor: a própria
família, os amigos, os companheiros
de profissão, os vizinhos e
conhecidos… Assim, contribuímos a
que se torne mais sólida a unidade
da Igreja e colaboramos – apoiados
na oração – a que se produza a
ansiada união de todos os cristãos.
Como tratamos as pessoas que Deus
pôs junto de nós? Que detalhes



concretos, cotidianos, de serviço
alegre, temos para com cada uma
delas? Empenhamo-nos para que no
lar, no ambiente de trabalho, no
círculo de amizades que
frequentamos, se manifeste o bom
odor de Cristo [18] da sincera
amizade, de um afeto humano
embebido de amor de Deus?

O principal apostolado que nós, os
cristãos, devemos realizar no mundo
– escreveu São Josemaria –, o melhor
testemunho de fé, é contribuir para
que dentro da Igreja se respire o
clima da autêntica caridade. Quando
não nos amamos de verdade, quando
há ataques, calúnias e rixas, quem se
sentirá atraído pelos que se
apresentam como mensageiros da
Boa Nova do Evangelho? [19].

O Senhor pede que realizemos uma
semeadura de compreensão e de
perdão nos vários ambientes da
sociedade. Para isto chama cada



cristão, isto espera dos homens. Essa
semeadura é possível se nos move a
caridade de Cristo, que sabe tornar
compatíveis as diferenças de caráter,
de educação, de cultura na unidade
do Corpo místico, sem que nada a
rompa. O Apóstolo não rejeita a
diversidade: cada um tem de Deus o
seu próprio dom, uns de uma
maneira, outros de outra (cf. 1 Cor 7,
7). Mas essas diferenças devem estar
a serviço do bem da Igreja. Eu me
sinto impelido agora a pedir ao
Senhor – escreve São Josemaria – (...)
que não permita que na Igreja a falta
de amor semeie cizânia entre as
almas. A caridade é o sal do
apostolado dos cristãos: se o sal
perde o sabor, como poderemos
apresentar-nos diante do mundo e
dizer-lhe de cabeça erguida: aqui
está Cristo? [20]

Dentro de duas semanas, no dia 14
de fevereiro, comemoraremos na
Obra o aniversário da extensão do



trabalho apostólico às mulheres, em
1930, e da fundação da Sociedade
Sacerdotal da Santa Cruz, em 1943. O
nosso Padre considerou que essa
coincidência de datas, em anos
diferentes, era uma manifestação da
Providência divina, que desejava
sublinhar com força a unidade do
Opus Dei. Agradeçamos este dom
divino, que cada uma e cada um de
nós deve fomentar e defender, antes
de mais nada, na nossa própria vida
e também à nossa volta.

Rezemos por todos os Pastores da
Igreja, para que todos, com Pedro,
Cabeça visível do Corpo místico,
vamos a Jesus por Maria. Não
cessemos de clamar ao Espírito Santo
pela incorporação plena dos cristãos
e de toda a humanidade na unidade
da Igreja católica, de modo que se
cumpram as palavras de Nosso
Senhor: Tenho ainda outras ovelhas
que não são deste aprisco. Preciso
conduzi-las também, e ouvirão a



minha voz e haverá um só rebanho e
um só pastor [21].

Não quero terminar sem uma
lembrança explícita do queridíssimo
D. Álvaro, que no dia 19 comemorava
o seu onomástico. Da sua resposta a
Deus podemos aprender, dentre
tantas coisas, a cuidar com esmero
desta família sobrenatural a que o
Senhor nos chamou – a Igreja, a Obra
–, gastando-nos com gosto nesse
empenho, como o fez o primeiro
sucessor de São Josemaria à frente
do Opus Dei.

Como sempre, acompanhai-me nas
minhas intenções; concretamente, de
maneira especial, rezai pelos meus
filhos Adscritos da Prelazia que
ordenarei como diáconos no
próximo dia 18.

Com todo afeto, abençoa-vos

o vosso Padre



+ Javier

Roma, 1º de fevereiro de 2012.

[1] Jo 17, 21.

[2] At 2, 42.

[3] São Josemaria, Notas da pregação,
23-4-1963.

[4] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 19-1-2011.

[5] Ibid.

[6] At 4, 32.

[7] Bento XVI, Alocução no Ângelus,
22-1-2012.

[8] Santo Agostinho, Sermão 46, 18
(PL 38, 280).

[9] Cf. 2 Cor 6, 6.

[10] São Josemaria, Notas da
pregação, ano de 1972.



[11] Bento XVI, Carta encíclica Deus
caritas est, 25-12-2005, n. 17.

[12] Ibid.

[13] Jo 13, 34-35.

[14] Tertuliano, Apologético 39, 7
(CCL 1, 151).

[15] Is 1, 17.

[16] Bento XVI, Carta encíclica Deus
caritas est, 25-12-2005, n. 18.

[17] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 233.

[18] 2 Cor 2, 15.

[19] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 226.

[20] Ibid., n. 234.

[21] Jo 10, 16.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-fevereiro-2012/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-fevereiro-2012/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-fevereiro-2012/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-fevereiro-2012/

	Carta do Prelado (fevereiro 2012)

