
opusdei.org

Carta do Prelado
(fevereiro 2010)

Em sua carta desse mês, o
Prelado anuncia um Ano
Mariano no Opus Dei para
agradecer o Senhor que, há 80
anos, mostrou a São Josemaria
que o Opus Dei era também um
caminho para as mulheres.

09/02/2010

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

Neste mês, completam-se oitenta
anos desde o momento em que São



Josemaria viu que o Opus Dei
também era para as mulheres.
Sabemos que no dia 2 de outubro de
1928, quando recebeu a luz
fundacional, o nosso Padre pensou
que na Obra só haveria homens. Por
isso, podemos imaginar a sua
surpresa e a sua alegria quando,
poucos meses depois, no dia 14 de
fevereiro de 1930, nosso Senhor fez-
lhe compreender que contava
também com as mulheres para levar
a toda a parte, com o exemplo e com
a palavra, a mensagem da
santificação no trabalho profissional
e em todas as circunstâncias da vida
ordinária. Anos depois, repleto de
agradecimento à Providência,
comentaria que a Obra,
verdadeiramente, sem essa
vontade expressa do Senhor e sem
as vossas irmãs, teria ficado
manca [1]. Muitíssimas vezes
exprimiu-se assim, dando-nos a
entender, filhas, quão grande é a
responsabilidade de cada uma.



Embora seja uma pequena digressão,
rogo-vos que peçais ao Céu por uma
intenção minha, que vos
proporcionará muito contentamento.

Desde o dia 14 de fevereiro de 1930,
São Josemaria trabalhou para abrir
este caminho de santidade no meio
do mundo, o Opus Dei, a mulheres de
todas as profissões, raças e condições
sociais. Manifestamos agora a nossa
gratidão à Santíssima Trindade pela
realidade desse trabalho enraizado
com profundidade e extensão por
todo o mundo apesar das grandes
dificuldades que teve que superar,
especialmente nos começos. Se a
pregação de São Josemaria sobre a
santificação das realidades terrenas
encontrou tantos obstáculos nas
décadas de 30 e 40 do século passado,
pensai nas dificuldades adicionais
que se apresentavam quando esse
convite a santificar todas as
profissões honestas se dirigia ao
público feminino.



Hoje em dia, em múltiplos campos
reconhecem-se às mulheres – e é
natural – as mesmas possibilidades
que aos homens; há oitenta anos,
porém, não era assim. Naquela
época, era pouco frequente, por
exemplo, que elas cursassem estudos
universitários ou trabalhassem fora
do lar, com exceção dos trabalhos
manuais, que sempre realizaram; e
mais raro ainda que ocupassem
postos de responsabilidade civil,
social ou acadêmica. Muitos lustros
depois, o Concílio Vaticano II
proclamava: “Chega a hora, chegou a
hora em que a vocação da mulher se
cumpre plenamente, a hora em que a
mulher adquire no mundo uma
influência, um peso, um poder
jamais alcançados até agora. Por isso,
neste momento em que a
humanidade conhece uma mudança
tão profunda, as mulheres, repletas
do espírito do Evangelho, podem
ajudar muito a que a humanidade
não decaia” [2].



Percorreu-se um longo caminho
desde então, graças ao esforço de
inumeráveis pessoas, que
contribuíram para que se
reconhecesse – também nas leis civis
– a dignidade da mulher, a sua
igualdade de direitos e deveres em
relação ao homem. Entre essas
pessoas – é de justiça reconhecê-lo –
cabe um lugar especial a São
Josemaria, que desde o primeiro
momento alentou as suas filhas e
todas as que se aproximavam da
Obra a alcançar as metas mais altas
que pudessem nos mais diversos
setores da atividade humana. Vêm-
me à memória muitos
acontecimentos concretos: desde a
força com que animava aquelas que
tinham condições intelectuais a
apontarem alto na vida profissional –
no campo da cultura, das ciências
etc. – até o ímpeto não menor com
que procurou que se reconhecesse o
enorme serviço que prestam à
sociedade outros trabalhos. Deve-se



ao seu impulso diretíssimo, por
exemplo, que em todo o mundo haja
instituições educativas dedicadas a
preparar profissionalmente muitas
jovens para o trabalho do lar, de
modo que estas tarefas recebam o
reconhecimento que merecem, tanto
nas leis civis como na consciência
social.

Dou graças a Deus pelo fato de os
fiéis da Prelazia, em estreita união
com tantas outras pessoas de boa
vontade, terem contribuído e
continuarem a contribuir com a
difusão pelo mundo desta visão
cristã da condição feminina. No
entanto, resta tanto por fazer! Se em
muitos ambientes já se reconhece
amplamente a dignidade e o papel da
mulher, em outros lugares esta ainda
é uma possibilidade longínqua. Em
qualquer caso, as filhas e os filhos de
Deus têm de prosseguir com
empenho nesta tarefa e mostrar que
– como escreveu o nosso Fundador – 



desenvolvimento, maturidade,
emancipação da mulher, não
devem significar uma pretensão
de igualdade – de uniformidade –
com o homem, uma imitaçãodo
modo de atuar masculino: isso
não seria um logro, seria uma
perda para a mulher; não porque
ela seja mais ou menos do que o
homem, mas porque é diferente.
Num plano essencial – que deve ser
objeto de reconhecimento jurídico,
tanto no direito civil como no
eclesiástico – aí, sim, pode-se falar
de igualdade de direitos, porque a
mulher tem, exatamente como o
homem, a dignidade de pessoa e de
filha de Deus. Mas, a partir dessa
igualdade fundamental, cada um
deve atingir o que lhe é próprio; e,
neste plano, dizer emancipação é o
mesmo que dizer possibilidade
real de a mulher desenvolver
plenamente as virtualidades
próprias: as que tem na sua
singularidade e as que tem como



mulher. A igualdade perante o
direito, a igualdade de
oportunidades em face da lei, não
suprime, antes pressupõe e
promove essa diversidade, que é
riqueza para todos [3].

Do mesmo modo que no ano de 2008,
quando comemoramos o octogésimo
aniversário da fundação da Obra,
pareceu-me que a maneira mais
oportuna de encaminhar a nossa
ação de graças consiste em percorrer
esses meses pela mão de Nossa
Senhora. Por isso, alegra-me muito
convocar um novo ano mariano no
Opus Dei, a partir do próximo dia 14
de fevereiro e até a mesma data de
2011. Ao longo desses meses,
esforçar-nos-emos por honrar mais e
melhor a nossa Mãe, sobretudo
cuidando com esmero a recitação e a
contemplação do Santo Rosário e
difundindo esta devoção entre as
nossas famílias e os nossos amigos. E
demos graças a Deus, expressamente,



pela tarefa das mulheres que se
ocupam da atenção material dos
Centros da Prelazia, que contribui
decisivamente para manter e
melhorar o clima de lar que o Senhor
infundiu na Obra quando a inspirou
ao nosso Padre, em 1928.

Os primeiros meses deste ano
mariano coincidem com os últimos
do Ano Sacerdotal convocado por
Bento XVI para toda a Igreja. Ao
longo deste período tenho insistido
em que, ao pedirmos pelos
sacerdotes, rezemos também para
que todos nós, os fiéis, tenhamos
mais consciência, com vibração
diária, da nossa alma sacerdotal; e
que nos decidamos também
cotidianamente a comunicar a
alegria deste dom, comum a todos os
batizados – às pessoas com que nos
relacionamos.

No dia 14 de fevereiro completa-se
um novo aniversário da fundação da



Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz,
que teve lugar em 1943. Naquele dia,
enquanto São Josemaria celebrava o
Sacrifício do Altar no oratório de um
Centro da Seção de mulheres, o
Senhor quis mostrar-lhe o modo
como poderia haver sacerdotes
incardinados no Opus Dei. O nosso
Padre, homem de fé profunda na
Providência divina, via claramente
que com essa coincidência de datas o
Senhor tinha querido reafirmar a
profunda unidade de espírito, de
vocação e de regime característica do
Opus Dei, entre homens e mulheres,
leigos e sacerdotes. Afimava: É como
se o Senhor quisesse dizer-nos:
não me rompais a unidade da
Obra! Amai-a, defendei-a,
fomentai-a! [4].

A alma sacerdotal não é senão o
sacerdócio comum feito vida nos
batizados, a ponto de informar todos
os instantes da sua existência. O
nosso Padre agradecia ao Senhor que



esta realidade tivesse tomado corpo
em cada uma e em cada um dos fiéis
da Obra. Muitas vezes – pregava por
exemplo em 1960 – disse-vos que
todos nós, sacerdotes e leigos,
temos alma sacerdotal. Mais
ainda: eu diria a todos os meus
filhos que são sacerdotes – com
esse sacerdócio real de que fala
São Pedro (cf. 1 Pe 2, 9) –, não só
por terem recebido o Batismo, mas
porque vos estis lux mundi, sois a
luz do mundo, e a luz não pode se
esconder: non potest civitas
abscondi supra montem posita(Mt
5, 14), não se pode encobrir uma
cidade edificada sobre um monte.
Cristo é levantado na Cruz para
atrair todas as coisas a Si, e os
meus filhos procuram alçá-lo ao
cume de todas as atividade
humanas nobres para levar-lhe as
almas [5].

Ao recordar-nos esta certeza,
impulsionava-nos a traduzir em



realidade as virtualidades contidas
na vocação cristã. Mas não se
limitava a enunciar teoricamente
essa verdade; ensinava a pô-la em
prática. Aconselhava a viver a Santa
Missa ao longo das vinte e quatro
horas do dia, apresentando ao
Senhor, no ofertório, as tarefas da
jornada, os êxitos e os fracassos, as
dores e as alegrias. Recomendava
desempenhar o trabalho esforçando-
se por exercitar com espírito cristão
as virtudes que toda a atividade
profissional traz consigo –
laboriosidade, abnegação, serviço
aos outros etc. –. Deste modo,
concluía, a Santa Missa converte-se
verdadeiramente no centro e raiz
da vida espiritual do cristão [6] e
prolongamos o Santo Sacrifício
durante o dia inteiro.

Gostava também de descer aos
detalhes. Durante uma reunião com
gente jovem, diante da pergunta de
como pôr em prática a alma



sacerdotal, respondeu: como pensas
que deve ser um sacerdote?
Sacrificado, zeloso, sorridente,
que atraia, que não rejeite as
pessoas que pedem os seus
serviços, que saiba desculpar, que
saiba compreender, que saiba
aconselhar etc. Tu sabias isto e
muitas coisas mais, e estou
convencido, filho do meu coração,
de que procuras praticá-lo: por
isso tens alma sacerdotal [7].

E em outro momento: participais do
sacerdócio real de Cristo por
terdes recebido os sacramentos do
Batismo e da Confirmação, e
participais também dos carismas
que o Espírito Santo distribui no
sentido de que fazeis muitas
coisas boas. Uma palavra vossa,
às vezes, abre os olhos a um cego;
o modo de vos comportardes faz
com que um aleijado, uma pessoa
que nada fazia para a vida cristã,
se levante e trabalhe ao vosso



lado; e outras vezes são mortos –
que já fedem – os que se
aproximam do Sacramento da
Penitência movidos pelos vossos
conselhos, pelo vosso
ensinamento, pela vossa oração.
Purificam-se, limpam-se e passam
a ser capazes de todas as coisas
boas: ressuscitaram [8].

À luz destas considerações, podemos
perguntar-nos se a Santa Missa
constitui verdadeiramente o ponto
de confluência dos nossos desejos e
intenções, a fonte da qual se
alimentam os afãs de santidade e de
apostolado. Vemos almas nas pessoas
com quem nos encontramos ao longo
do dia? Reagimos com atos de amor e
de desagravo perante as ofensas que
o Senhor recebe? Procuremos, além
disto, sentir-nos solidários com os
que sofrem material e
espiritualmente por causa de
guerras, perseguições, catástrofes
naturais etc., e acompanhá-los com a



nossa oração e, sempre que for
possível, com a nossa ajuda material.
Seria bom que notícias como a do
terremoto no Haiti não se
reduzissem a uma mera recordação.

Os frutos apostólicos dependem da
união com Nosso Senhor, como
ressaltou o Papa ao se referir à
extraordinária eficácia pastoral do
Santo Cura d’Ars. Ele conseguiu
tocar o coração das pessoas –
explicava numa audiência – não
graças aos seus dotes humanos,
nem apenas com base num esforço
da vontade, por louvável que fosse;
conquistou as almas, inclusive as
mais refratárias, comunicando-
lhes o que vivia intimamente, isto
é, a sua amizade com Cristo. Estava
“enamorado” de Cristo, e o
verdadeiro segredo do seu êxito
pastoral foi o amor que sentia pelo
Mistério eucarístico anunciado,
celebrado e vivido, que se
transformou em amor pela grei de



Cristo, pelos cristãos, e por todas
as pessoas que buscam a Deus [9].

No dia 19 de fevereiro recordaremos
especialmente o caríssimo Dom
Álvaro, que celebrava o seu
onomástico nessa data. Confiamos na
sua intercessão para percorrermos
este novo ano mariano com o mesmo
espírito filial com que o primeiro
sucessor de São Josemaria convocou
e viveu outros anos marianos, por
ocasião de vários aniversários da
Obra. No dia seguinte, 20 de
fevereiro, ordenarei como diáconos
dois irmãos vossos Adscritos.
Rezemos por eles e por todos os
clérigos.

Faz uns dias, o Santo Padre recebeu-
me em audiência privada. Levei-lhe
o carinho e a oração de todas e de
todos, assegurando-lhe que rezamos
constantemente pela sua Pessoa e
pelas suas intenções. Continuemos
assim, bem unidos ao Sucessor de



Pedro e também a todos os Bispos,
sacerdotes e fiéis da Igreja. Bento XVI
quis abençoar todo o trabalho
apostólico dos fiéis da Obra e cada
uma e cada um deles.

Não é preciso que eu vos recorde que
confio muito na vossa oração pelas
minhas intenções. Continuai rezando
com generosidade.

Com todo afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

† Javier

Roma, 1º de fevereiro de 2010. 

[1] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, fevereiro de 1955.

[2] Concílio Vaticano II, Mensagem
final às mulheres, 8-XII-1965, ns. 3-4.

[3] São Josemaria, Questões atuais do
cristianismo, n. 87.



[4] São Josemaria, Notas de uma
homilia, 14-II-1958.

[5] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 15-IV-1960.

[6] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 87.

[7] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 31-III-1974.

[8] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, outubro de 1972.

[9] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 5-VIII-2009. 

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-fevereiro-2010/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-fevereiro-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-fevereiro-2010/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-fevereiro-2010/

	Carta do Prelado (fevereiro 2010)

