
opusdei.org

Carta do Prelado
(dezembro 2012)

D. Javier Echevarría continua
sua explanação sobre o Credo
por ocasião do Ano da Fé. Nesta
carta, comenta as palavras
“Creio em um só Senhor, Jesus
Cristo, Filho Unigênito de Deus,
nascido do Pai antes de todos os
séculos...”.

06/12/2012

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!



Na véspera da minha viagem ao
Principado de Andorra, deixei
preparada esta carta para que vos
fosse enviada no dia 1º. de
dezembro. Vim a esta terra, a convite
do Arcebispo, para participar da
celebração do 75º. aniversário da
chegada de São Josemaria a este país,
depois de se ter evadido – com uma
clara proteção de Deus – da triste
perseguição religiosa, durante a
guerra civil espanhola. Chegou a Sant
Julià de Lòria, primeira povoação em
solo andorrano, na manhã de 2 de
dezembro de 1937; ali, juntamente
com os que o acompanhavam, fez a
Visita ao Santíssimo na igreja do
povoado (não pôde celebrar a Missa
porque as normas litúrgicas então
vigentes prescreviam o jejum
eucarístico desde a meia-noite do dia
anterior). Só no dia seguinte, 3 de
dezembro, celebrou o Santo
Sacrifício revestido com os
paramentos sacerdotais, que não
tinha podido usar durante muitos



meses. Essa primeira Missa em
Andorra teve lugar na igreja de Los
Escaldes, povoação situada nas
proximidades da capital, onde
tinham encontrado alojamento.

Desejo começar esta carta com estas
recordações para que demos muitas
graças a Deus porque, por
intercessão da Santíssima Virgem,
cuidou de São Josemaria com uma
providência especial naqueles
difíceis meses. Sigamos nós o
exemplo de fidelidade do nosso
Fundador, abandonando-nos sempre
com total confiança nas mãos de
Deus, especialmente quando for mais
custoso enfrentar as circunstâncias.
Foi também uma boa lição a que nos
deixaram aqueles primeiros que
chegaram à Obra nos anos 30 –
quando o Opus Dei já “caminhava”–,
pela grande fé que tiveram em Deus
e em São Josemaria, num período em
que não havia “nada mais” que a fé



do nosso Padre: oxalá todas e todos
sejamos instrumentos leais.

No mês passado, convidei-vos a
considerar o primeiro artigo do
Credo, fundamento de toda a nossa
fé. “Cremos num só Deus, Pai, Filho e
Espírito Santo, criador das coisas
visíveis – como é este mundo onde
passamos a nossa breve vida –e das
coisas invisíveis – como são os
espíritos puros a quem também
chamamos anjos – e igualmente
criador, em cada homem, da alma
espiritual e imortal” [1]. Assim
começava Paulo VI o Credo do Povo
de Deus em 1968, ao encerrar o ano
da fé que tinha convocado para
comemorar o XIX centenário do
martírio dos santos Apóstolos Pedro
e Paulo.

Consciente da riqueza inesgotável
contida na Revelação, e
constantemente assistida pelo divino
Paráclito, a Igreja foi aprofundando



com a razão no mistério da Trindade.
Graças ao esforço de gerações de
santos – Padres e Doutores da Igreja
–, conseguiu iluminar de algum
modo este grande mistério da nossa
fé, diante do qual – como dizia o
nosso Padre – “nos assombramos”
diariamente, ao mesmo tempo que
desejamos aumentar o nosso trato
com cada uma das três Pessoas
divinas.

“Deus é único, mas não solitário”[2],
afirma um antiquíssimo símbolo da
fé. Ao comentá-lo, o Catecismo da
Igreja Católica explica que é assim
porque “«Pai», «Filho», «Espírito
Santo» não são simplesmente nomes
que designam modalidades do ser
divino, pois são realmente distintos
entre si: «Aquele que é o Filho não é
o Pai, e aquele que é o Pai não é o
Filho, nem o Espírito Santo é aquele
que é o Pai ou o Filho»” [3]. Não
imaginais a alegria que o nosso
Fundador experimentou ao ver em



Marselha, num desenho sobre uma
pedra talhada, a referência à
Trindade que quis reproduzir na
Cripta da Igreja prelatícia.

Continuo agora com o segundo artigo
do Credo. Creio em um só Senhor.
Jesus Cristo, Filho Unigênito de Deus,
nascido do Pai antes de todos os
séculos: Deus de Deus, Luz da Luz,
Deus verdadeiro de Deus verdadeiro,
gerado, não criado, consubstancial ao
Pai. Por Ele todas as coisas foram
feitas [4].

Em Deus, a geração é absolutamente
espiritual. Por isso, “por analogia
com o processo gnoseológico da
mente humana, pelo qual o homem,
conhecendo-se a si mesmo, produz
uma imagem de si próprio, uma
ideia, um “conceito” (..), que por
provir do termo latino verbum é
chamado com frequência verbo
interior, atrevemo-nos a pensar na
geração do Filho ou “conceito” eterno



e Verbo interior de Deus. Deus,
conhecendo-se a si mesmo, gera o
Verbo-Filho, que é Deus como o Pai.
Nesta geração, Deus é – ao mesmo
tempo – Pai, como aquele que gera, e
Filho, como aquele que é gerado, na
suprema identidade da Divindade,
que exclui uma pluralidade de
«deuses». O Verbo é o Filho da
mesma natureza do Pai e é com Ele o
Deus único da revelação do Antigo e
do Novo Testamento” [5]. Não me
detenho agora na Pessoa do Espírito
Santo, único Deus com o Pai e com o
Filho.

Evidentemente, não é possível
eliminar a obscuridade que a nossa
mente encontra ao pensar nAquele 
que habita numa luz inacessível [6].
Nem a inteligência dos homens, nem
a dos anjos, nem a de qualquer outra
criatura é capaz de compreender a
inesgotável Essência divina: Se a
compreendes, não é Deus , diz um
conhecido aforismo. No entanto, as



nossas almas, criadas por Deus e
para Deus, têm ânsias de conhecer
melhor o seu Criador e Pai, para
amá-lo e glorificá-lo mais; de ver a
Trindade e fruir da sua presença
eterna.

A este propósito, Bento XVI anima os
que têm fé a não se conformarem
nunca com o conhecimento de Deus
que tenham podido alcançar. As
alegrias mais verdadeiras – dizia
numa audiência recente – são
capazes de suscitar em nós a sã
inquietação que nos leva a ser
mais exigentes – a querer um bem
mais alto, mais profundo – e a
perceber com maior clareza que
nada de finito pode saciar o nosso
coração. Aprenderemos assim a
tender, desarmados, para esse bem
que não podemos construir ou
alcançar pelas nossas forças, a não
nos deixarmos desalentar por
causa do cansaço ou dos obstáculos
que procedem do nosso pecado [7].



Santo Ireneu de Lyon, um dos
primeiros Padres que se esforçaram
por penetrar no mistério da ação
criadora da Trindade, explicava que
“só existe um Deus (...): é o Pai, é
Deus, é o Criador, é o Autor, é o
Ordenador. Fez todas as coisas por si
mesmo , quer dizer, pelo seu Verbo e
pela sua Sabedoria, «pelo Filho e pelo
Espírito»” [8]. E recorrendo a uma
imagem, metafórica, de exprimir-se –
pois não é possível nenhuma
desigualdade entre as Pessoas
divinas –, acrescentava que o Filho e
o Paráclito são como as “mãos” do
Pai na criação. Esta passagem é
citada pelo Catecismo da Igreja
Católica , que conclui: “A criação é a
obra comum da Santíssima
Trindade” [9]. Nesta absoluta
unidade de ação, a obra criadora é
atribuída a cada Pessoa divina
segundo o que é próprio de cada
uma. E assim se diz que ela
corresponde ao Pai como Princípio
último do ser, ao Filho como Modelo



supremo, e ao Espírito Santo como
Amor que impele a comunicar bens
às criaturas.

Meditemos, filhas e filhos meus,
nestas grandes verdades, em atitude
de profunda adoração. E insisto-vos
em que, como aconselhava São
Josemaria, supliquemos a Deus que
sintamos a necessidade de ganhar
intimidade com cada uma das
Pessoas divinas, distinguindo-as.

No princípio existia o Verbo, e o Verbo
estava junto de Deus, e o Verbo era
Deus (...). Tudo foi feito por Ele, e sem
Ele nada se fez do que foi feito [10].
Em Deus Filho, com o Pai e o Espírito
Santo, na onipotência, sabedoria e
amor do único Deus, encontra-se a
origem e o fim último de todas as
criaturas, espirituais e materiais, e
especialmente dos homens e das
mulheres.

É tão grande a bondade de Deus, que
Ele quis criar os nossos primeiros



pais à sua imagem e semelhança [11],
e gravou neles e nos seus
descendentes uma profunda marca,
uma participação na Sabedoria
incriada que é o Verbo, infundindo
nas suas almas a inteligência e a
vontade livre. No entanto, são muitos
os que O desconhecem, ou ignoram,
ou põem entre parênteses,
pretendendo colocar o homem no
centro de tudo. Como doía ao nosso
Padre essa paupérrima visão que
tem alguma gente! Assim o
comentava, por exemplo, durante
uma reunião familiar no início do
ano de 1973, fazendo em voz alta a
sua oração pessoal. Alguns
pretendem uma Igreja
antropocêntrica, em vez de
teocêntrica. É uma pretensão
absurda. Todas as coisas foram
feitas por Deus e para Deus:
Omnia per ipsum facta sunt, et
sine ipso factum est nihil quod
factum est (Jo 1, 3) . É um erro,
terrível, converter o homem em



pináculo de tudo. Não vale a pena
trabalhar apenas para o homem.
Devemos trabalhar para o homem,
mas por amor de Deus. Caso
contrário, não se faz nada de
proveito, não se pode perseverar
[12].

O Senhor espera dos cristãos que
voltemos a colocá-lo – pela oração,
pelo sacrifício, pelo trabalho
profissional santificado – no cume de
todas as atividades humanas; que
procuremos que reine no mais fundo
dos corações; que vivifiquemos com
a sua doutrina a sociedade civil e as
suas instituições. De nós depende
em parte – repito-vos com São
Josemaria – que muitas almas
deixem de permanecer nas trevas,
mas caminhem por sendas que
levam até à vida eterna [13]. Com
que piedade rezamos a oração das
Preces Ad Trinitatem Beatissimam ?
Como lhe damos graças pela sua
perfeição infinita? Como amamos



profundamente este mistério central
da fé e, portanto, da nossa vida?

Amanhã começa o Advento, tempo
litúrgico que nos prepara para o
Nascimento do Senhor. A primeira
semana antecipa-nos os
acontecimentos que terão lugar no
fim dos tempos, quando Jesus Cristo
virá na sua glória para julgar os
homens e tomar posse do seu reino. 
Vigiai, pois, orando em todo o tempo,
e orai para que (...) vos apresenteis de
pé diante do Filho do homem [14]. E
acrescenta : O céu e a terra passarão,
mas as minhas palavras não passarão
[15]. Sabemos que na Bíblia a
Palavra de Deus está na origem da
criação: todas as criaturas, desde
os elementos cósmicos – o sol, a
lua, o firmamento – obedecem à
Palavra de Deus, existem por
terem sido “chamados” por ela.
Este poder criador da Palavra de
Deus concentrou-se em Jesus
Cristo, o Verbo feito carne, e passa



também por meio das suas
palavras humanas, que são o
verdadeiro “firmamento” que
orienta o pensamento e o caminho
do homem na terra [16]. Meditemos,
pois, com frequência nas palavras de
Cristo que o Evangelho e, em geral,
todo o Novo Testamento nos
transmitem. Procuremos tirar luzes
novas dessa consideração, para
aplicá-las à nossa existência
quotidiana. Sugiro-vos que, seguindo
o exemplo do nosso Padre, cada
tempo de meditação seja um diálogo
vivido com esforço: o Senhor vê-nos,
ouve-nos, está conosco, que somos
suas filhas e seus filhos.

Não esqueçamos que, a partir do dia
17, a Igreja entoa as chamadas 
antífonas maiores , com as quais se
prepara de modo imediato para o dia
de Natal do Senhor. A primeira é
esta: Ó Sabedoria, que brotaste dos
lábios do Altíssimo, estendendo-te de
um ao outro extremo da terra e



ordenando tudo com firmeza e
suavidade: vem e mostra-nos o
caminho da salvação [17]. É uma
premente invocação ao Verbo
encarnado, cujo nascimento da
Virgem Maria estamos a ponto de
comemorar. Porque a Sabedoria
que nasce em Belém é a Sabedoria
de Deus (...), quer dizer, um
desígnio divino que por um longo
tempo permaneceu escondido e
que o próprio Deus revelou na
história da salvação. Na plenitude
dos tempos, esta Sabedoria tomou
um rosto humano, o rosto de Jesus
[18].

Preparemo-nos com fé para esta
grande festa, que é a festa da alegria
por antonomásia. Vivamo-la com
toda a humanidade. Vivamo-la com
todos os fiéis da Obra. Apresentemo-
nos a este encontro com a firme
decisão de contemplar a grandeza
infinita e a humildade de Jesus
Cristo, que assumiu a nossa natureza



– outra manifestação de como nos
ama –, e não nos cansemos de olhar
para Maria e José, mestres
maravilhosos de oração, de amor a
Deus.

A Palavra que se faz carne é o Verbo
eterno de Deus, que nos conquistou a
condição de sermos nEle filhos de
Deus: Vede que amor tão grande nos
mostrou o Pai, para que sejamos
chamados filhos de Deus. E nós o
somos! [19]. E São Josemaria
comenta: Filhos de Deus, irmãos do
Verbo feito carne, dAquele de
quem foi dito: N’Ele estava a vida,
e a vida era a luz dos homens (Jo 1,
4) . Filhos da luz, irmãos da luz: é
isso que somos. Portadores da
única chama capaz de inflamar os
corações feitos de carne [20].
Desejo que não faltemos a este
encontro da celebração da chegada
de Deus à terra: consideremos nesses
dias qual é o nosso empenho por
melhorar o nosso modo de estar com



Jesus, de viver com Jesus, de ser de
Jesus.

Em meados do mês passado, fiz uma
viagem a Milão, onde era esperado
há muito tempo. Passei lá apenas um
fim de semana, mas muito intenso,
porque tive ocasião de reunir-me
com as minhas filhas e os meus filhos
do norte da Itália e com muitas
outras pessoas que frequentam os
meios de formação da Prelazia.
Procurei estimulá-los a viver a fundo
este Ano da fé, pedindo ao Senhor
graça abundante para que arraiguem
com mais força na mente e na vida
de todos as três virtudes teologais, e
Deus nos faça ser melhores filhos
seus.

Ano de fé, Natal: que oportunidade
tão grandiosa para que cuidemos
mais do apostolado, para que nos
sintamos mais estreitamente unidos
à humanidade inteira!



Não me esqueço de pedir-vos que me
ajudeis a ver realizadas as intenções
que trago na alma, com a persuasão
de que temos de ser, na Igreja e com
a Igreja, acies ordinata [21], exército
de paz e alegria para servir as almas.
Percorramos a Novena da Imaculada
bem agarrados às mãos da Virgem, e
demos-lhe graças pela sua resposta
santa.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Andorra, 1º. de dezembro de 2012.

© Prælatura Sanctæ Crucis et Operis
Dei

[1] Paulo VI, Professio fidei,
30-6-1968.

[2] Fides Dâmasi (DS 71). Símbolo da
fé atribuído ao Papa São Dâmaso.



[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
254. O texto citado provém do
Concílio XI de Toledo, ano 657 (DS
530).

[4] Missal Romano, Símbolo niceno-
constantinopolitano.

[5] Beato João Paulo II, Discurso na
catequese geral, 6-XI-1985, n. 3.

[6] 1 Tim 6, 16.

[7] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 7-11-2012.

[8] Santo Ireneu de Lyon, Contra as
heresias, 2, 30, 9 (PG 7, 822).

[9] Catecismo da Igreja Católica, n.
292; cfr. Santo Ireneu de Lyon,
Contra as heresias, 4, 20, 1 (PG 7,
1032).

[10] Jo 1, 1-3.

[11] Cfr. Gên 1, 26.



[12] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 1-1-1973.

[13] São Josemaria, Carta 11-3-1940,
n. 3.

[14] Missal Romano, Domingo I do
Advento, Evangelho (C) (Lc 21, 36).

[15] Mc 13, 31.

[16] Bento XVI, Palavras no Ângelus,
18-11-2012.

[17] Liturgia das Horas, Vésperas de
17 de dezembro, Antífona ad
Magnificat.

[18] Bento XVI, Homilia nas Vésperas
de 17-12-2009.

[19] 1 Jo 3, 1.

[20] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 66.

[21] Cânt 6, 4.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-dezembro-2012/ (16/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2012/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2012/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2012/

	Carta do Prelado (dezembro 2012)

