
opusdei.org

Carta do Prelado
(dezembro 2011)

Na carta de dezembro, o
Prelado exorta a preparar o
nascimento do Senhor vivendo
bem o Advento e a festa da
Imaculada.

07/12/2011

Caríssimos: Jesus guarde as minhas
filhas e os meus filhos!

Acabamos de entrar no Advento, que
nos traz uma chamada para que
renovemos a nossa esperança: não
uma esperança efêmera, passageira,



mas uma confiança segura, porque
procede de Deus. Esta expectativa
gozosa, tão característica das
semanas que antecedem o Natal, é a
atitude fundamental do cristão que
deseja viver com fruto o renovado
encontro com Aquele que vem
estabelecer a sua morada entre nós:
Jesus Cristo, o Filho de Deus feito
homem [1].

No domingo passado, líamos na
primeira leitura da Missa umas
palavras de Isaías cheias de dor ante
a situação do povo eleito. Aqueles
homens e mulheres tinham
endurecido o coração e haviam-se
afastado de Deus, e o profeta dirige-
se ao Senhor pedindo-lhe que os
converta: Voltai-vos, por amor dos
vossos servos, para as tribos da vossa
herança (...). Oxalá rasgásseis os céus
e descêsseis. Diante de vós,
estremeceriam as montanhas [2]. Este
clamor, de um modo ou de outro,
ressoa com frequência ao longo



destas semanas; e também nós,
atentos à voz da Igreja, repetimos
com toda a sinceridade: Veni,
Domine, et noli tardare. Relaxa
facínora plebi tuae [3]; vinde, Senhor,
e não tardeis; desatai os duros fardos
que pesam sobre o vosso povo. A
liturgia assegura-nos: Chegará em
breve o Senhor que domina os povos,
e será chamado Emanuel, isto é, Deus
conosco [4]. E assim é: O Senhor vem
para reduzir à impotência a obra
do mal e tudo o que ainda pode
manter-nos afastados de Deus,
para nos devolver ao antigo
esplendor e à primitiva
paternidade [5].

Quantas vezes já invocamos, com o
coração ou com os lábios: Veni,
Domine Iesu? [6]. Saboreemos essa
frase da Escritura, que a liturgia
aplica à expectativa do nascimento
de Cristo: Enviai, céus, o orvalho, e
que as nuvens chovam o justo; que a
terra se abra e faça germinar o



Salvador [7]. O firmamento rasgou-se
há vinte séculos para a chegada do
Redentor ao mundo, e o mesmo
acontece cada dia, quando Jesus se
aproxima de nós com a sua presença
sacramental na Sagrada Eucaristia.
Cabe-nos, portanto, a cada uma e a
cada um de nós, abrir o coração de
par em par para que se impregne
desse orvalho divino que nos quer
tornar eficazes. Por isso, a melhor
maneira de nos prepararmos para a
vinda espiritual de Cristo no próximo
Natal consiste em prepararmos bem
o nosso corpo e a nossa alma para
recebê-lo cada dia com um novo
fervor na Sagrada Comunhão. Como
é que vamos desfiando estes dias?
Como é que desejamos que a
humanidade acolha o Senhor?
Aproveitamos as luzes e a
ornamentação das ruas para pedir
que Deus obtenha a resposta que
merece?



O nosso Padre incitava-nos a
aproveitar estas semanas para 
construir com o coração um
presépio para o nosso Deus. Estais
lembrados de quando éreis
crianças? Com que gosto sabíamos
preparar o Nascimento, com as
suas montanhas de cortiça, as
suas casas minúsculas, e todas
essas figurinhas dispostas à volta
da manjedoura onde Deus quis
nascer! [8]. E detinha-se numa
consideração que se pode aplicar a
todos os fiéis: Sei bem que, quanto
mais tempo passa, uma vez que o
Opus Dei é para cristãos adultos
que por amor de Deus sabem
fazer-se crianças, as minhas filhas
e os meus filhos vão sendo cada
dia mais pequenos. Com maior
entusiasmo, pois, do que nos
nossos anos de infância, teremos
preparado a gruta de Belém na
intimidade da nossa alma[9].



Ao meditar no extraordinário
acontecimento que comemoramos, o
Papa convida a pensar que o
cumprimento da palavra que se
inicia na noite de Belém é, ao
mesmo tempo, imensamente maior
e – do ponto de vista do mundo –
mais humilde do que aquilo que a
palavra profética permitia intuir
[10]. Isaías e todos os profetas só
entreviram o que aconteceria no
Natal. O cumprimento daquela
palavra contém uma força muito
maior, incomensurável, porque, com
a encarnação e o nascimento do
Verbo, foi vencida a distância entre
Deus e o homem. Deus não
somente se inclinou para a terra,
como dizem os Salmos, mas
“desceu” realmente, entrou no
mundo, fazendo-se um de nós para
nos atrair a todos a si [11]. Por
outro lado, tudo se passou na mais
profunda humildade: esse Deus
sapientíssimo, todo-poderoso, eterno,
oferece-se aos homens como uma



criancinha recém-nascida, inerme,
necessitada de uns braços humanos
que lhe deem abrigo e de uns
corações que a amem de verdade.
Temos de comportar-nos como Maria
e José o fizeram na noite de Belém:
no silêncio da oração, dos nossos atos
de presença de Deus durante o dia e
ao recebê-lo sacramentalmente na
Eucaristia. O próprio fato de
armarmos o presépio nos nossos
lares exprime que estamos à espera,
que Deus se aproxima de nós [...],
mas também é expressão da ação
de graças que dirigimos Àquele
que decidiu compartilhar a nossa
condição humana na pobreza e na
simplicidade [12].

Estamos preparando também a festa
da Imaculada, já iminente. O nosso
coração de filhos enche-se de alegria
especialmente nesta solenidade,
porque vemos refletidas na
Santíssima Virgem a grandeza e a
humildade com que o seu Filho



desceu à terra. Grandeza de Maria, a
Puríssima, a Toda Santa, a criatura
mais excelsa. É tão grande a sua
dignidade que o povo cristão a
aclama dizendo: “Mais do que Tu, só
Deus!”. E humildade suma da Virgem
nazarena, porque, tendo sido
escolhida desde a eternidade para
ser Mãe de Deus, se considera e se
chama a si mesma escrava do
Senhor. Quantas lições, filhas e filhos
meus, não temos de aprender
continuamente da nossa Mãe, e
concretamente agora, nos dias que
precedem a sua festa! Peçamos-lhe
que não as esqueçamos, que as
ponhamos em prática.

Vem-me à memória que,
precisamente nestes dias de 1931 –
transcorreram oitenta anos –, São
Josemaria redigiu umas
considerações sobre os mistérios do
Rosário que, desde então, têm
ajudado inúmeras pessoas a entrar
por caminhos de contemplação.



Sugiro-vos que, nestas datas, vos
esforceis por praticar com mais
pausa e atenção esta devoção
mariana. Certa vez, em resposta a
uma pergunta, o nosso Padre
explicava: O Rosário é uma
devoção muito grata a Maria
Santíssima, que está enraizada na
vida dos católicos há muitos
séculos. Ao mesmo tempo, é uma
meditação dos mistérios da vida
do Senhor e da sua Mãe. Portanto,
recomendo-o com todo o meu
coração, também como uma
oração que se pode fazer em
família, se bem que não deveis
obrigar os vossos filhos pequenos
a rezá-lo (...). Se quiserem
acompanhar os outros, que o
façam; caso contrário, deixai-os,
que um dia o farão. Tem de ser
algo voluntário[13].

Pelo grande respeito à liberdade das
almas, o nosso Fundador
acrescentava que nisto – como em



todas as práticas de piedade – cada
qual deve seguir o seu caminho. E
acrescentava: Aconselhei um modo
de rezá-lo, mas não digo a
ninguém que essa tem de ser
necessariamente a sua maneira
concreta de fazê-lo, porque pode
haver mil outras formas
diferentes. As almas, ainda que
sejam similares, têm cada uma o
seu próprio caminho. Siga aquele
que quiser, tanto na recitação do
terço como em tudo o mais.
Procure, se lhe interessar, meditar
um pouquinho nas orações que
compõem o Rosário, e que foram
postas pela Igreja. Reze
tranquilamente os Pai-Nossos e as
Ave-Marias. Se se distrair, volte
como puder. E se se distraiu o
tempo todo, rezou-o também: fez
uma grande serenata em honra da
Mãe de Deus[14].

Durante o Advento, tornam-se
vivamente presentes em nós os



mistérios gozosos do Rosário;
sobretudo na última semana, quando
a liturgia intensifica a preparação
imediata para o Natal. Esmeremo-
nos em contemplá-los com especial
empenho. Para que nos sirvam de
ajuda, a mim e a vós, transcrevo um
dos comentários do nosso Padre a
essas cenas:

Rememorai os mistérios gozosos:
admiramo-nos daquela humildade
de Jesus, que semetipsum
exinanivit formam servi accipiens:
que se aniquilou a si mesmo
tomando forma de servo, tomando
carne como a nossa. Sem o pecado,
mas igual à nossa. Humildade que
o faz estar, como os outros, o
tempo necessário no seio da Mãe.

Contemplamos a Mãe, que se
humilha e vai pelas montanhas da
Judéia ver a sua prima, Santa Isabel.
Contemplamos... – e comove-nos –



aquela cena encantadora na qual se
compõe o Magnificat.

Depois Jesus nasce: como nós, só que
com maior pobreza: fora da sua casa,
num canto. Non erat eis locus in
diversorio: não houve lugar para eles
na pousada. Sendo da estirpe real de
Davi, o Senhor quis nascer pobre e
viver pobre. E quando faz que os
evangelistas, inspirados pelo Espírito
Santo, contem a história dos seus
antepassados, aparecem no relato
algumas mulheres que não são
precisamente modelo de virtudes;
algumas delas, bem longe disso. Para
que nós tenhamos amor e
compreensão e, através de Jesus,
saibamos desculpar as pessoas.

A seguir, vemos como a Santíssima
Virgem vai ao Templo para purificar-
se: quando, mais puro que Ela, só
Deus. Modelo de humildade! E nós,
cheios de soberba...



No fim, depois destas cenas de
humildade, a nossa alma transborda
de generosidade, para que nos
ocupemos das coisas de Deus, como
fez o Menino – quando o encontram
no Templo, depois de procurá-lo por
três dias –, que esse é o tema do
último mistério: Não sabeis que devo
ocupar-me nas coisas que são do meu
Pai do Céu? [15].

A novena da Imaculada constitui
uma prova de carinho filial para com
Nossa Senhora. No entanto, não nos
esqueçamos de que é muito mais
importante o que recebemos de
Maria do que aquilo que lhe
oferecemos. A Virgem, com efeito,
transmite-nos uma mensagem
destinada a cada um de nós (...). E
que nos diz Maria? Fala-nos com a
Palavra de Deus, que se fez carne
no seu seio. A sua “mensagem” não
é outra senão Jesus, que é toda a
sua vida. Graças a Ele e por Ele,
Maria é a Imaculada. E como o



Filho de Deus se fez homem por
nós, também Ela, sua Mãe, foi
preservada do pecado por nós, por
todos, como antecipação da
salvação de Deus para cada
homem [16].

Deste modo, ao percorrermos com
toda a intensidade, individualmente,
a novena da Imaculada, preparamo-
nos muito bem para o Natal. Além
disso – e a experiência demonstra-o
amplamente –, oferece-se mais uma
ocasião de realizarmos um constante
apostolado pessoal. A Santíssima
Virgem sempre atrai as almas e as
conduz a Jesus. Procuremos unir
solidamente estes dois aspectos – o
trato com Nossa Senhora e o afã
apostólico –, agora e ao longo de toda
a nossa existência. Meditemos numas
palavras do nosso Padre, que
encerram uma força extraordinária e
representam um desafio para a nossa
resposta quotidiana: O mundo é
como uma grande boca sedenta,



com sede de Cristo, e nós, os
cristãos, somos a água que há de
apagar a sua sede. Está à nossa
espera. No dia de amanhã, onde
estarás para prender esse fogo e
esse amor de Cristo? Se não tens
agora fome de proselitismo, mau
sinal. Somos lodo da terra, mas –
nas mãos do Divino Mestre –
daremos luz aos olhos dos
homens, que estão cegos e não
veem o resplendor da verdade[17].

No mês que acaba de passar,
começou-se o trabalho estável da
Prelazia em Sri Lanka. Demos muitas
graças a Deus porque, no próprio dia
da chegada dos vossos irmãos, pôde
ficar reservado o Santíssimo
Sacramento no oratório do novo
Centro: mais um Sacrário nessas
imensas terras da Ásia! Confio à
Virgem Imaculada estes começos e a
expansão apostólica que, por sua
intercessão, procuramos levar a cabo
em tantos lugares.



Filhas e filhos meus: as almas
esperam por nós, esperam por ti.
Vivamos com ânsias de amar, cada
dia, o Sacrifício do Calvário. Em 1937,
após os meses de perseguição
religiosa na Espanha, o nosso Padre
pôde celebrar pela primeira vez a
Santa Missa, com todos os
paramentos, no dia 3 de dezembro,.
Ouvi-o mencionar com grandíssimo
agradecimento todas as facilidades
que lhe deu o sacerdote de Andorra,
por quem rezou ao Senhor
quotidianamente.

Continuai a rezar pela Pessoa e
intenções do Papa, pelos seus
colaboradores no governo da Igreja,
pelos frutos espirituais da sua
recente viagem à África. E não vos
esqueçais de unir-vos às minhas
petições ao Senhor, que – como tanta
vezes vos disse – são muitas e têm
por fim dar a Deus toda a glória.

Com todo o afeto, abençoa-vos 



o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1º. de dezembro de 2011.

–––––––––––––––––––––––––––––––

[1] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-12-2010.

[2] Missal Romano, Domingo I do
Advento.

[3] Liturgia da Horas, Domingo I do
Advento, Ad Nonam, Responsório
breve.

[4] Missal Romano, 21 de dezembro, 
Antífona de entrada (cfr. Is 7, 14; 8,
10).

[5] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-12-2010.

[6] Apoc 22, 20.



[7] Missal Romano, Domingo IV do
Advento, Antífona de entrada (Is 45,
8).

[8] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 25-12-1973.

[9] Ibid.

[10] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-12-2010.

[11] Ibid.

[12] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 22-12-2010.

[13] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 17-11-1972.

[14] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 9-10-1972.

[15] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar, 16-11-1967.

[16] Bento XVI, Discurso diante da
imagem da Imaculada, 8-12-2010.



[17] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 24-10-1942.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-dezembro-2011/ (21/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2011/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2011/

	Carta do Prelado (dezembro 2011)

