
opusdei.org

Carta do Prelado
(dezembro 2008)

A vinda, já próxima, do Senhor
no Natal é uma ocasião para
retomarmos o nosso empenho
por “unir o divino e o humano
na nossa existência
quotidiana”, como diz na sua
carta o Prelado. D. Javier
Echevarría convida a fazê-lo
com simplicidade, esperança e
responsabilidade.

08/12/2008

Caríssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!



Terminou o ano mariano na Obra,
com o qual quisemos agradecer a
Deus, por intercessão da Santíssima
Virgem, os vinte e cinco anos da
ereção do Opus Dei em Prelazia
pessoal. Espero que, pela bondade do
Senhor, todos tenhamos progredido
no carinho e devoção pela nossa
Mãe, que leva necessariamente a
manter um relacionamento mais
íntimo e pessoal, mais enamorado,
com o seu Filho Jesus.

Agora preparamo-nos para a
solenidade da Imaculada Conceição:
uma nova oportunidade para
firmarmos ainda mais, no fundo da
nossa alma, essa piedade mariana
que é característica dos católicos e
parte muito importante da herança
espiritual do nosso Fundador.
Sabemos como São Josemaria não se
apresentava nunca como exemplo de
nada: o único modelo é Jesus Cristo,
repetia-nos. E, no entanto, não tinha
inconveniente em afirmar: Se em



alguma coisa quero que me
imiteis, é no amor que tenho à
Virgem. Tão grande era o seu
carinho filial pela nossa Mãe!
Peçamos por sua intercessão que,
nestes dias de preparação para a
grande festa do dia 8 de dezembro, se
produza em cada um de nós um
crescimento contínuo na piedade
mariana e no impulso apostólico.
Animemos também outras pessoas a
entrarem por caminhos de vida
interior ou a progredirem por essa
senda, mediante uma conversação
mais confiada com a Virgem.

Ontem teve início o Advento, tempo
litúrgico especialmente adequado
para fomentarmos a esperança
teologal. Esta virtude move-nos a
aspirar com todas as nossas forças à
felicidade eterna, prometida pelo
Senhor aos que cumprem a sua
Vontade. Como escreveu o Santo
Padre há justamente um ano, “nós
precisamos de ter esperanças –



maiores ou menores – que dia após
dia nos mantenham no caminho.
Mas sem a grande esperança, que há
de superar tudo o mais, aquelas não
bastam. Esta grande esperança só
pode ser Deus, que abraça o universo
e que nos pode propor e dar o que
nós sozinhos não podemos
alcançar”[1].

Comecemos, pois, este tempo
litúrgico reafirmando os nossos
desejos de chegar ao Céu. Não
ponhamos o nosso fim nas coisas
daqui de baixo: que todos os êxitos
que possamos alcançar nos ajudem a
percorrer o caminho que conduz ao
Céu. Único é o fim último da nossa
vida: a posse e fruição de Deus por
toda a eternidade. Aí se encontra a
meta definitiva a que temos de
aspirar dia após dia, e, para isso,
temos de pôr tudo – absolutamente
tudo, sem ficar com nada – ao serviço
do Reino de Deus.



OCatecismo da Igreja Católica resume
o sentido destas semanas com as
seguintes palavras: “Ao celebrar
anualmente a liturgia do Advento, a
Igreja atualiza esta expectativa do
Messias: participando da longa
preparação da primeira vinda do
Salvador, os fiéis renovam o ardente
desejo da sua segunda vinda”[2].
Tempo de preparação do Natal e para
fomentar a esperança da vinda do
nosso Redentor, que terá lugar no
fim dos tempos, para julgar vivos e
mortos e instaurar plenamente o seu
Reino, de modo que Deus seja tudo
em todas as coisas[3].

A primeira parte do Advento – até o
dia 16 de dezembro – tem por eixo a
consideração da última vinda do
Senhor. A liturgia da Missa,
sobretudo nos domingos, apresenta-
nos passagens do Antigo e do Novo
Testamento destinadas a preparar-
nos para esse encontro. A partir do
dia 17, muda o conteúdo das leituras,



que nos preparam de modo imediato
para a vinda espiritual de Jesus
Cristo no Natal: dois aspectos
intimamente unidos que podem
centrar muito bem a nossa oração
durante o mês de dezembro. Como
são as nossas ânsias de estar com
Deus, já aqui na terra? Procuramos o
seu Rosto em tudo o que acontece?
Evitamos que se dê em nós qualquer
perda de paz, na certeza de que Ele
veio e virá para todos?

A consideração dos Novíssimos – das 
coisas últimas que hão de suceder no
fim dos tempos, e antes, para cada
um, no dia da morte – não deve
converter-se em fonte de temor ou
inquietação. Nada mais longe da
intenção da Igreja, ao propor-nos
estas verdades. Constituem antes
uma chamada ao sentido de
responsabilidade pessoal, para que
nos decidamos a trabalhar com
maior constância na obra da



santificação própria e na atividade
apostólica.

Há poucas semanas, fazendo-se eco
da doutrina de São Paulo sobre os
Novíssimos, Bento XVI convidava os
cristãos a meditar em três grandes
certezas da nossa fé relacionadas
com este tema.

A primeira é “a certeza de que Jesus
ressuscitou, está com o Pai e, por
isso, está conosco para sempre. E
ninguém é mais forte que Cristo [...].
Por isso estamos seguros e não temos
medo”[4].

Como havemos de temer o nosso Pai-
Deus, que mostrou de tantas e tão
evidentes maneiras o seu amor por
nós, a ponto de ter enviado o seu
Filho ao mundo para salvá-lo? A fé
em Cristo ressuscitado constitui o
melhor antídoto contra todos os
temores. Assim aconteceu nos
começos da pregação evangélica,
num mundo dominado pelo temor



fatalista em face do destino, e há de
renovar-se também hoje, num
mundo em que tantas pessoas estão
cheias de apreensão pelo futuro ou
procedem irresponsavelmente como
se tudo acabasse aqui em baixo. O
Senhor é a minha luz e a minha
salvação, a quem temerei?,
perguntava-se São Josemaria com
palavras do Salmo (Sal 26, 1). E
respondia: A ninguém:
relacionando-me deste modo com
o nosso Pai do Céu, não admitamos
medo de nada nem de ninguém[5].
Por isso, acrescentava, um filho de
Deus não tem medo da vida nem
medo da morte, porque o
fundamento da sua vida espiritual
é o sentido da filiação divina: Deus
é meu Pai – pensa – e é o Autor de
todo o bem, é toda a Bondade[6].

“Em segundo lugar – prosseguia o
Papa, aprofundando nas razões do
otimismo cristão –, a certeza de que
Cristo está comigo, de que em Cristo



o mundo futuro já começou, também
dá a certeza da esperança. O futuro
não é uma escuridão na qual
ninguém se orienta. Não é assim”[7].
Para quem crê em Cristo e vive em
Cristo, o futuro ergue-se sempre
luminoso, um caminho seguro,
porque Jesus Cristo ressuscitado, o
Bom Pastor, nos abriu a senda da
vida eterna e caminha conosco,
protege-nos e alenta-nos com o
carinho de uma mãe e de um pai.
Cada um de nós pode fazer suas, com
plena verdade, as palavras
inspiradas: O Senhor é meu pastor,
nada me faltará. Em verdes prados
me faz repousar; para águas
tranquilas me conduz: reconforta a
minha alma, leva-me por caminhos
retos, por amor do seu nome. Ainda
que eu atravesse vales escuros,
nenhum mal temerei, porque Tu estás
comigo: o teu bordão e o teu báculo
são o meu amparo[8].



A terceira certeza que sustém os
cristãos é esta: “O Juiz que volta –
Juiz e Salvador ao mesmo tempo –
confiou-nos a tarefa de vivermos
neste mundo segundo o seu modo de
viver. Entregou-nos uns talentos. Por
isso, a nossa terceira atitude é:
responsabilidade em face do mundo,
dos irmãos, diante de Cristo e, ao
mesmo tempo, certeza da sua
misericórdia. Ambas as coisas são
importantes”[9].

Este sentido de responsabilidade
atende à advertência do Senhor: 
Negotiamini dum venio[10], “negociai
até a minha volta”; palavras que São
Josemaria meditou repetidamente,
com a certeza de que Deus nos
acompanha sempre, e com a
responsabilidade de que Ele nos
confiou a sua herança. É preciso
aproveitar bem o tempo para que –
com a graça divina – mereçamos
chegar um dia à bem-aventurança



eterna. Saboreemos estas outras
palavras do nosso Padre:

Que pena viver, praticando como
ocupação a de matar o tempo, que
é um tesouro de Deus! Não há
desculpas para justificar essa
conduta [...]. Que tristeza não tirar
proveito, autêntico rendimento, de
todas as faculdades, poucas ou
muitas, que Deus concede ao
homem para que se dedique a
servir as almas e a sociedade!

Quando o cristão mata o seu tempo
na terra, coloca-se em perigo de
matar o seu Céu: quando por
egoísmo se retrai, se esconde, se
desinteressa. Quem ama a Deus não
se limita a entregar o que tem, o que
é, ao serviço de Cristo: dá-se ele
mesmo[11].

À luz destes convites, podemos
perguntar-nos: sinto a
responsabilidade de fazer render os
talentos – qualidades pessoais,



tarefas que me ocupam, ocasiões de
fazer o bem que se apresentam ao
longo dos dias – para assentar o
Reino de Cristo na minha alma e no
ambiente em que me movo? Como
ajudo os outros a comportar-se do
mesmo modo, com o meu exemplo e
com a minha palavra? Faço tudo o
que está ao meu alcance para que na
legislação civil e na organização da
sociedade se respeite a Lei de Deus?

A segunda parte do Advento, como
vos recordava no começo, tende a
preparar-nos de modo imediato para
o Natal. Durante essas datas,
seguindo um conselho do nosso
Padre, podemos acompanhar Nossa
Senhora e São José na sua viagem a
Belém. Nos momentos de oração
pessoal, e ao longo do dia,
coloquemo-nos muito perto deles,
prestando-lhes com o desejo algum
serviço, desagravando por aqueles
que então – e também agora – não
souberam acolher o Filho de Deus



quando veio à terra. Não é pura
imaginação, mas um modo de
exercitarmos de modo concreto a
nossa fé no mistério da Encarnação.

O Natal mostra-se aos nossos olhos
como uma escola extraordinária;
aproveitemos as lições que Jesus nos
dá. Como lembrava o nosso Padre,
detenhamo-nos na naturalidade do
seu nascimento. Começa por
permanecer nove meses no seio de
sua Mãe, como qualquer outro
homem, com extrema
naturalidade. O Senhor sabia de
sobra que a humanidade
necessitava dEle com urgência.
Tinha, portanto, fome de vir à
terra para salvar todas as almas.
Mas não precipita o tempo; vem na
sua hora, como chegam ao mundo
os outros homens[12].

Também podemos considerar a sua
simplicidade. O Senhor vem sem
estrondo, desconhecido de todos.



Na terra, só Maria e José
participam da aventura divina.
Depois, os pastores, avisados pelos
anjos. E, mais tarde, os sábios do
Oriente. Assim se realiza o fato
transcendente que une o céu à
terra, Deus ao homem![13].

Imitando com decisão o Mestre,
podemos unir o divino ao humano
na nossa existência quotidiana. Basta
que nos esforcemos por colocar Deus
no centro da nossa atividade,
empenhando-nos em cumprir os
nossos deveres para dar-lhe glória, e
retificando os motivos que poderiam
dificultá-lo. Nesses dias anteriores ao
Natal, não esqueçamos que Maria e
José continuam a chamar as almas,
como então batiam à porta das casas
de Belém. Não me afasto da mais
rigorosa verdade – assegurava São
Josemaria – se digo que Jesus
continua ainda hoje a buscar
pousada no nosso coração. Temos
de pedir-lhe perdão pela nossa



cegueira pessoal, pela nossa
ingratidão. Temos de pedir-lhe a
graça de nunca mais lhe fecharmos
a porta das nossas almas[14].

Nas próximas semanas, a liturgia,
fazendo-se eco da voz de Jesus,
recomenda-nos que vigiemos: Vigiai,
porque não sabeis em que dia virá o
vosso Senhor[15]. É o mesmo que o
Papa recorda a todos os cristãos.
“Jesus, que no Natal veio a nós e
voltará glorioso no fim dos tempos,
não se cansa de visitar-nos
continuamente nos acontecimentos
de cada dia. Pede-nos que estejamos
atentos para nos apercebemos da sua
presença, do seu advento, e adverte-
nos que devemos esperá-lo vigiando
[...]. Preparemo-nos para reviver com
fé o mistério do nascimento do
Redentor, que encheu de alegria o
universo”[16].

Na semana passada, tive
oportunidade de passar uns poucos



dias em Pamplona, para acompanhar
as vossas irmãs e os vossos irmãos
após as circunstâncias
extraordinárias que atravessaram.
Pude observar uma vez mais o
espírito que o nosso Padre infundiu
em todas e em todos, também nos
que trabalham na Universidade de
Navarra. Poucas semanas depois do
atentado que sofreram, a atitude
profundamente cristã das mulheres e
dos homens que cuidam dessa tarefa
impeliu-me a dar graça a Deus:
porque se toca com as mãos que o
Opus Dei é uma sementeira de paz e
de alegria.

Reitero-vos o meu pedido de orações
pelas minhas intenções; em primeiro
lugar, pelo Papa e pelos seus
colaboradores no governo da Igreja,
pelos Bispos e sacerdotes, por todos
os membros do Povo de Deus. E para
que o trabalho apostólico pessoal –
de cada uma, de cada um de nós –
não conheça tréguas. Com Cristo,



ajudados por Nossa Senhora e São
José, façamo-nos tudo para todos.

Neste mês, recordamos muitos
aniversários da Obra. Não posso
deter-me a comentá-los, porque seria
interminável. O que vos peço, sim, é
que amemos mais esta história das
misericórdias de Deus, porque o
Senhor as quis para cada uma, para
cada um de nós. Desejo que não
fiquem em simples evocação, mas
que as vivamos.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

† Javier

Roma, 1 de dezembro de 2008.

[1] Bento XVI, Carta encíclica Spe
salvi, 30-11-2007, n. 31.

[2] Catecismo da Igreja Católica, n.
524.



[3] 1 Cor 15, 28.

[4] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 12-11-2008.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
95.

[6] São Josemaria, Forja, n. 987.

[7] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 12-11-2008.

[8] Sal 23 (22) 1-4.

[9] Bento XVI, Discurso na audiência
geral, 12-11-2008.

[10] Lc 19, 13.

[11] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 46.

[12] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 18.

[13] Ibid.

[14] Ibid, n. 19.



[15] Mt 24, 42.

[16] Bento XVI, Homilia no primeiro
domingo do Advento, 2-12-2007.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-dezembro-2008/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2008/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2008/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-dezembro-2008/

	Carta do Prelado (dezembro 2008)

