
opusdei.org

Carta do Prelado
(abril de 2016)

“Perdoar as ofensas é, de certa
forma, a coisa mais divina que
os seres humanos podem
fazer”, escreve o Prelado na sua
carta de abril, na qual dedica
um amplo espaço ao perdão.

05/04/2016

Queridíssimos: que Jesus me guarde
as minhas filhas e os meus filhos!

Comovemo-nos uma vez mais,
durante a Semana Santa, perante o
amor de Deus pelos homens. São



João escreve: de fato, Deus amou
tanto o mundo, que deu o seu Filho
único, para que todo o que nele crer
não pereça, mas tenha a vida eterna.
Pois Deus enviou o seu Filho ao
mundo, não para condenar o mundo,
mas para que o mundo seja salvo por
ele[1].

Quantas graças temos que dar à
Santíssima Trindade por esta efusão
de bondade e misericórdia! Mais
ainda se considerarmos que quando
éramos ainda fracos, foi então, no
devido tempo, que Cristo morreu pelos
ímpios[2]. A Paixão e Morte do
Senhor são o ápice do compromisso
que Deus, livremente, quis contrair
com a humanidade. «O seu primeiro
compromisso foi o de criar o mundo,
e não obstante os nossos atentados
para o destruir — e são tantos — Ele
dedica-se a mantê-lo vivo. Mas o seu
maior compromisso foi o de nos doar
Jesus. Este é um grande compromisso
de Deus!»[3].



Em virtude dessa promessa,
repetidamente renovada ao longo da
História da Salvação, o Filho de Deus
encarnado não se limitou a alcançar-
nos o perdão dos pecados vivendo e
trabalhando entre nós, embora
inclusive as suas menores ações já
tivessem um valor superabundante
para nos redimir. Nem se contentou
com interceder por nós, embora
soubesse bem que Deus Pai ouvia
sempre a Sua oração. Decidiu ir até
ao extremo, porque ninguém tem
amor maior do que aquele que dá a
vida por seus amigos.[4].

São comoventes as palavras de Jesus
Cristo Redentor durante a Sua agonia
na Cruz. A primeira foi esta: Pai,
perdoa-lhes! Eles não sabem o que
fazem[5]. Não pensa nas humilhações
e dores que estava passando, nem na
crueldade dos que O crucificavam,
mas na ofensa a Deus. Veio alcançar-
nos o perdão dos nossos pecados e a
Sua primeira frase é um pedido de



misericórdia. A segunda, dirigida ao
bom ladrão, continua na mesma
linha. Perante o sincero
arrependimento daquele homem,
promete-lhe a remissão dos seus
pecados e a vida eterna: Em verdade
te digo: hoje estarás comigo no
Paraíso[6]. Explica-se a profunda
piedade com que o nosso Padre
beijava o crucifixo, que era um
momento de conversão e um convite
a falar de Cristo e do Seu exemplo
para quem via este gesto.

São Josemaria assimilou com
profundidade os ensinamentos do
Senhor, e transmitiu-os com o seu
exemplo e com a sua palavra. 
Perdoar. Perdoar com toda a
alma e sem resquício de rancor!
Atitude sempre grande e fecunda.

–Esse foi o gesto de Cristo ao ser
pregado na Cruz: “Pai, perdoa-os,
porque não sabem o que fazem”. E
daí veio a tua salvação e a



minha[7]. Que bom exemplo para
nós! Peçamos a Deus que saibamos
ser indulgentes e desculpar
rapidamente a quem nos tenha
ofendido, sem ressentimentos.

Perdoar as ofensas é, de certa forma,
a coisa mais divina que os seres
humanos podem fazer. Não se trata
apenas de uma obra de misericórdia,
mas é também uma condição e uma
prece para que Deus perdoe os
nossos pecados, como o Mestre nos
ensinou na oração do Pai Nosso: 
perdoai-nos as nossas ofensas, assim
como nós perdoamos aos que nos
ofenderam[8].

Uma das grandes deficiências da
sociedade atual manifesta-se na
dificuldade de perdoar. Pessoas
singulares e nações inteiras voltam
uma vez e outra sobre as ofensas
recebidas, agitam a água dessas
memórias como numa poça repleta
de sujeira, e não querem esforçar-se



para esquecer e perdoar. Outra é —e
muito clara— a mensagem do Nosso
Senhor, que resume a história da
misericórdia divina com a
humanidade nestas palavras: bem-
aventurados os misericordiosos,
porque alcançarão misericórdia![9].

Temos bem gravadas muitas cenas
do Evangelho em que esta atitude de
Jesus se manifesta: o Seu perdão à
mulher pecadora na casa de Simão o
fariseu, a parábola do filho pródigo
ou a da ovelha perdida, a Sua
clemência com a mulher adúltera... É
o caminho que nós, os cristãos, temos
que percorrer para nos parecermos
com o Mestre. Esse caminho
resume-se numa única palavra:
amar. Amar é ter o coração
grande, sentir as preocupações
dos que estão ao nosso lado, saber
perdoar e compreender:
sacrificar-se, com Jesus Cristo, por
todas as almas. Se amarmos com o
coração de Cristo, aprenderemos



a servir, e defenderemos a
verdade claramente e com
amor[10].

No entanto, como São Josemaria
repetia, para amar assim é
imprescindível que cada um extirpe
da sua própria vida tudo o que
estorva a vida de Cristo em nós: o
apego à nossa comodidade, a
tentação do egoísmo, a tendência
para a exaltação pessoal. Só se
reproduzirmos em nós a vida de
Cristo, poderemos transmiti-la aos
outros; só se experimentarmos a
morte do grão de trigo, poderemos
trabalhar nas entranhas da terra,
transformá-la por dentro, torná-
la fecunda[11].

As cenas da Paixão e Morte do
Senhor, que revivemos
recentemente, colocam-nos algumas
perguntas comprometedoras, a que
devemos responder com sinceridade.
Sabemos perdoar desde o primeiro



momento as ofensas recebidas, que
muitas vezes nem o são, mas sim
fruto da nossa imaginação ou
exageros da nossa suscetibilidade?
Esforçamo-nos para apagá-las do
coração sem voltar uma vez e outra a
esses temas? Pedimos ajuda ao
Senhor e à Virgem Santíssima,
quando percebemos que temos
dificuldade para perdoar?

Assim deve ser a nossa atitude
constante, porque não basta
desculpar uma vez, nem duas, nem
três... Recordemos a resposta do
Senhor à pergunta de Pedro: Senhor,
quantas vezes devo perdoar, se meu
irmão pecar contra mim? Até sete
vezes? Jesus respondeu: “Digo-te, não
até sete vezes, mas até setenta vezes
sete vezes[12]; isto é, sempre. A
seguir, para que esta lição ficasse
bem gravada, contou a parábola do
servo cruel que foi insensatamente
intransigente com uma dívida
ridícula de um colega, quando o seu



amo lhe tinha perdoado uma quantia
enorme[13]. Esforcemo-nos, neste
ano da Misericórdia e sempre, para
assimilar bem a fundo estas
exigências de um verdadeiro
discípulo de Cristo.

Não basta evitar as ofensas externas,
mas precisamos nos esforçar para
sufocar os pensamentos e
julgamentos contrários à caridade. O
nosso caminhar terreno traduz-se
numa peregrinação para a glória do
Céu e, para alcançarmos a meta,
Jesus Cristo mostra-nos as etapas. O
Papa expõe uma delas na Bula 
Misericordiæ vultus, comentando as
palavras de Senhor: não julgueis e
não sereis julgados; não condeneis e
não sereis condenados[14].

Escreve o Santo Padre: «começa por
dizer para não julgar nem condenar.
Se uma pessoa não quer incorrer no
juízo de Deus, não pode tornar-se
juiz do seu irmão. É que os homens,



no seu juízo, limitam-se a ler a
superfície, enquanto o Pai vê o
íntimo. Que grande mal fazem as
palavras, quando são movidas por
sentimentos de ciúme e inveja! Falar
mal do irmão, na sua ausência,
equivale a deixá-lo mal visto, a
comprometer a sua reputação e
deixá-lo à mercê das murmurações.
Não julgar nem condenar significa,
positivamente, saber individuar o
que há de bom em cada pessoa e não
permitir que venha a sofrer pelo
nosso juízo parcial e a nossa
pretensão de saber tudo. Mas isto
ainda não é suficiente para se
exprimir a misericórdia. Jesus pede
também para perdoar e dar. Ser
instrumentos do perdão, porque
primeiro o obtivemos nós de Deus.
Ser generosos para com todos,
sabendo que também Deus derrama
a sua benevolência sobre nós com
grande magnanimidade»[15].



Aparece aqui outra dimensão do
perdão cristão: pedi-lo a outras
pessoas quando percebemos que as
ofendemos. Não é uma humilhação,
pelo contrário, é uma manifestação
de grandeza de espírito, de coração
grande, de alma generosa. Também
nisto São Josemaria deu-nos
exemplo. Com que facilidade pedia
desculpas, com verdadeira
humildade, se pensava que alguém
tinha ficado ferido por uma
repreensão dele, mesmo que tivesse
sido justa! Numa ocasião, reconhecia
que tinha implorado o perdão ao
Senhor muitas vezes pelo que
pensava terem sido faltas de
correspondência. Mas, ao mesmo
tempo – acrescentava – atrevo-me a
dizer que vos entreguei o melhor
da minha alma; o que Deus Nosso
Senhor me concedeu, procurei
transmiti-lo a vós com a maior
fidelidade; e quando não soube
fazê-lo, reconheci logo os meus
erros, pedi perdão a Deus e aos



que me cercavam, e
imediatamente voltei à luta[16].

No dia 20, começa mais um ano do
meu serviço à Igreja como Prelado do
Opus Dei. E no 23, vou administrar o
presbiterado a um grande grupo de
irmãos vossos, diáconos da Prelazia.
Rezai muito por eles e por mim, e por
todos os sacerdotes da Igreja.
Vivamos sempre consummati in
unum[17], bem unidos na oração, nas
intenções, nas obras, para que o
Senhor continue a olhar-nos com
misericórdia. E continuemos a ter
muito presentes na nossa oração o
Papa e todas as suas intenções.

Com todo o afeto, abençoa-vos

o vosso Padre

+ Javier

Roma, 1º de abril de 2016.



[1] Jo 3, 16-17.

[2] Rm 5, 6.

[3] Papa Francisco, Discurso na
audiência geral, 20-II-2016.

[4] Jo 15, 13.

[5] Lc 23, 34.

[6] Ibid., 43.

[7] São Josemaria, Sulco, n. 805.

[8] Mt 6, 12.

[9] Mt 5, 7.

[10] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 158.

[11] Ibid.

[12] Mt 18, 21-22.

[13] Cf. Mt 18, 23-35

[14] Lc 6, 37.



[15] Papa Francisco, Bula 
Misericordiæ vultus, 11-IV-2015, n.
14.

[16] São Josemaria, Notas de uma
meditação, 29-III-1959.

[17] Jo 17, 23.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-abril-de-2016/ (07/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-abril-de-2016/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-abril-de-2016/

	Carta do Prelado (abril de 2016)

