
opusdei.org

Carta do Prelado (16
de fevereiro de 2023)

Mons. Fernando Ocáriz
convida-nos a refletir sobre
algumas atitudes e
manifestações de fraternidade.

16/02/2023

Baixar "Carta do Prelado", em
formato digital:

ePub ►"Carta do Prelado"

Mobi ►"Carta do Prelado"

PDF ►"Carta do Prelado"

https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/CartadoPrelado1602202320230222153833351122.epub
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/carta-do-prelado-16-de-fevereiro-de-2023%20(3)20230218153057038287.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/mobi/cansaco-e-descanso20220523150946123596.mobi
https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/carta-do-prelado-16-de-fevereiro-de-2023%20(3)20230218153112512136.pdf


Queridíssimos: que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

1. Com esta carta, quero convidá-los
a considerar comigo alguns aspectos
contidos nas palavras do Senhor,
tantas vezes meditadas: “Este é o
meu mandamento: que vos ameis
uns aos outros como Eu vos amei” (Jo
15, 12).

Jesus amou-nos até o fim, ao ponto
de dar a sua vida por todos e por
cada um. Sabemos e queremos
acreditar nisso com uma fé mais viva
e operativa, que pedimos a Ele, como
os apóstolos: “Aumentai a nossa
fé” (Lc 17, 5). Deste modo, poderemos
dizer com São João, plenamente
convencidos: “conhecemos o amor
que Deus tem por nós e confiamos
plenamente nesse amor” (1 Jo 4, 16).

“Deus é amor” (1 Jo 4, 8), e chama-
nos ao amor: “esta é a nossa vocação



mais sublime, a nossa vocação por
excelência; e a ela está vinculado
também o júbilo da esperança cristã.
Quem ama tem a alegria da
esperança, de chegar a encontrar o
grande amor que é o Senhor”[1].

O nosso amor a Deus – caridade
sobrenatural – é correspondência a
esse amor divino por cada um de
nós, que o próprio Senhor nos
oferece como modelo e horizonte do
nosso amor pelos outros. O amor a
Deus e o amor ao próximo estão tão
unidos que, “em um ato qualquer de
fraternidade, muitas vezes, a cabeça
e o coração não conseguem
distinguir se é serviço a Deus ou
serviço aos irmãos: porque, no
segundo caso, o que fazemos é servir
a Deus duas vezes”[2].

2. O amor ao próximo é tão decisivo
na nossa vida, que “sabemos que
passamos da morte para a vida,
porque amamos os irmãos” (1 Jo 3,



14). A caridade se desenvolve em
inúmeros aspectos e chega ao mundo
inteiro. Ninguém pode ser
indiferente para nós, porque “cada
um de nós é fruto de um pensamento
de Deus. Cada um de nós é querido,
cada um é amado, cada um é
necessário”[3].

Com estas linhas, gostaria que
refletíssemos sobre algumas atitudes
e manifestações de particular
relevância nas quais se exprime a
fraternidade. De certo modo, elas se
resumem nestas palavras de São
Josemaria: “Com quanta insistência
pregava o Apóstolo São João o 
mandatum novum! – Que vos ameis
uns aos outros! – Eu me poria de
joelhos, sem fazer teatro – assim me
grita o coração –, para vos pedir por
amor de Deus que vos ameis, que vos
ajudeis, que estendais a mão uns aos
outros, que saibais perdoar-vos”[4].



Amplitude da compreensão

3. A palavra compreensão, no
contexto das relações pessoais, às
vezes poderia evocar apenas um dos
seus aspectos: o de não se
surpreender com os defeitos e as
faltas dos outros. No entanto, nesse
caso, não se entenderia totalmente
aquele ponto de Caminho: “Mais do
que em "dar", a caridade está em
"compreender"”[5].

A compreensão que é fruto da
caridade, do amor, “compreende”:
“vê”, em primeiro lugar, não os
defeitos ou as faltas, mas as virtudes
e qualidades dos outros. Lembro-me
de uma meditação pregada por Dom
Javier em 26 de agosto de 1999,
durante um curso de verão em
Olbeira (uma casa de retiros na
Galícia, Espanha): ele nos exortava
com força e carinho a “não ver as
pessoas através de seus defeitos, mas
através de suas virtudes”. O amor



nos faz ver, com alegria, as coisas
positivas dos outros. “Devemos
regozijar-nos na prosperidade do
nosso próximo, como na nossa”[6];
isso é o oposto de olhar para os
outros com inveja, aquele pecado
obscuro, que nos faz sentir tristeza
pelo bem alheio.

Por outro lado, cada pessoa sempre
vale mais do que podemos ver com o
conhecimento habitual. De certo
modo, acontece com frequência o
que lemos na Escritura, quando a
Carta aos Hebreus nos exorta a não
esquecer a hospitalidade: graças a
ela, “mesmo sem perceber, alguns
acolheram anjos” (Hb 13, 2).

4. A compreensão que nasce do amor
permite-nos também ver os defeitos
e as faltas dos outros. Assim
compreendemos a pessoa, tanto no
que é positivo como no que é
negativo. E podemos ter certeza – o
amor vê isso, porque é muito sábio –



de que o positivo é muito superior ao
negativo. Em qualquer caso, o
negativo não é motivo de separação,
mas de oração e ajuda; se possível, de
mais carinho; e, se necessário, de
correção fraterna.

Nosso Padre nos insistiu de muitas
maneiras nesta manifestação, às
vezes heroica, da caridade: “Praticai
a correção fraterna, ne sit populus
Domini sicut oves absque pastore (Nm
27, 17), para que esta Família
sobrenatural, que é a Obra de Deus,
não apareça como um conjunto de
ovelhas sem pastor. Sempre ensinei,
filhas e filhos meus, que na Obra
cada um deve ser pastor e ovelha”[7].

5. Todos somos fracos e não podemos
nos surpreender quando temos
reações de contrariedade ou
incompreensão em relação a outras
pessoas. Mas não devemos aceitar
tais reações justificando-as; pelo
contrário, serão momentos para



pedir perdão ao Senhor e para lhe
implorar que aumente a nossa
capacidade de amar, que nos dê mais
dessa compreensão que é fruto do
amor. E assim, sem desanimar com a
nossa fraqueza, pediremos ajuda a
Deus, para que possamos finalmente
dizer-lhe, cheios de gratidão:
“Dilataste o meu coração” (Sl 119,
32).

É importante, por exemplo, que nos
esforcemos para dominar e mitigar a
impaciência que poderia surgir
espontaneamente diante de defeitos
reais ou não tão reais dos outros (às
vezes, o defeito pode estar mais em
nosso olhar). Essas impaciências
podem levar à falta de compreensão
e, portanto, à falta de caridade. São
fortes aquelas antigas palavras de
São Cipriano de Cartago: “A caridade
é o vínculo que une os irmãos, o
fundamento da paz, a trama que dá
firmeza à unidade; ela é superior à
esperança e à fé, supera a esmola e o



martírio; aquela que ficará conosco
para sempre no céu. Tire dela, no
entanto, a paciência, e ela ficará
devastada”[8].

6. A compreensão, fruto do amor
fraterno, leva também a evitar
discriminações nas relações com os
outros, que poderiam surgir ao
constatarmos as diferenças. Na
realidade, muitas vezes a diversidade
é uma riqueza de personalidades,
sensibilidades, hobbies etc. É assim
que o nosso Padre nos explica:
“Deveis também praticar
constantemente uma fraternidade
que esteja acima de toda simpatia ou
antipatia natural, amando-vos uns
aos outros como verdadeiros irmãos,
com o tratamento e a compreensão
próprios daqueles que formam uma
família bem unida”[9].

Juntamente com o esforço para amar
e entender os outros, também é
importante que tornemos mais fácil



que os outros possam nos amar.
Neste sentido, recordo o que já
escrevi: “Ganhar mais afabilidade,
alegria, paciência, otimismo,
delicadeza e todas as virtudes que
tornam a convivência amável é
importante para que as pessoas
possam se sentir acolhidas e
felizes”[10]. Desta forma surge um
clima de fraternidade no qual cada
um fortalece o carinho do outro e,
juntos, experimentamos aquele cem
por um que o Senhor nos prometeu, e
caminhamos para a vida eterna (cf.
Mt 19, 29).

O Tesouro do Perdão

7. A compreensão tem também uma
relação íntima com essa realidade de
extraordinária importância que é o
perdão: pedir perdão e perdoar. Em
abril de 1974, nosso Padre nos disse
que “a coisa mais divina da nossa
vida como cristãos, como filhos de
Deus no Opus Dei, é perdoar aqueles



que nos prejudicaram”. E depois
acrescentou, com grande
simplicidade: “Não precisei aprender
a perdoar, porque o Senhor me
ensinou a amar”. Entre tantas
consequências e manifestações que a
filiação divina tem, talvez
espontaneamente não tivéssemos
pensado em primeiro lugar no
perdão. No entanto, entendemos que
o nosso ser filhos de Deus é o nosso
ser Cristo, a nossa identificação com
Ele. E Cristo veio a este mundo, o
Filho eterno fez-se Homem,
precisamente para perdoar. Por esta
razão, podemos considerar que
“nada nos assemelha tanto a Deus
como estar dispostos ao perdão”[11].

Quantas vezes rezamos e meditamos
no Pai Nosso! Perdoar os outros é tão
decisivo que é uma condição para
Deus nos perdoar. Como é bom pedir
ao Senhor que nos ensine a perdoar,
de verdade e sempre. Mais ainda:
tenhamos a santa audácia de pedir



que, como o nosso Padre, cheguemos
a amar tanto os outros, que não
precisemos aprender a perdoar[12].
Seria maravilhoso que desejássemos
chegar a um ponto em que
amássemos tanto que nunca nos
sentíssemos ofendidos.

8. Tão importante como
compreender e perdoar é aprender a
pedir perdão, mesmo em conflitos
pequenos, do dia a dia. Um gesto
sincero de pedir perdão é, muitas
vezes, a única maneira de restaurar a
harmonia nos relacionamentos,
mesmo que pensemos – com mais ou
menos razão – que fomos a parte
mais ofendida. Não é simplesmente
uma justiça estrita, baseada em
cálculos teóricos, a que levou o Filho
de Deus a pedir perdão ao seu Pai em
nosso nome, mas um amor gratuito,
que só tem em conta aquilo que pode
fazer pelos outros.



Filhas e filhos meus, não pensemos
que isso é muito bonito, mas que é
muito para a nossa pequenez. Sem
dúvida, o objetivo é muito alto. No
entanto, com a graça de Deus,
podemos ir nos aproximando dele
pouco a pouco, se não deixarmos de
colocar da nossa parte um esforço
espiritual – correspondência de amor
ao Amor – que se renova todos os
dias.

Espírito de serviço

9. “A maior ambição dos filhos de
Deus no seu Opus Dei (...) deve ser
sempre servir”[13]. Entendemos bem
esta insistência de São Josemaria,
quando lemos e meditamos as
palavras do Senhor: “O Filho do
Homem não veio para ser servido,
mas para servir” (Mc 10, 45). “Estou
no meio de vós como quem
serve” (Lc 22, 27).



O espírito de serviço é uma
expressão de amor, do carinho de
sentir como muito nossas as
necessidades dos outros. Com que
força nos explicava o nosso Padre:
“Não me importo de repetir isso
muitas vezes. De carinho, todas as
pessoas necessitam, e nós também
necessitamos na Obra. Esforcem-se
para que, sem sentimentalismos,
sempre aumente o afeto pelos seus
irmãos. Qualquer coisa de outro filho
meu deve ser – realmente! – muito
nossa: no dia em que vivermos como
estranhos ou como indiferentes,
teremos matado o Opus Dei”[14].

Sem querer, poderíamos viver como
estranhos ou indiferentes por nos
excedermos em atividades que, na
prática, nos impedem de nos
conhecermos melhor, de nos
relacionarmos, de nos interessarmos
positivamente pelos outros. Filhas e
filhos meus, vêm à minha cabeça e
ao coração aquelas palavras que São



Josemaria nos disse com toda a força
da sua alma: “Que vocês se amem!”

10. Desejamos servir os outros,
sabendo que assim servimos a Jesus
Cristo: “Em verdade vos digo: tudo o
que fizestes a um destes meus irmãos
mais pequeninos, a mim o
fizestes” (Mt 25, 40). Por isso, é bom
que cada um de nós pense: “Só a
minha disponibilidade para ir ao
encontro do próximo e demonstrar-
lhe amor é que me torna sensível
também diante de Deus. Só o serviço
ao próximo é que abre os meus olhos
para aquilo que Deus faz por mim e
para o modo como Ele me ama”[15].

Todos nós temos a experiência de
que servir aos outros muitas vezes
envolve um certo esforço. “Não
pensem (...) que é fácil fazer da vida
um serviço. É necessário traduzir
este bom desejo em realidades,
porque o Reino de Deus não consiste
em palavras, mas na virtude (1 Cor 4,



20), e a prática de uma ajuda
constante aos outros não é possível
sem sacrifício”[16]. Mas este esforço,
realizado por amor, é sempre fonte
de alegria; uma alegria que, por
outro lado, não pode vir do egoísmo.

O espírito de serviço, em suma, é
expressão do amor fraterno, e “o
amor fraterno só pode ser gratuito,
nunca pode ser um pagamento a
outrem pelo que realizou, nem um
adiantamento pelo que esperamos
que venha a fazer”[17].

Semeadores de paz e alegria

11. Uma manifestação do espírito de
serviço, que de alguma forma inclui
todas elas, é semear paz e alegria.
Uma vez que só podemos dar esta
paz e esta alegria se as tivermos, e
ambas são um dom de Deus, a
melhor maneira de crescer nelas é
cuidar com delicadeza dos nossos



momentos de intimidade com Deus:
os sacramentos e a oração pessoal.

Na vida de cada pessoa não faltam,
com maior ou menor frequência,
com maior ou menor intensidade,
tristezas e sofrimentos que tendem a
produzir diversos sentimentos de
inquietação e tristeza. São estados
mentais que podem aparecer na
nossa alma e que podemos e
devemos superar, recuperando a
alegria mediante a fé no amor que
Deus tem, hoje e agora, por cada um
de nós (cf. 1 Jo 4, 16).

Precisamos enraizar a nossa alegria,
não em nós mesmos, mas no Senhor.
Assim, apesar das tristezas, podemos
ter a força de ânimo para nos
esquecermos mais de nós mesmos e
transmitir aos outros aquela alegria
que vem de Deus. Leiamos neste
sentido, como dirigidas também a
nós, estas palavras do Livro de
Neemias: “Não se entristeçam,



porque a alegria do Senhor vos
fortalecerá” (Ne 8, 10).

12. Muitas vezes, nas cartas que me
escrevem, vocês dão notícias de
situações difíceis pelas quais passam.
Gostaria de estar muito próximo de
todos e de cada um, acompanhando
vocês no cuidado desse filho doente,
daquela mãe já muito limitada pela
idade, ou em situações que envolvem
grandes sofrimentos. Tento levar
tudo o que é de vocês no meu
coração e na minha Missa diária.

Nestas e em tantas outras
circunstâncias, recordemos que o
Senhor abençoa com a Cruz e que,
como nos assegurou o nosso Padre
com abundante experiência, “o
autêntico amor traz consigo a
alegria: uma alegria que tem as suas
raízes em forma de Cruz”[18].. Além
disso, com a fraternidade bem vivida,
nunca estamos sozinhos: todos juntos
– cor unum et anima una –



carregamos o doce fardo da Cruz do
Senhor, com a certeza interior de
que, em última instância, o seu jugo é
suave e o seu fardo é leve (cf. Mt 11,
30). Neste sentido, muitas vezes
teremos lido e meditado, com o
desejo sincero de torná-las nossas,
aquelas palavras de São Josemaria:
“Entregar-se ao serviço das almas,
esquecendo-se de si mesmo, é tão
eficaz que Deus recompensa com
uma humildade cheia de alegria”[19].

Vida em família

13. A grande maioria de vocês não
mora em um centro da Obra. No
entanto, como escreve o nosso Padre,
“todos nós, que pertencemos ao Opus
Dei, meus filhos, formamos um só
lar: a razão pela qual constituímos
uma única família não se baseia na
materialidade de vivermos juntos
sob o mesmo teto. Como os primeiros
cristãos, somos cor unum et anima
una (At 4, 32) e ninguém na Obra



pode sentir jamais a amargura da
indiferença”[20].

Para que esta grande maioria da
Obra que não mora nos centros –
supernumerários e adscritos – receba
e contribua com o calor de lar do
Opus Dei, é necessário que alguns de
vocês – as numerárias e os
numerários – construam também
materialmente esse lar nas sedes dos
centros, dos quais todos os outros
participam de acordo com as
circunstâncias de cada um.
Certamente, as sedes materiais são
muito úteis para ter os meios de
formação, para acolher atividades
apostólicas etc., embora vocês
saibam que todas estas coisas
também são feitas quando não há
essas sedes, especialmente em
lugares onde o trabalho apostólico
ainda está muito nos começos.

Naturalmente, às vezes há situações
de trabalho, saúde, deveres



familiares etc., que aconselham ou
até tornam necessário que algumas
numerárias e numerários não
residam nas sedes dos centros, sem
que isso diminua sua
responsabilidade e dedicação –
diferente, mas real – à construção de
nosso lar.

14. O normal é que em muitas
famílias convivam pessoas de
diversas gerações (avós, pais, filhos)
e personalidades diferentes, e
também são frequentes as famílias
com doentes crônicos mais ou menos
graves. Se é verdade que tudo isto
pode, algumas vezes, fazer com que a
unidade familiar se deteriore,
também é verdade que, com muita
frequência, estas e outras
dificuldades podem unir mais as
famílias, quando há amor
verdadeiro.

Filhas e filhos meus, a Obra é uma
família muito grande, na qual há



pessoas de diversas idades e
personalidades, e também doentes.
Graças a Deus, é uma realidade
magnífica o cuidado e o carinho com
que tentamos cuidar dos doentes em
Casa.

15. Em alguns centros há situações
que podem ser mais difíceis. Se
alguma vez a vida em família cansa,
procurem sinceramente a causa
deste cansaço para remediá-lo:
pensem se se deve apenas à escassez
de meios materiais, ou ao esforço
natural que pode implicar a
dedicação ao cuidado dos outros; ou
se também se deve a um esfriamento
do carinho. Se este último for o caso,
não se surpreendam nem
desanimem; encorajo vocês a pedir a
Deus, com simplicidade e audácia,
que dilate os seus corações, que os
ajude a vê-Lo nos outros, para que
isto os encha de alegria, como os
discípulos quando veem o Senhor
ressuscitado: “Quando viram o



Senhor, os discípulos alegraram-
se” (Jo 20, 20).

Por outro lado, às vezes, por trás de
um determinado caráter, há
sofrimentos que talvez expliquem
esse modo de ser ou agir. Deus
conhece cada um profundamente,
incluindo as jornadas de sofrimento,
e olha para todos nós com ternura.
Aprendamos do Senhor a olhar deste
modo, a compreender a todos –
repito de propósito – a nos
colocarmos no lugar do outro.
“Quantos temores e quantos perigos
pode dissipar o amor verdadeiro
entre os irmãos, que não se exibe –
porque então é como se se
profanasse –, mas que resplandece
em cada detalhe!”[21].

Não deixemos de dar graças ao
Senhor pelo lar que nos deu, com
essa rica diversidade de
personalidades, de situações sociais e
de culturas. E, ao mesmo tempo,



sintamos a responsabilidade de
manter nele um tom, um ambiente
também caracterizado por “uma
extrema delicadeza no tratamento
mútuo”[22].

Na Igreja e no mundo

16. O cuidado da fraternidade é uma
manifestação de que a Obra, como
parte da Igreja, é a família de Deus.
Se procurarmos amar-nos uns aos
outros, compreender-nos, perdoar-
nos, servir-nos, contribuiremos
também muito diretamente, pela
comunhão dos santos, para a
unidade de todos os cristãos e de
toda a humanidade. São Josemaria
dizia que “o principal apostolado que
nós, os cristãos, temos de realizar no
mundo, o melhor testemunho de fé, é
contribuir para que dentro da Igreja
se respire o clima da autêntica
caridade. Quando não nos amamos
de verdade, quando há ataques,
calúnias e rixas, quem se sentirá



atraído pelos que se apresentam
como mensageiros da Boa Nova do
Evangelho?”[23]. Peço ao Senhor que
sejamos sempre instrumentos de
unidade nas nossas próprias casas,
na Obra, na Igreja e em toda a
sociedade.

O cuidado da fraternidade também
trará luz e calor ao nosso mundo, que
muitas vezes está nas trevas, ou que
sofre o frio da indiferença. Nossos
lares – os dos adscritos, os dos
supernumerários e os centros da
Obra – devem ser “luminosos e
alegres”. Lares abertos, dos quais
muitas pessoas podem participar,
também aquelas que talvez não
tenham esse calor de lar. O
testemunho de uma família cristã
que procura estar unida, de modo
que, mesmo com as suas limitações
pessoais, cada um mantém a
disposição de perdoar, de amar, de
servir, será um ponto de referência
para muitos. Como acima de tudo foi,



é, e sempre será, o lar de Nazaré. Não
esqueçamos o que nos disse São
Josemaria: “Nós pertencemos àquela
família”.

A fraternidade bem vivida é um
apostolado direto: muitas pessoas
verão o carinho que temos uns pelos
outros e poderão exclamar, como
fizeram com os primeiros cristãos:
“Vede como se amam”[24]; eles serão
atraídos por aquele amor cristão, por
aquela “caridade que é uma certa
participação no amor infinito, que é
o Espírito Santo“[25].

* * *

17. Termino relendo com vocês estas
outras palavras do nosso Padre:
“Coração, meus filhos, ponde o
coração em servir uns aos outros.
Quando o carinho passa pelo Coração
Sacratíssimo de Jesus e pelo
Dulcíssimo Coração de Maria, a
caridade fraterna é exercitada com
toda a sua força humana e divina.



Anima a suportar a carga, alivia
pesos, garante a alegria na luta. Não
é algo pegajoso, é algo que fortalece
as asas da alma para elevar-se mais;
a caridade fraterna, que não procura
o seu próprio interesse (cf. 1 Cor 13,
5), permite voar rumo ao Senhor com
um espírito de sacrifício gozoso”[26].

Com a minha benção mais carinhosa,

O Padre,

Roma, 16 de fevereiro de 2023

[1] Francisco, Audiência, 15 de março
de 2017.

[2] São Josemaria, Instruções, Maio de
1935 – Setembro de 1950, n. 75.
Doravante, os textos em que o autor
não é citado são de São Josemaria.



[3] Bento XVI, Homilia, 24 de Abril de
2005.

[4] Forja, n. 454.

[5] Caminho, n. 463.

[6] São Gregório Magno, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

[7] Carta 15, n. 169.

[8] São Cipriano, De bono patientiæ, n.
15: PL 4, 631 C.

[9] Carta 30, n. 28.

[10] Carta pastoral, 1/11/2019, n. 9.

[11] São João Crisóstomo, Comment. in
Matthaeum, Homilia XIX, n. 7: PG 57,
283.

[12] Cfr. Sulco, n. 804.

[13] Carta 15, n. 38.

[14] AGP, biblioteca, P01.



[15] Bento XVI, Enc. Deus caritas est, n.
18.

[16] Carta 8, n. 4.

[17] Francisco, Enc. Laudato si’, n. 228.

[18] Forja, n. 28.

[19] Carta 2, n. 15.

[20] Carta 11, n. 23.

[21] Sulco, n. 767.

[22] Instruções, 1-IV-1934, n. 63.

[23] Amigos de Deus, n. 226.

[24] Tertuliano, Apologeticum, 39: PL 1,
471.

[25] Santo Tomás de Aquino, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

[26] Carta 14-II-1974, n. 23.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-16-de-fevereiro-de-2023/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-16-de-fevereiro-de-2023/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-16-de-fevereiro-de-2023/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-16-de-fevereiro-de-2023/

	Carta do Prelado (16 de fevereiro de 2023)
	Amplitude da compreensão
	O Tesouro do Perdão
	Espírito de serviço
	Semeadores de paz e alegria
	Vida em família
	Na Igreja e no mundo


