
opusdei.org

Carta do Prelado (10
de fevereiro de 2024)
| Obediência

Nesta nova carta pastoral, o
Prelado do Opus Dei reflete
sobre a obediência à luz da
mensagem cristã e da realidade
vocacional da Obra.

10/02/2024

Carta do Prelado em PDF
Carta do Prelado em EpuB

• 
• 

https://multimedia.opusdei.org/doc/pdf/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia%20(2)20240302145450495590.pdf
https://multimedia.opusdei.org/doc/epub/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia%20(1)20240302145502621228.epub


Queridíssimos, que Jesus guarde as
minhas filhas e os meus filhos!

1. Há alguns anos, escrevi-lhes uma
carta dedicada à liberdade. Cada
uma e cada um de nós tentamos
meditar sobre ela e aplicá-la na nossa
vida diária. Naquela ocasião,
recordei que somos chamados a
fazer as coisas por amor, não
simplesmente por obrigação.
Queremos seguir o Senhor de perto,
cumprindo Sua vontade, movidos
pelo desejo de corresponder ao Seu
amor. Agora lhes escrevo sobre a
obediência, que à primeira vista
pode parecer uma virtude oposta à
liberdade. No entanto, sabemos
muito bem que, na realidade, a
verdadeira obediência é uma
consequência da liberdade. E que,
além disso, ao contrário do que se
poderia esperar de um ponto de vista
meramente humano, a obediência
cristã tem como resultado uma
liberdade cada vez maior.



Há algumas décadas, um grande
intelectual que estudou a fundo as
obras de São Josemaria apontava
uma importante contribuição do
nosso fundador: o fato de que ele
enfatizou de que forma, na vida
cristã, há uma certa prioridade da
liberdade sobre a obediência[1].
Obedecemos porque queremos de
verdade cumprir a vontade de Deus,
porque esse é o desejo mais profundo
da nossa alma. De fato, uma
obediência sem liberdade não é
digna da pessoa humana, nem,
portanto, de um filho ou filha de
Deus.

O amor, como bem sabemos, é muito
mais do que uma inclinação mais ou
menos passageira da sensibilidade. O
amor pressupõe a disposição de dar
a vida por alguém (cf. Jo 15,13). Por
esse motivo, uma de suas
manifestações mais profundas é
identificar a nossa vontade com a da
pessoa amada: “Quero o que você



quiser, quero porque você quer,
quero como você quiser, quero
quando você quiser...”[2].

2. Muitas vezes teremos considerado,
com maior ou menor atenção, o
plano amoroso de Deus para o
mundo: a criação e a elevação
sobrenatural, por puro amor, para
compartilhar a felicidade da
Trindade com cada homem e mulher,
e para dar-lhes uma existência plena,
que satisfaria todos os anseios de
seus corações. Mas, desde o início, o
pecado também esteve presente no
mundo: o pecado de nossos
primeiros pais, que foi
fundamentalmente uma
desobediência.

No entanto - não nos cansemos de
contemplar isso também, com
gratidão -, Deus não quis nos
abandonar ao nosso destino. Em uma
decisão do mais livre amor, que não
podemos entender porque está além



da nossa pobre compreensão, enviou
seu Filho Unigênito para nos
devolver a amizade com Ele. Quando
Jesus morre na Cruz por toda a
humanidade - por você e por mim -
Ele entrega sua vida em um ato de
total obediência à vontade de seu
Pai. Liberdade e obediência estão
entrelaçadas na história da Salvação.
As lamentáveis consequências da
desobediência humana são
redimidas pela obediência de Cristo.
Sua graça nos permite viver com a
liberdade dos filhos de Deus.

3. Nestas páginas, desejo convidá-los
a que meditemos juntos sobre alguns
aspectos da virtude da obediência,
tão central nos mistérios de nossa fé
e, ao mesmo tempo, tão presente na
vida de qualquer pessoa. A
necessidade de obedecer é uma
realidade humana, de muitos níveis,
pois existem leis e normas
obrigatórias: desde o conteúdo da lei
natural até as leis da convivência



civil; desde a obediência dos
menores aos pais até a obediência
daqueles que voluntariamente se
comprometeram seriamente com
algo perante outras pessoas ou
instituições. Em um sentido
semelhante, também é considerado
obediência o fato de uma pessoa
seguir sua própria consciência. E em
um sentido ainda mais amplo, pode-
se chamar obediência o seguimento
de certos conselhos espirituais.

Como é fácil de comprovar, já que
estamos totalmente imersos nela, a
cultura atual raramente considera a
obediência como algo positivo: ela é
vista mais como uma necessidade às
vezes inevitável, da qual se tenta
fugir ao máximo possível, porque
parece contrária ao grande valor da
liberdade. Soma-se a isso o fato de
que, em não poucos ambientes, há
uma certa crise de figuras de
autoridade e uma concepção de
dependência como algo negativo:



como uma exceção inevitável à
capacidade de julgar e decidir algo
por si mesmo. Assim, por exemplo, a
maior sensibilidade atual a qualquer
tipo de abuso de poder, embora em si
mesma muito positiva e necessária,
pode às vezes questionar
injustamente todas as formas de
autoridade. Na realidade, acontece
que existe uma espécie de tendência
inata à desobediência, uma herança
do pecado original, aquele momento
em que “o homem, tentado pelo
Diabo, deixou morrer em seu coração
a confiança em seu Criador e,
abusando de sua liberdade,
desobedeceu ao mandamento de
Deus”[3].

Para compreendermos o valor mais
elevado da obediência e sua conexão
existencial com a liberdade,
precisamos olhar para além dos
níveis necessários de obediência na
sociedade humana e contemplar
Jesus Cristo. É esse outro aspecto de



sua centralidade, que deve ser o
objetivo de nossa vida: que Cristo
reine em nosso coração e dirija toda
a nossa existência.

“Aprendamos com Jesus a viver a
obediência. Ele quis colocar nas
palavras do evangelista essa
maravilhosa biografia que, em latim,
tem apenas três palavras: erat
subditus illis (Lc 2,51). Reparem se a
obediência é necessária para um
filho de Deus. Se o próprio Deus veio
obedecer a duas criaturas, criaturas
perfeitíssimas, mas mesmo assim
criaturas: Santa Maria - mais do que
Ela somente Deus - e São José! E Jesus
obedeceu a eles”[4]. O Filho de Deus
queria ser plenamente homem e,
como todo bom filho, obedecer a
Maria e José, sabendo que, dessa
forma, estava obedecendo a Deus
Pai. E essa obediência marcou toda a
sua vida na terra, até a obediência da
Cruz (cf. Fil 2,7-8).



Obedecer a Deus

4. Em um sentido absoluto, somente
Deus é digno de obediência, sempre e
em todos os momentos, porque
somente Ele conhece plenamente o
caminho que leva cada um de nós à
felicidade. “Se obedeceres fielmente
à voz do Senhor, teu Deus,
praticando cuidadosamente todos os
seus mandamentos que hoje te
prescrevo, o Senhor, teu Deus, te
elevará acima de todas as nações da
terra” (Dt 28,1), diz Moisés antes de
descrever todas as bênçãos que a
obediência traria ao povo.

De certa forma, toda a revelação
bíblica é uma pedagogia para a
obediência mais inteligente e mais
livre: aquela que nos leva à plena
realização de quem somos, quando
nossa vontade se identifica com a
vontade de Deus, em um sim
incondicional. É por isso que, por
meio dos profetas, e apesar das



muitas traições dos seus, o Senhor
continua a lembrar ao seu povo:
“Escutai minha voz: serei vosso Deus
e vós sereis o meu povo; segui
sempre a senda que vos indicar, a
fim de que sejais felizes” (Jer 7,23).
Nossos pequenos planos são
ampliados quando são integrados aos
Dele; nunca nos saímos tão bem
como quando andamos nos
caminhos de Deus.

O próprio Cristo se mostra a nós
como o filho obediente. Antes de
tudo, obediente a Maria e José, aos
parentes e às autoridades. Mas,
acima de tudo, obediente a Deus Pai.
Jesus se alimenta fazendo a vontade
do Pai: “O meu alimento é fazer a
vontade daquele que me enviou e
realizar a sua obra” (Jo 4,34). Mesmo
nos momentos mais difíceis, o Filho
faz sua a vontade do Pai, apesar da
profunda consciência da dor que isso
vai lhe supor: “Pai, se é de teu
agrado, afasta de mim este cálice!



Não se faça, todavia, a minha
vontade, mas sim a tua” (Lc 22, 42).
São Paulo escreve que Jesus,
“mostrando-se igual aos outros
homens, humilhou-se a si mesmo e
tornou-se obediente até a morte, e
morte de cruz” (Fil 2,6-8).

Mas não é somente a morte de Cristo
em si mesma que nos trouxe a
salvação, mas sua obediência livre e
amorosa ao Pai para se tornar um de
nós e dar sua vida por cada um: “pela
obediência de um só todos se
tornarão justos” (Rom 5,19). Uma
obediência que não se restringe a
momentos ou instâncias específicas,
mas é um modo de agir em todos os
momentos, em uma docilidade “até o
fim” (Jo 13,1).

5. São Pedro responde à autoridade
nacional e religiosa que o proíbe de
pregar Jesus: “É preciso obedecer
antes a Deus do que aos homens” (At
5,29). Mas, comenta Bento XVI, “isto



supõe que conheçamos
verdadeiramente a Deus e que
deveras desejemos obedecer-lhe.
Deus não é um pretexto para a
própria vontade, mas é realmente
Ele quem nos chama e nos convida,
se for necessário, até o martírio. Por
isso, confrontados com esta palavra
que dá início a uma nova história de
liberdade no mundo, oremos
sobretudo para conhecer Deus, para
conhecer humilde e
verdadeiramente Deus e,
conhecendo a Deus, para aprender a
verdadeira obediência que é o
fundamento da liberdade humana”[5].

Quem conhece Deus estará nessa
busca contínua com grande
esperança e confiança: d’Ele não
podemos esperar nada além de
bênçãos, mesmo que às vezes sejam
obscuras ou incompreensíveis, ou
que nos façam sofrer. Nesse sentido,
a oração pessoal se expressa também
em uma atitude de obediência:



“Senhor nosso”- rezava São
Josemaria - “aqui nos tens, dispostos
a escutar tudo o que nos quiseres
dizer. Fala-nos; estamos atentos à
Tua voz. Que as Tuas palavras,
caindo na nossa alma, inflamem a
nossa vontade, para que se lance
fervorosamente a obedecer-Te!”[6].

Vontade divina e mediação
humana

6. Deus frequentemente nos
apresenta o que Ele quer para nós de
forma mediada. Em primeiro lugar,
por meio da Igreja, o corpo místico
de Cristo: “A obediência é a decisão
fundamental de acolher quem está
colocado à nossa frente como sinal
concreto daquele sacramento
universal de salvação que é a
Igreja”[7]. Deus também pode nos
fazer ver sua vontade por meio das
pessoas ao nosso redor, investidas de
maior ou menor autoridade,
dependendo do caso e do contexto.



Saber que Deus pode nos falar por
meio de outras pessoas ou de
acontecimentos mais ou menos
comuns, a convicção de que podemos
escutá-lo ali, gera em nós uma
atitude dócil diante de seus
desígnios, ocultos também nas
palavras de quem nos acompanha
em nosso caminho.

São Josemaria, consciente do caráter
delicado dessa mediação - escutar
Deus, mas através de homens e
mulheres comuns -, aconselhava
uma atitude de humildade, de
sinceridade e de silêncio interior: “Às
vezes, o Senhor sugere o seu querer
como que em voz baixa, lá no fundo
da consciência; e é necessário
escutarmos atentamente, para
sabermos distinguir essa voz e ser-
lhe fiéis. Muitas vezes fala-nos
através de outros homens, e pode
acontecer que, à vista dos defeitos
dessas pessoas, ou pensando que não
estão bem informadas, que talvez



não tenham entendido todos os
dados do problema, surja como que
um convite para não obedecer. Tudo
isso pode ter um significado divino,
porque Deus não nos impõe uma
obediência cega, mas uma
obediência inteligente, e temos que
sentir a responsabilidade de ajudar
os outros com a luz do nosso
entendimento. Mas sejamos sinceros
conosco: examinemos em cada caso
se nos deixamos conduzir pelo amor
à verdade ou antes pelo egoísmo e
pelo apego aos nossos próprios
critérios”[8].

7. Por outro lado, devemos ter em
mente que aqueles que ocupam
posições de autoridade em vários
níveis não são chamados para isso
por serem perfeitos. Não recorremos
à autoridade por causa de suas
qualidades: “Que pena se quem
manda não te dá exemplo!… - Mas
porventura lhe obedeces pelas suas
condições pessoais?… Ou será que,



para tua comodidade, traduzes o
“obedite praepositis vestris” -
obedecei aos vossos superiores - de
São Paulo, com uma interpolação tua
que venha a significar… sempre que
o superior tenha virtudes ao meu
gosto?”[9].

Isso também não significa que
aqueles que dão indicações ou
conselhos não possam cometer erros;
eles estão bem cientes disso e, se
necessário, pedirão perdão. A
possibilidade de erro, de uma forma
ou de outra, dependendo da natureza
do assunto e da área em questão,
sempre pode ser vivenciada com
inteligência e sinceridade, em um
contexto de fé e confiança
sobrenaturais. Também com
humildade, porque é razoável
duvidar, pelo menos um pouco, de
nosso próprio julgamento e dialogar
com confiança com a autoridade
quando nos parecer que houve um
engano.



São Tomás, por sua vez, explica que a
obediência é a virtude que leva a
cumprir a ordem legítima do
superior, na medida em que essa
obediência manifesta a vontade de
Deus[10]. Naturalmente, nem toda
ordem legítima é necessariamente a
melhor possível; no entanto, a
obediência será então o caminho
para a fecundidade, porque às vezes
o Senhor dá mais valor sobrenatural
à humildade e à unidade do que a ter
mais ou menos razão. Daí a
importância de uma visão
sobrenatural, de não permanecer
meramente em uma avaliação
humana das indicações recebidas.

De qualquer forma, aqueles que têm
autoridade devem ser extremamente
cuidadosos para não impor seus
critérios desnecessariamente e para
evitar que suas indicações ou
conselhos sejam interpretados em si
mesmos como uma expressão clara
da vontade de Deus. Como lhes



escrevi em minha carta de 9 de
janeiro de 2018, “mandar com
respeito às almas é, em primeiro
lugar, respeitar delicadamente a
interioridade das consciências, sem
confundir o governo com o
acompanhamento espiritual. Em
segundo lugar, esse respeito leva a
distinguir o que é mandado daquilo
que são apenas exortações, conselhos
ou sugestões oportunas. E, em
terceiro lugar – mas nem por isso
menos importante – é governar com
tanta confiança nos outros, que se
conte sempre, na medida do possível,
com a opinião das pessoas
interessadas” (n. 13). 

Contemplemos, sobretudo, o exemplo
de Cristo: “Jesus obedece, e obedece a
José e a Maria. Deus veio à terra para
obedecer, e para obedecer às
criaturas”[11]. É muito significativo
que, depois de sua resposta aos pais
no templo – “Devo estar nas coisas de
meu Pai” -, Lucas acrescenta que



Jesus “erat subditus illis, estava
sujeito a eles” (cf. Lc 2,49-51). O
seguimento da vontade de Deus, que
devemos buscar sempre e em tudo, é
frequentemente encontrado no
seguimento confiante de algumas
pessoas.

Obediência e liberdade

8. Na história humana, nunca houve
um ato tão profundamente livre
como a entrega do Senhor na cruz
(cf. Jo 10:17-18). “O ápice da sua
liberdade o Senhor viveu-o na cruz,
como vértice do amor. Quando no
Calvário lhe gritavam: ‘Se és o Filho
de Deus, desce da cruz’, ele
demonstrou a sua liberdade de Filho
exatamente permanecendo naquele
patíbulo para cumprir
completamente a vontade
misericordiosa do Pai”[12].

A Cruz, escrevia São Josemaria, “não
é a pena, nem o desgosto, nem a
amargura… É o madeiro santo onde



triunfa Jesus Cristo…, e onde
triunfamos nós, quando recebemos
com alegria e generosamente o que
Ele nos envia”[13]. A Cruz nos mostra
claramente o que mencionei no
início desta carta: que a liberdade e a
obediência não são opostas uma à
outra, porque, de fato, pode-se
obedecer por amor, e só se pode
amar em liberdade. Mais
especificamente, a obediência cristã
não apenas não é contrária à
liberdade, mas é um exercício de
liberdade. “Sou muito amigo da
liberdade, e, precisamente por isso,
amo tanto essa virtude cristã”[14],
escrevia também nosso Padre,
referindo-se à obediência.

É sempre possível fazer o que se deve
fazer “porque quero de verdade”:
por amor. E quando é por amor a
Deus, esse “porque quero de
verdade” é “a razão mais
sobrenatural”, como também dizia
São Josemaria. Por isso, não há “nada



mais falso do que opor a liberdade à
entrega de si, porque essa entrega
surge como consequência da
liberdade”[15].

9. “Ama e faz o que quiseres”[16]: a
famosa afirmação de Santo
Agostinho significa, como ele mesmo
escreveu, que quem faz o bem por
caridade não o faz por mera
necessidade ou obrigação, pois “a
liberdade pertence à
caridade” (libertas est caritatis)[17].
Por isso, é compreensível que a lei de
Cristo seja “a lei perfeita da
liberdade” (Tg 1,25), pois ela se
resume, “é recapitulada”, no amor
(cf. Rom 13,8-9).

Em tudo podemos agir livremente,
como Cristo, fazendo nosso o que nos
dizem, por amor. Nesse sentido, “ao
obedecer, devemos escutar, porque
não somos instrumentos inertes ou
passivos, sem responsabilidade ou
pensamento. E depois, com



originalidade, com iniciativa, com
espontaneidade, colocar todas as
energias da inteligência e da vontade
naquilo que é ordenado, para
realizar tudo o que é ordenado e
somente o que se manda. Outra coisa
seria anárquica. A obediência na
Obra favorece o desenvolvimento de
todos os seus valores individuais e
faz com que, sem perder sua
personalidade, vocês vivam, cresçam
e adquiram uma maior maturidade,
sendo a mesma pessoa aos dois anos
e aos oitenta e dois”[18]. Essa
iniciativa, logicamente, não se limita
às ocasiões em que é necessário
obedecer, pois sempre podemos
sugerir, propor e contribuir com
criatividade onde estivermos, sem
esperar receber indicações, e sempre
em união com quem tem autoridade.

São Basílio Magno, explicava que o
próprio dos filhos é obedecer por
amor: “Ou nos afastamos do mal por
medo da punição e estamos na



disposição de um escravo, ou
buscamos o incentivo da recompensa
e nos assemelhamos a mercenários,
ou finalmente obedecemos pelo
próprio bem do amor daquele que
manda (...) e então estamos na
disposição de filhos”[19]. Obedecer por
amor não é uma forma de
voluntarismo que dispensa a
inteligência; obedecer por amor
significa colocar em ação todas as
potências da alma, utilizar o melhor
da inteligência que, raciocinando,
busca o bem, e o melhor da vontade,
que deseja realizá-lo.

De fato, sem inteligência e sem
liberdade - sobretudo sem liberdade
interior - não é possível uma
obediência plenamente humana. E,
menos ainda, uma obediência como
a de Jesus. “Não concebo - dizia o
nosso Padre - que possa haver uma
obediência verdadeiramente cristã,
se essa obediência não for voluntária
e responsável. Os filhos de Deus não



são pedras ou cadáveres: são seres
inteligentes e livres e elevados todos
à mesma ordem sobrenatural”[20].

10. Mas podemos nos perguntar: é
possível obedecer sem entender, ou
mesmo tendo uma opinião diferente
sobre um assunto? É claro que sim; e
então também - talvez ainda mais -
isso pode ser feito por amor e,
portanto, livremente. Aqui, muitas
vezes, juntamente com a caridade, a
fé entrará em ação: obedeço sem
entender ou sem ver as coisas da
mesma forma, quando aceito que a
indicação me vem de pessoas
prudentes, que podem julgar melhor
do que eu mesmo; ou quando aceito
que, depois de pesar as coisas, uma
decisão deve ser tomada, e que cabe
a outra pessoa tomá-la. Quando
vemos a graça do Espírito Santo
nesse julgamento e em nossa
disposição de aceitá-lo, a obediência
se manifesta como um ato de fé.



Como afirma São Tomás, seguindo
nesse ponto Aristóteles, a vontade é a
faculdade que dirige adequadamente
a pessoa[21], embora precise do
entendimento para apresentar-lhe os
objetos de escolha. Do coração sai
tudo o que é bom e tudo o que é mau
(cfr. Lc 6,45): pode-se decidir não
querer entender, ou não querer
dialogar para entender melhor uma
questão. A vontade - como mostra a
experiência - pode dominar a
inteligência de tal forma que pode
até forçá-la a negar algo
objetivamente evidente. Mas a
vontade livre também pode levá-la a
enveredar por novos caminhos, sem
ter compreendido tudo em um
determinado momento.

Se, diante das dificuldades e dos
sofrimentos, nos encontramos
desorientados, sem entender, ajuda-
nos contemplar Jesus que, em sua
natureza humana, também quis
passar por esse sofrimento: ao rezar



“Meu Deus, meu Deus, por que me
abandonaste”? (Mt 27,46), Ele
cumpre as palavras proféticas do
Salmo 22. Sua resposta, vibrante de
liberdade em meio à dor, também se
inspira nos salmos: “Pai, nas tuas
mãos entrego o meu espírito” (Lc
23,46, cf. Sl 31,6). A obediência de
Jesus repara a desobediência de Adão
(cf. Rom 5:19); toda a sua vida e
morte é obediência a Deus Pai e a
causa de nossa salvação (cf. Fl
2,6-11).

Obediência e confiança

11. A obediência e a confiança
também se exigem mutuamente, na
medida em que, quando são
genuínas, passa-se naturalmente de
uma para a outra: quando há
confiança, consultar o julgamento de
outra pessoa e, se necessário, torná-
lo próprio, é geralmente uma
manifestação normal do desejo de
escolher o que é melhor. Por outro



lado, quando a confiança é
enfraquecida, a obediência corre o
risco de se tornar puramente
externa, formal e distante. É por isso
que um clima de afeto e
benevolência é essencial para
facilitar a obediência saudável. Que
as pessoas se sintam amadas e não
controladas, que sejam efetivamente
ouvidas, que sintam que suas
opiniões são valorizadas: todas essas
atitudes aumentam a liberdade e, ao
mesmo tempo, a obediência.

São Josemaria apontava que a
confiança é a chave para a
construção de uma amizade entre
pais e filhos: “Em contrapartida, se
não têm liberdade, se veem que não
confiam neles, sempre se sentirão
com vontade de enganar”[22]. Quando
não há confiança, as distâncias são
rapidamente criadas e a
transparência é facilmente perdida,
porque a intimidade é uma área
delicada que precisa de um ambiente



seguro para se desenvolver. Tentar
garantir uma obediência meramente
externa, sem uma comunhão de
vontades, é como construir uma casa
sobre a areia (cf Mt 7,26).

Na missão de criar um clima de
confiança, aqueles que ocupam uma
posição de autoridade na família ou
em um grupo têm uma
responsabilidade maior. De fato, seu
primeiro ato de serviço pode
consistir em promover ativamente
esse espaço de confiança com todos,
enquanto, ao mesmo tempo, busca a
vontade de Deus para si mesmo e
para sua missão. Dessa forma, ao se
apoiarem uns nos outros, eles
buscarão e encontrarão a vontade de
Deus para si mesmos e para sua
missão. Mesmo com a organização
necessária - indispensável, porque a
Obra é uma “organização
desorganizada”[23]—, todos devem
saber-se e sentir-se, também na



expressão de nosso Padre, “livres
como os pássaros”[24].

Foi precisamente a necessidade de
um contexto de confiança e de calor
familiar que levou São Josemaria a
referir que, na Obra, a ordem mais
forte é um “por favor”. Não se
tratava de uma simples questão de
terminologia, mas de uma indicação
da atitude natural em um ambiente
familiar, entre adultos, inteligentes e
livres. Além disso, o fato de a Obra
ser uma família sobrenatural faz
com que a fé e a caridade,
juntamente com a confiança, sejam
os verdadeiros fundamentos tanto do
exercício da autoridade quanto da
obediência.

Obediência e fecundidade
apostólica

12. O Senhor “aprendeu a obediência
por meio dos sofrimentos que teve. E
uma vez chegado ao seu termo,
tornou-se autor da salvação eterna



para todos os que lhe obedecem” (Hb
5,8-9). A salvação, como fruto da
obediência de Cristo até a morte na
cruz, também ilumina a relação
entre a obediência e a fecundidade
apostólica de nossa vida.

Meditamos muitas vezes sobre a
cena em que Pedro obedece ao
Senhor, embora não fosse razoável,
do ponto de vista humano, seguir as
suas instruções: “Faze-te ao largo, e
lançai as vossas redes para
pescar” (Lc 5,4). Pensemos nisso com
calma: quantas coisas boas se
seguiram à obediência de Pedro a
esse Duc in altum! “Que poder o da
obediência! - O lago de Genesaré
negava os seus peixes às redes de
Pedro. Toda uma noite em vão. -
Agora, obediente, tornou a lançar a
rede à água e pescaram ‘piscium
multitudinem copiosam’ - uma grande
quantidade de peixes. - Acredita: o
milagre repete-se todos os dias”[25].



13. Na missão apostólica, podemos e
devemos ter uma iniciativa pessoal e
ampla, fruto do amor a Deus e aos
demais, e ao mesmo tempo
desenvolver, seguindo aqueles que os
dirigem, tantas atividades
organizadas nos centros da Obra, em
fidelidade aos meios que nos foram
entregues por nosso Padre. Tudo
isso, sem esquecer que o principal
meio será sempre a oração: “A oração
é a nossa força: nunca tivemos outra
arma”[26].

Na direção da Obra e na organização
de seus apostolados, o modo de
obedecer é o de uma família, de uma
comunhão de pessoas. Pensar em
uma comunhão de pessoas é pensar
em uma comunhão de liberdades,
uma comunhão de iniciativas
pessoais que também são “fazer
Opus Dei”, e uma comunhão de
gerações. A convicção de que Deus
age no coração de todos, e de que
todos estamos atentos à vontade



divina, dá origem à obediência
própria de uma família, na qual cada
membro busca ativamente colaborar
no projeto comum. Entendida e
vivida dessa maneira, a obediência é
expressão da unidade, daquela
unidade que é precisamente a
condição da fecundidade apostólica: 
ut omnes unum sint… ut mundus
credat (Jo17,21).

Respeitando estritamente a
separação entre o acompanhamento
espiritual e o governo das pessoas,
devemos viver e trabalhar sempre
cheios de gratidão pela vocação
cristã na Obra, promovendo as
riquezas de cada um e de todos para
trabalharmos juntos como equipe e
como família.

Cultivar a autêntica virtude da
obediência nos protege tanto da
incapacidade de escutar como do
servilismo que só executa, sem a
mediação de toda a riqueza interior



que Deus deu a cada pessoa. Por isso,
São Josemaria nos alertou sobre
essas possibilidades. Considerava,
por um lado, que “a maior parte das
desobediências provém de não saber
‘escutar’ a indicação, o que no fundo
é falta de humildade ou de interesse
em servir” [27]. Por outro lado,
precisamente como consequência do
desejo de escutar com uma atitude de
serviço, assinalou que “no Opus Dei,
meus filhos, obedecemos com a
cabeça e com a vontade; não como
cadáveres. Eu, com cadáveres, não
vou a lugar nenhum; enterro-os
piedosamente”[28]. Nesse sentido,
obedecer não é apenas cumprir a
vontade de outra pessoa, mas
colaborar com ela na união da
vontade e da cabeça, do pensamento.

A obediência inteligente de São
José

14. Em sua carta sobre São José, o
Papa Francisco considerava como



“em cada circunstância de sua vida,
José soube pronunciar seu fiat, como
Maria na Anunciação e Jesus no
Getsêmani”[29]. Quando São Josemaria
tinha de falar de obediência, referia-
se frequentemente a São José, porque
via no patriarca precisamente aquele
coração que escuta: atento a Deus e
também atento às circunstâncias, às
pessoas que o rodeiam. Por exemplo,
no episódio do retorno do Egito, ele
nos mostra como “a fé de José não
vacila, sua obediência é sempre
rigorosa e rápida. Para entender
melhor essa lição que o Santo
Patriarca nos dá, é bom considerar
que sua fé é ativa e que sua
docilidade não apresenta a atitude de
obediência de quem se deixa arrastar
pelos acontecimentos”[30].

Nesse sentido, nosso Fundador
apreciava precisamente o fato de que
São José, sendo um homem de
oração, aplicava sua inteligência à
realidade que tinha diante de si: “Nas



diversas circunstâncias de sua vida, o
Patriarca não renuncia a pensar nem
desiste da sua responsabilidade. Pelo
contrário, coloca toda a sua
experiência humana a serviço da fé.
(…) Assim foi a fé de José: plena,
confiante, íntegra, manifestada numa
entrega eficaz à vontade de Deus,
numa obediência inteligente”[31].

É compreensível que, especialmente
para aqueles de nós que são
chamados a ser santos nas situações
tão mutáveis e desafiadoras deste
mundo, São Josemaria insista na
necessidade de aprender uma
obediência inteligente, integrada em
nossa liberdade pessoal.

A obediência de Maria

15. Nos últimos anos, difundiu-se em
todo o mundo a devoção a Nossa
Senhora Desatadora dos Nós, que
tem raízes muito antigas, pois já no
início do século III Santo Irineu de
Lyon escrevia: "Eva, com a sua



desobediência, atou o nó da desgraça
para o gênero humano; mas Maria,
com a sua obediência, desatou-o”[32].
Quantos nós que parecem
impossíveis de desatar no mundo e
na nossa vida serão desatados se,
como a Virgem Santíssima, vivermos
para os planos de Deus!

Nosso Padre comentava:
“Procuremos aprender também seu
exemplo de obediência a Deus, nessa
delicada combinação de escravidão e
fidalguia. Em Maria não há nada que
lembre a atitude das virgens néscias,
que obedecem, mas estouvadamente.
Nossa Senhora ouve com atenção o
que Deus quer, pondera o que não
entende, pergunta o que não sabe.
Depois, entrega-se por completo ao
cumprimento da vontade divina: Eis
aqui a escrava do Senhor, faça-se em
mim segundo a tua palavra. Vemos a
maravilha? Santa Maria, mestra de
toda a nossa conduta, ensina-nos
agora que a obediência a Deus não é



servilismo, não subjuga a
consciência; pelo contrário, move-
nos interiormente a descobrir a
liberdade dos filhos de Deus”[33].

Se a obediência alguma vez entrar
em conflito com a liberdade,
recorramos a Maria: ela nos obterá a
graça de descobrir, na obediência
autêntica, a liberdade dos filhos de
Deus. E, com a liberdade, virá a
alegria.

Com todo o carinho, abençoa-os

o Padre

Roma, 10 de fevereiro de 2024

[1] Cfr. C. Fabro, «Un maestro de
libertà cristiana», en L'Osservatore
Romano, 2/08/1977. Também em Um
mestre da liberdade cristã.

https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/
https://opusdei.org/pt-br/article/um-mestre-da-liberdade-crista/


[2] São Josemaria, Oração ao Espírito
Santo, abril de 1934.

[3] Catecismo da Igreja Católica, n.
397.

[4] São Josemaria, Carta 38, n. 41. A
partir de agora, as citações em que o
autor não é mencionado são de São
Josemaria.

[5] Bento XVI, Homilia, 15/04/2010

[6] Santo Rosário, 4º mistério
luminoso

[7] Francisco, Discurso, 17/02/2022.

[8] É Cristo que passa, n. 17

[9] Caminho, n. 621

[10] Cf. São Tomás de Aquino, Suma
teológica, II-II, q. 104 a. 1.

[11] É Cristo que passa, n. 17.

[12] Bento XVI, Ângelus, 1/07/2007.



[13] Forja, n. 788.

[14] É Cristo que passa, n. 17.

[15] Amigos de Deus, n. 30.

[16] São Agostinho, In Epist. Ioannis ad
parthos, VII, 8 (PL 35, 2033).

[17] São Agostinho, De natura et gratia,
65, 78 (PL 44, 286).

[18] Carta 11, n. 39.

[19] São Basílio, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895).

[20] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 2.

[21] Cfr. São Tomás de Aquino, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo.

[22] Entrevistas, n. 100.

[23] Entrevistas, n. 63.



[24] Carta 18, n. 38.

[25] Caminho, n. 629.

[26] Carta, 17/06/1973, n. 35.

[27] Sulco, n. 379.

[28] Anotações de uma reunião de
família, em Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei (III), p. 372.

[29] Francisco, Carta apostólica Patris
corde, 8-XII-2020, n. 3.

[30] É Cristo que passa, n. 42.

[31] Ibidem.

[32] Santo Irineu, Adversus hæreses,
III, 22, 4 (PG 7-I, 959-960).

[33] É Cristo que passa, n. 173.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-do-
prelado-10-de-fevereiro2024-

obediencia/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-do-prelado-10-de-fevereiro2024-obediencia/

	Carta do Prelado (10 de fevereiro de 2024) | Obediência

