
opusdei.org

Carta apostólica
“Patris corde – Com
coração de Pai”

Carta apostólica “Patris corde –
Com coração de Pai”, publicada
hoje por ocasião dos 150 anos
da declaração do Esposo de
Maria como Padroeiro da Igreja
Católica.

08/12/2020

Com coração de pai: assim José amou
a Jesus, designado nos quatro
Evangelhos como “o filho de José”.[1]



Os dois evangelistas que puseram em
relevo a sua figura, Mateus e Lucas,
narram pouco, mas o suficiente para
fazer compreender o gênero de pai
que era e a missão que a Providência
lhe confiou.

Sabemos que era um humilde
carpinteiro (cf. Mt 13, 55), desposado
com Maria (cf. Mt 1, 18; Lc 1, 27); um
“homem justo” (Mt 1, 19), sempre
pronto a cumprir a vontade de Deus
manifestada na sua Lei (cf. Lc 2,
22.27.39) e através de quatro sonhos
(cf. Mt 1, 20; 2, 13.19.22). Depois
duma viagem longa e cansativa de
Nazaré a Belém, viu o Messias nascer
num estábulo, “por não haver lugar
para eles” (Lc 2, 7) em outro lugar.
Foi testemunha da adoração dos
pastores (cf. Lc 2, 8-20) e dos Magos
(cf. Mt 2, 1-12), que representavam
respectivamente o povo de Israel e os
povos pagãos.



Teve a coragem de assumir a
paternidade legal de Jesus, a quem
deu o nome revelado pelo anjo: dar-
Lhe-ás “o nome de Jesus, porque Ele
salvará o povo dos seus pecados” (Mt
1, 21). Entre os povos antigos, como
se sabe, dar o nome a uma pessoa ou
a uma coisa significava conseguir um
título de pertença, como fez Adão na
narração do Gênesis (cf. 2, 19-20).

No Templo, quarenta dias depois do
nascimento, José – juntamente com a
mãe – ofereceu o Menino ao Senhor e
ouviu, surpreendido, a profecia que
Simeão fez a respeito de Jesus e
Maria (cf. Lc 2, 22-35). Para defender
Jesus de Herodes, residiu como
forasteiro no Egito (cf. Mt 2, 13-18).
Regressado à pátria, viveu no
recôndito da pequena e ignorada
cidade de Nazaré, na Galileia – donde
(dizia-se) “não sairá nenhum
profeta” (Jo 7, 52), nem “poderá vir
alguma coisa boa” (Jo 1, 46) –, longe
de Belém, a sua cidade natal, e de



Jerusalém, onde se erguia o Templo.
Foi precisamente durante uma
peregrinação a Jerusalém que
perderam Jesus (tinha ele doze anos)
e José e Maria, angustiados, andaram
à sua procura, acabando por
encontrá-Lo três dias mais tarde no
Templo discutindo com os doutores
da Lei (cf. Lc 2, 41-50).

Depois de Maria, a Mãe de Deus,
nenhum Santo ocupa tanto espaço no
magistério pontifício como José, seu
esposo. Os meus antecessores
aprofundaram a mensagem contida
nos poucos dados transmitidos pelos
Evangelhos para realçar ainda mais
o seu papel central na história da
salvação: o Beato Pio IX declarou-o
“Padroeiro da Igreja Católica”,[2] o
Venerável Pio XII apresentou-o como
“Padroeiro dos operários”;[3] e São
João Paulo II, como “Guardião do
Redentor”.[4] O povo invoca-o como
“padroeiro da boa morte”.[5]



Assim ao completarem-se 150 anos
da sua declaração como Padroeiro da
Igreja Católica, feita pelo Beato Pio IX
a 8 de dezembro de 1870, gostaria de
deixar “a boca – como diz Jesus –
falar da abundância do coração” (Mt
12, 34), para partilhar convosco
algumas reflexões pessoais sobre
esta figura extraordinária, tão
próxima da condição humana de
cada um de nós. Tal desejo foi
crescendo ao longo destes meses de
pandemia em que pudemos
experimentar, no meio da crise que
nos afeta, que “as nossas vidas são
tecidas e sustentadas por pessoas
comuns (habitualmente esquecidas),
que não aparecem nas manchetes
dos jornais e revistas, nem nas
grandes passarelas do último
espetáculo, mas que hoje estão, sem
dúvida, a escrever os acontecimentos
decisivos da nossa história: médicos,
enfermeiras e enfermeiros,
trabalhadores dos supermercados,
pessoal da limpeza, curadores,



transportadores, forças policiais,
voluntários, sacerdotes, religiosas e
muitos – mas muitos – outros que
compreenderam que ninguém se
salva sozinho. (…) Quantas pessoas
dia a dia exercitam a paciência e
infundem esperança, tendo a peito
não semear pânico, mas
corresponsabilidade! Quantos pais,
mães, avôs e avós, professores
mostram às nossas crianças, com
pequenos gestos do dia a dia, como
enfrentar e atravessar uma crise,
readaptando hábitos, levantando o
olhar e estimulando a oração!
Quantas pessoas rezam, se imolam e
intercedem pelo bem de todos”.[6]
Todos podem encontrar em São José
– o homem que passa despercebido, o
homem da presença quotidiana
discreta e escondida – um
intercessor, um amparo e uma guia
nos momentos de dificuldade. São
José lembra-nos que todos aqueles
que estão, aparentemente,
escondidos ou em segundo plano,



têm um protagonismo sem paralelo
na história da salvação. A todos eles,
dirijo uma palavra de
reconhecimento e gratidão.

1. Pai amado

A grandeza de São José consiste no
fato de ter sido o esposo de Maria e o
pai de Jesus. Como tal, afirma São
João Crisóstomo, “colocou-se
inteiramente ao serviço do plano
salvífico”.[7]

São Paulo VI faz notar que a sua
paternidade se exprimiu,
concretamente, “em ter feito da sua
vida um serviço, um sacrifício, ao
mistério da encarnação e à conjunta
missão redentora; em ter usado da
autoridade legal que detinha sobre a
Sagrada Família para lhe fazer dom
total de si mesmo, da sua vida, do seu
trabalho; em ter convertido a sua
vocação humana ao amor doméstico
na oblação sobre-humana de si
mesmo, do seu coração e de todas as



capacidades no amor colocado ao
serviço do Messias nascido na sua
casa”.[8]

Por este seu papel na história da
salvação, São José é um pai que foi
sempre amado pelo povo cristão,
como prova o fato de lhe terem sido
dedicadas numerosas igrejas por
todo o mundo; de muitos institutos
religiosos, confrarias e grupos
eclesiais se terem inspirado na sua
espiritualidade e adotado o seu
nome; e de, há séculos, se realizarem
em sua honra várias representações
sacras. Muitos Santos e Santas foram
seus devotos apaixonados, entre os
quais se conta Teresa de Ávila que o
adotou como advogado e intercessor,
recomendando-se instantemente a
São José e recebendo todas as graças
que lhe pedia; animada pela própria
experiência, a Santa persuadia os
outros a serem igualmente devotos
dele.[9]

https://opusdei.org/l#_ftn8


Em todo o manual de orações, há
sempre alguma a São José. São-lhe
dirigidas invocações especiais todas
as quartas-feiras e, de forma
particular, durante o mês de março
inteiro, tradicionalmente dedicado a
ele.[10]

A confiança do povo em São José está
contida na expressão “ite ad Joseph”,
que faz referência ao período de
carestia no Egito, quando o povo
pedia pão ao Faraó e ele respondia:
“Ide ter com José; fazei o que ele vos
disser” (Gn 41, 55). Tratava-se de
José, filho de Jacó, que acabara
vendido, vítima da inveja dos seus
irmãos (cf. Gn 37, 11-28); e
posteriormente – segundo a narração
bíblica – tornou-se vice-rei do Egito
(cf. Gn 41, 41-44).

Enquanto descendente de Davi (cf. 
Mt 1, 16.20), de cuja raiz deveria
nascer Jesus segundo a promessa
feita ao rei pelo profeta Natan (cf. 2



Sam 7), e como esposo de Maria de
Nazaré, São José constitui a
dobradiça que une o Antigo e o Novo
Testamento.

2. Pai na ternura

Dia após dia, José via Jesus crescer
“em sabedoria, em estatura e em
graça, diante de Deus e dos
homens” (Lc 2, 52). Como o Senhor
fez com Israel, assim ele ensinou
Jesus a andar, segurando-O pela mão:
era para Ele como o pai que levanta o
filho contra o seu rosto, inclinava-se
para Ele a fim de Lhe dar de comer
(cf. Os 11, 3-4).

Jesus viu a ternura de Deus em José:
“Como um pai se compadece dos
filhos, assim o Senhor Se compadece
dos que O temem” (Sal 103, 13).

Com certeza, José terá ouvido ressoar
na sinagoga, durante a oração dos
Salmos, que o Deus de Israel é um
Deus de ternura,[11] que é bom para



com todos e “a sua ternura repassa
todas as suas obras” (Sal 145, 9).

A história da salvação realiza-se, “na
esperança para além do que se podia
esperar” (Rm 4, 18), através das
nossas fraquezas. Muitas vezes
pensamos que Deus conta apenas
com a nossa parte boa e vitoriosa,
quando, na verdade, a maior parte
dos seus desígnios se cumpre através
e apesar da nossa fraqueza. Isto
mesmo permite a São Paulo dizer:
'Para que não me enchesse de
orgulho, foi-me dado um espinho na
carne, um anjo de Satanás, para me
ferir, a fim de que não me
orgulhasse. A esse respeito, três
vezes pedi ao Senhor que o afastasse
de mim. Mas Ele respondeu-me:
“Basta-te a minha graça, porque a
força manifesta-se na fraqueza”' (2
Cor 12, 7-9).

Se esta é a perspectiva da economia
da salvação, devemos aprender a



aceitar, com profunda ternura, a
nossa fraqueza.[12]

O Maligno faz-nos olhar para a nossa
fragilidade com um juízo negativo,
ao passo que o Espírito trá-la à luz
com ternura. A ternura é a melhor
forma para tocar o que há de frágil
em nós. Muitas vezes o dedo em riste
e o juízo que fazemos a respeito dos
outros são sinal da incapacidade de
acolher dentro de nós mesmos a
nossa própria fraqueza, a nossa
fragilidade. Só a ternura nos salvará
da obra do Acusador (cf. Ap 12, 10).
Por isso, é importante encontrar a
Misericórdia de Deus, especialmente
no sacramento da Reconciliação,
fazendo uma experiência de verdade
e ternura. Paradoxalmente, também
o Maligno pode dizer-nos a verdade,
mas, se o faz, é para nos condenar.
Entretanto nós sabemos que a
Verdade vinda de Deus não nos
condena, mas acolhe-nos, abraça-nos,
ampara-nos, perdoa-nos. A Verdade



apresenta-se-nos sempre como o Pai
misericordioso da parábola (cf. Lc 15,
11-32): vem ao nosso encontro,
devolve-nos a dignidade, levanta-nos,
ordena uma festa para nós, dando
como motivo que “este meu filho
estava morto e reviveu, estava
perdido e foi encontrado” (Lc 15, 24).

A vontade de Deus, a sua história e o
seu projeto passam também através
da angústia de José. Assim ele ensina-
nos que ter fé em Deus inclui
também acreditar que Ele pode
intervir inclusive através dos nossos
medos, das nossas fragilidades, da
nossa fraqueza. E ensina-nos que, no
meio das tempestades da vida, não
devemos ter medo de deixar a Deus o
timão da nossa barca. Por vezes
queremos controlar tudo, mas o
olhar d’Ele vê sempre mais longe.

3. Pai na obediência

De forma análoga a quanto fez Deus
com Maria, manifestando-Lhe o seu



plano de salvação, também revelou a
José os seus desígnios por meio de
sonhos, que na Bíblia, como em todos
os povos antigos, eram considerados
um dos meios pelos quais Deus
manifesta a sua vontade.[13]

José sente uma angústia imensa com
a gravidez incompreensível de
Maria: mas não quer “difamá-la”,[14]
e decide “deixá-la secretamente” (Mt
1, 19). No primeiro sonho, o anjo
ajuda-o a resolver o seu grave
dilema: “Não temas receber Maria,
tua esposa, pois o que Ela concebeu é
obra do Espírito Santo. Ela dará à luz
um filho, ao qual darás o nome de
Jesus, porque Ele salvará o povo dos
seus pecados” (Mt 1, 20-21). A sua
resposta foi imediata: “Despertando
do sono, José fez como lhe ordenou o
anjo” (Mt 1, 24). Com a obediência,
superou o seu drama e salvou Maria.

No segundo sonho, o anjo dá esta
ordem a José: “Levanta-te, toma o



menino e sua mãe, foge para o Egito
e fica lá até que eu te avise, pois
Herodes procurará o menino para o
matar” (Mt 2, 13). José não hesitou
em obedecer, sem se questionar
sobre as dificuldades que
encontraria: “E ele levantou-se de
noite, tomou o menino e sua mãe e
partiu para o Egito, permanecendo
ali até à morte de Herodes” (Mt 2,
14-15).

No Egito, com confiança e paciência,
José esperou do anjo o aviso
prometido para voltar ao seu país.
Logo que o mensageiro divino, num
terceiro sonho – depois de o informar
que tinham morrido aqueles que
procuravam matar o menino –, lhe
ordena que se levante, tome consigo
o menino e sua mãe e regresse à
terra de Israel (cf. Mt 2, 19-20), de
novo obedece sem hesitar:
“Levantando-se, ele tomou o menino
e sua mãe e voltou para a terra de
Israel” (Mt 2, 21).



Durante a viagem de regresso,
porém, “tendo ouvido dizer que
Arquelau reinava na Judeia, em
lugar de Herodes, seu pai, teve medo
de ir para lá. Então advertido em
sonhos – e é a quarta vez que
acontece – retirou-se para a região da
Galileia e foi morar numa cidade
chamada Nazaré” (Mt 2, 22-23).

Por sua vez, o evangelista Lucas
refere que José enfrentou a longa e
incômoda viagem de Nazaré a Belém,
devido à lei do imperador César
Augusto relativa ao recenseamento,
que impunha a cada um registar-se
na própria cidade de origem. E foi
precisamente nesta circunstância
que nasceu Jesus (cf. 2, 1-7), sendo
inscrito no registo do Império, como
todos os outros meninos.

São Lucas, de modo particular, tem o
cuidado de assinalar que os pais de
Jesus observavam todas as
prescrições da Lei: os ritos da



circuncisão de Jesus, da purificação
de Maria depois do parto, da oferta
do primogênito a Deus (cf. 2, 21-24).
[15]

Em todas as circunstâncias da sua
vida, José soube pronunciar o seu
“fiat”, como Maria na Anunciação e
Jesus no Getsêmani.

Na sua função de chefe de família,
José ensinou Jesus a ser submisso aos
pais (cf. Lc 2, 51), segundo o
mandamento de Deus (cf. Ex 20, 12).

Ao longo da vida oculta em Nazaré,
na escola de José, Ele aprendeu a
fazer a vontade do Pai. Tal vontade
torna-se o seu alimento diário (cf. Jo
4, 34). Mesmo no momento mais
difícil da sua vida, vivido no
Getsêmani, preferiu que se
cumprisse a vontade do Pai, e não a
sua,[16] fazendo-Se “obediente até à
morte (…) de cruz” (Flp 2, 8). Por isso,
o autor da Carta aos Hebreus conclui



que Jesus “aprendeu a obediência
por aquilo que sofreu” (5, 8).

Vê-se, a partir de todas estas
vicissitudes, que “José foi chamado
por Deus para servir diretamente a
Pessoa e a missão de Jesus, mediante
o exercício da sua paternidade: desse
modo, precisamente, ele coopera no
grande mistério da Redenção,
quando chega a plenitude dos
tempos, e é verdadeiramente
ministro da salvação”.[17]

4. Pai no acolhimento

José acolhe Maria, sem colocar
condições prévias. Confia nas
palavras do anjo. “A nobreza do seu
coração fá-lo subordinar à caridade
aquilo que aprendera com a lei; e
hoje, neste mundo onde é patente a
violência psicológica, verbal e física
contra a mulher, José apresenta-se
como figura de homem respeitoso,
delicado que, mesmo não dispondo
de todas as informações, se decide



pela honra, dignidade e vida de
Maria. E, na sua dúvida sobre o
melhor a fazer, Deus ajudou-o a
escolher iluminando o seu
discernimento”.[18]

Na nossa vida, muitas vezes sucedem
coisas, cujo significado não
entendemos. E a nossa primeira
reação, frequentemente, é de
desilusão e revolta. Diversamente,
José deixa de lado os seus raciocínios
para dar lugar ao que sucede e, por
mais misterioso que possa aparecer a
seus olhos, acolhe-o, assume a sua
responsabilidade e reconcilia-se com
a própria história. Se não nos
reconciliarmos com a nossa história,
não conseguiremos dar nem mais um
passo, porque ficaremos sempre
reféns das nossas expectativas e
consequentes desilusões.

A vida espiritual que José nos mostra,
não é um caminho que explica, mas
um caminho que acolhe. Só a partir



deste acolhimento, desta
reconciliação, é possível intuir
também uma história mais excelsa,
um significado mais profundo.
Parecem ecoar as palavras
inflamadas de Jó, quando, desafiado
pela esposa a rebelar-se contra todo
o mal que lhe está acontecendo,
responde: “Se recebemos os bens da
mão de Deus, não aceitaremos
também os males?” (Jo 2, 10).

José não é um homem resignado
passivamente. O seu protagonismo é
corajoso e forte. O acolhimento é um
modo pelo qual se manifesta, na
nossa vida, o dom da fortaleza que
nos vem do Espírito Santo. Só o
Senhor nos pode dar força para
acolher a vida como ela é, aceitando
até mesmo as suas contradições,
imprevistos e desilusões.

A vinda de Jesus ao nosso meio é um
dom do Pai, para que cada um se
reconcilie com a carne da sua



história, mesmo quando não a
compreende totalmente.

O que Deus disse ao nosso Santo –
“José, Filho de Davi, não temas…” (Mt
1, 20) –, parece repeti-lo a nós
também: “Não tenhais medo!” É
necessário deixar de lado a ira e a
desilusão para – movidos não por
qualquer resignação mundana, mas
com uma fortaleza cheia de
esperança – dar lugar àquilo que não
escolhemos e, todavia, existe.
Acolher a vida desta maneira
introduz-nos num significado oculto.
A vida de cada um de nós pode
recomeçar miraculosamente, se
encontrarmos a coragem de a viver
segundo aquilo que nos indica o
Evangelho. E não importa se tudo
parece ter tomado já uma direção
errada, e se algumas coisas já são
irreversíveis. Deus pode fazer brotar
flores no meio das rochas. E mesmo
que o nosso coração nos censure de
qualquer coisa, Ele “é maior que o



nosso coração e conhece tudo” (1 Jo
3, 20).

Reaparece aqui o realismo cristão,
que não joga fora nada do que existe.
A realidade, na sua misteriosa
persistência e complexidade, é
portadora dum sentido da existência
com as suas luzes e sombras. É isto
que leva o apóstolo Paulo a dizer:
“Sabemos que tudo contribui para o
bem daqueles que amam a
Deus” (Rm 8, 28). E Santo Agostinho
acrescenta: tudo, “incluindo aquilo
que é chamado mal”.[19] Nesta
perspectiva global, a fé dá significado
a todos os acontecimentos, sejam eles
felizes ou tristes.

Assim, longe de nós pensar que crer
signifique encontrar fáceis soluções
consoladoras. Antes, pelo contrário, a
fé que Cristo nos ensinou é a que
vemos em São José, que não procura
atalhos, mas enfrenta de olhos
abertos aquilo que lhe acontece,



assumindo pessoalmente a
responsabilidade por isso.

O acolhimento de José convida-nos a
receber os outros, sem exclusões, tal
como são, reservando uma
predileção especial pelos mais
frágeis, porque Deus escolhe o que é
frágil (cf. 1 Cor 1, 27), é “pai dos
órfãos e defensor das viúvas” (Sal 68,
6) e manda amar o forasteiro.[20]
Posso imaginar ter sido do
procedimento de José que Jesus tirou
inspiração para a parábola do filho
pródigo e do pai misericordioso (cf. 
Lc 15, 11-32).

5. Pai com coragem criativa

Se a primeira etapa de toda a
verdadeira cura interior é acolher a
própria história, ou seja, dar espaço
no nosso íntimo até mesmo àquilo
que não escolhemos na nossa vida,
convém acrescentar outra
característica importante: a coragem
criativa. Esta se destaca sobretudo



quando se encontram dificuldades.
Com efeito, perante uma dificuldade,
pode-se desistir e abandonar o
campo, ou tentar vencê-la de algum
modo. Às vezes, são precisamente as
dificuldades que fazem sair de cada
um de nós recursos que nem
pensávamos ter.

Frequentemente, ao ler os
“Evangelhos da Infância”, apetece-
nos perguntar por que motivo Deus
não interveio de forma direta e clara.
Porque Deus intervém por meio de
acontecimentos e pessoas: José é o
homem por meio de quem Deus
cuida dos primórdios da história da
redenção; é o verdadeiro “milagre”,
pelo qual Deus salva o Menino e sua
mãe. O Céu intervém, confiando na
coragem criativa deste homem que,
tendo chegado a Belém e não
encontrando alojamento onde Maria
possa dar à luz, arranja um estábulo
e prepara-o de modo a tornar-se o
lugar mais acolhedor possível para o



Filho de Deus, que vem ao mundo (cf.
Lc 2, 6-7). Face ao perigo iminente de
Herodes, que quer matar o Menino,
de novo em sonhos José é alertado
para O defender e, no coração da
noite, organiza a fuga para o Egito
(cf. Mt 2, 13-14).

Numa leitura superficial destas
narrações, a impressão que se tem é
a de que o mundo está à mercê dos
fortes e poderosos, mas a “boa
notícia” do Evangelho consiste
precisamente em mostrar como, não
obstante a arrogância e a violência
dos dominadores terrenos, Deus
encontra sempre a forma de realizar
o seu plano de salvação. Às vezes
também a nossa vida parece à mercê
dos poderes fortes, mas o Evangelho
diz-nos que Deus consegue sempre
salvar aquilo que conta, desde que
usemos a mesma coragem criativa do
carpinteiro de Nazaré, o qual sabe
transformar um problema numa



oportunidade, antepondo sempre a
sua confiança na Providência.

Se, em determinadas situações,
parece que Deus não nos ajuda, isso
não significa que nos tenha
abandonado, mas que confia em nós
com aquilo que podemos projetar,
inventar, encontrar.

Trata-se da mesma coragem criativa
demonstrada pelos amigos do
paralítico que, desejando levá-lo à
presença de Jesus, fizeram-no descer
pelo teto (cf. Lc 5, 17-26). A
dificuldade não deteve a audácia e
obstinação daqueles amigos.
Estavam convencidos de que Jesus
podia curar o doente e, 'não achando
por onde introduzi-lo, devido à
multidão, subiram ao teto e, através
das telhas, desceram-no com a
enxerga, para o meio, em frente de
Jesus. Vendo a fé daqueles homens,
disse: “Homem, os teus pecados estão
perdoados”' (5, 19-20). Jesus



reconhece a fé criativa com que
aqueles homens procuram trazer-
Lhe o seu amigo doente.

O Evangelho não dá informações
relativas ao tempo que Maria, José e
o Menino permaneceram no Egito.
Mas certamente tiveram de comer,
encontrar uma casa, um emprego.
Não é preciso muita imaginação para
preencher o silêncio do Evangelho a
tal respeito. A Sagrada Família teve
que enfrentar problemas concretos,
como todas as outras famílias, como
muitos dos nossos irmãos migrantes
que ainda hoje arriscam a vida
acossados pelas desventuras e a
fome. Neste sentido, creio que São
José seja verdadeiramente um
padroeiro especial para quantos têm
que deixar a sua terra por causa das
guerras, do ódio, da perseguição e da
miséria.

No fim de cada acontecimento que
tem José como protagonista, o



Evangelho observa que ele se
levanta, toma consigo o Menino e sua
mãe e faz o que Deus lhe ordenou (cf.
Mt 1, 24; 2, 14.21). Com efeito, Jesus e
Maria, sua mãe, são o tesouro mais
precioso da nossa fé.[21]

No plano da salvação, o Filho não
pode ser separado da Mãe, d’Aquela
que “avançou pelo caminho da fé,
mantendo fielmente a união com seu
Filho até à cruz”.[22]

Sempre nos devemos interrogar se
estamos protegendo com todas as
nossas forças Jesus e Maria, que
misteriosamente estão confiados à
nossa responsabilidade, ao nosso
cuidado, à nossa guarda. O Filho do
Todo-Poderoso vem ao mundo,
assumindo uma condição de grande
fragilidade. Necessita de José para
ser defendido, protegido, cuidado e
criado. Deus confia neste homem, e o
mesmo faz Maria que encontra em
José aquele que não só Lhe quer



salvar a vida, mas sempre A
sustentará a Ela e ao Menino. Neste
sentido, São José não pode deixar de
ser o Guardião da Igreja, porque a
Igreja é o prolongamento do Corpo
de Cristo na história e ao mesmo
tempo, na maternidade da Igreja,
espelha-se a maternidade de Maria.
[23] José, continuando a proteger a
Igreja, continua a proteger o Menino
e sua mãe; e também nós, amando a
Igreja, continuamos a amar o Menino
e sua mãe.

Este Menino é Aquele que dirá:
“Sempre que fizestes isto a um destes
meus irmãos mais pequeninos, a
Mim mesmo o fizestes” (Mt 25, 40).
Assim, todo o necessitado, pobre,
atribulado, moribundo, forasteiro,
recluso, doente são “o Menino” que
José continua a guardar. Por isso
mesmo, São José é invocado como
protetor dos miseráveis,
necessitados, exilados, aflitos,
pobres, moribundos. E pela mesma



razão a Igreja não pode deixar de
amar em primeiro lugar os últimos,
porque Jesus conferiu-lhes a
preferência ao identificar-Se
pessoalmente com eles. De José,
devemos aprender o mesmo cuidado
e responsabilidade: amar o Menino e
sua mãe; amar os Sacramentos e a
caridade; amar a Igreja e os pobres.
Cada uma destas realidades é sempre
o Menino e sua mãe.

6. Pai trabalhador

Um aspecto que caracteriza São José
– e tem sido evidenciado desde os
dias da primeira encíclica social, a 
Rerum novarum de Leão XIII – é a sua
relação com o trabalho. São José era
um carpinteiro que trabalhou
honestamente para garantir o
sustento da sua família. Com ele,
Jesus aprendeu o valor, a dignidade e
a alegria do que significa comer o
pão fruto do próprio trabalho.



Neste nosso tempo em que o trabalho
parece ter voltado a constituir uma
urgente questão social e o
desemprego atinge por vezes níveis
impressionantes, mesmo em países
onde se experimentou durante várias
décadas um certo bem-estar, é
necessário tomar renovada
consciência do significado do
trabalho que dignifica e do qual o
nosso Santo é patrono e exemplo.

O trabalho torna-se participação na
própria obra da salvação,
oportunidade para apressar a vinda
do Reino, desenvolver as próprias
potencialidades e qualidades,
colocando-as ao serviço da sociedade
e da comunhão; o trabalho torna-se
uma oportunidade de realização não
só para o próprio trabalhador, mas
sobretudo para aquele núcleo
originário da sociedade que é a
família. Uma família onde falte o
trabalho está mais exposta a
dificuldades, tensões, fraturas e até



mesmo à desesperada e
desesperadora tentação da
dissolução. Como poderemos falar da
dignidade humana sem nos
empenharmos para que todos, e cada
um, tenham a possibilidade dum
digno sustento?

A pessoa que trabalha, seja qual for a
sua tarefa, colabora com o próprio
Deus, torna-se em certa medida
criadora do mundo que a rodeia. A
crise do nosso tempo, que é
econômica, social, cultural e
espiritual, pode constituir para todos
um apelo a redescobrir o valor, a
importância e a necessidade do
trabalho para dar origem a uma
nova “normalidade”, em que
ninguém seja excluído. O trabalho de
São José lembra-nos que o próprio
Deus feito homem não desdenhou o
trabalho. A perda de trabalho que
afeta tantos irmãos e irmãs e tem
aumentado nos últimos meses devido
à pandemia de Covid-19, deve ser um



apelo a revermos as nossas
prioridades. Peçamos a São José
Operário que encontremos vias onde
nos possamos comprometer até se
dizer: nenhum jovem, nenhuma
pessoa, nenhuma família sem
trabalho!

7. Pai na sombra

O escritor polaco Jan Dobraczyński,
no seu livro A Sombra do Pai,[24]
narrou a vida de São José em forma
de romance. Com a sugestiva
imagem da sombra, apresenta a
figura de José, que é, para Jesus, a
sombra na terra do Pai celeste:
guarda-O, protege-O, segue os seus
passos sem nunca se afastar d’Ele.
Lembra o que Moisés dizia a Israel:
“Neste deserto (…) vistes o Senhor,
vosso Deus, conduzir-vos como um
pai conduz o seu filho, durante toda
a caminhada que fizeste até chegar a
este lugar” (Dt 1, 31). Assim José



exerceu a paternidade durante toda
a sua vida.[25]

Não se nasce pai, torna-se tal... E não
se torna pai, apenas porque se
colocou no mundo um filho, mas
porque se cuida responsavelmente
dele. Sempre que alguém assume a
responsabilidade pela vida de
outrem, em certo sentido exercita a
paternidade a seu respeito.

Na sociedade atual, muitas vezes os
filhos parecem ser órfãos de pai. A
própria Igreja de hoje precisa de
pais. Continua atual a advertência
dirigida por São Paulo aos Coríntios:
“Ainda que tivésseis dez mil
pedagogos em Cristo, não teríeis
muitos pais” (1 Cor 4, 15); e cada
sacerdote ou bispo deveria poder
acrescentar como o Apóstolo: “Fui eu
que vos gerei em Cristo Jesus, pelo
Evangelho” (4, 15). E aos Gálatas diz:
“Meus filhos, por quem sinto outra



vez dores de parto, até que Cristo se
forme entre vós!” (Gl 4, 19).

Ser pai significa introduzir o filho na
experiência da vida, na realidade.
Não segurá-lo, nem prendê-lo, nem
subjugá-lo, mas torná-lo capaz de
opções, de liberdade, de partir.
Talvez seja por isso que a tradição,
referindo-se a José, ao lado do
apelido de pai colocou também o de
“castíssimo”. Não se trata duma
indicação meramente afetiva, mas é
a síntese duma atitude que exprime o
contrário da posse. A castidade é a
liberdade da posse em todos os
campos da vida. Um amor só é
verdadeiramente tal, quando é casto.
O amor que quer possuir, acaba
sempre por se tornar perigoso:
prende, sufoca, torna infeliz. O
próprio Deus amou o homem com
amor casto, deixando-o livre
inclusive de errar e opor-se a Ele. A
lógica do amor é sempre uma lógica
de liberdade, e José soube amar de



maneira extraordinariamente livre.
Nunca se colocou a si mesmo no
centro; soube descentralizar-se,
colocar Maria e Jesus no centro da
sua vida.

A felicidade de José não se situa na
lógica do sacrifício de si mesmo, mas
na lógica do dom de si mesmo.
Naquele homem, nunca se nota
frustração, mas apenas confiança. O
seu silêncio persistente não inclui
lamentações, mas sempre gestos
concretos de confiança. O mundo
precisa de pais, rejeita os
dominadores, isto é, rejeita quem
quer usar a posse do outro para
preencher o seu próprio vazio;
rejeita aqueles que confundem
autoridade com autoritarismo,
serviço com servilismo, confronto
com opressão, caridade com
assistencialismo, força com
destruição. Toda a verdadeira
vocação nasce do dom de si mesmo,
que é a maturação do simples



sacrifício. Mesmo no sacerdócio e na
vida consagrada, requer-se este
gênero de maturidade. Quando uma
vocação matrimonial, celibatária ou
virginal não chega à maturação do
dom de si mesmo, detendo-se apenas
na lógica do sacrifício, então, em vez
de significar a beleza e a alegria do
amor, corre o risco de exprimir
infelicidade, tristeza e frustração.

A paternidade, que renuncia à
tentação de decidir a vida dos filhos,
sempre abre espaços para o inédito.
Cada filho traz sempre consigo um
mistério, algo de inédito que só pode
ser revelado com a ajuda dum pai
que respeite a sua liberdade. Um pai
sente que completou a sua ação
educativa e viveu plenamente a
paternidade, apenas quando se
tornou “inútil”, quando vê que o filho
se torna autônomo e caminha
sozinho pelas sendas da vida, quando
se coloca na situação de José, que
sempre soube que aquele Menino



não era seu: fora simplesmente
confiado aos seus cuidados. No
fundo, é isto mesmo que dá a
entender Jesus quando afirma: “Na
terra, a ninguém chameis “Pai”,
porque um só é o vosso “Pai”, aquele
que está no Céu” (Mt 23, 9).

Todas as vezes que nos encontramos
na condição de exercitar a
paternidade, devemos lembrar-nos
que nunca é exercício de posse, mas
“sinal” que remete para uma
paternidade mais alta. Em certo
sentido, estamos sempre todos na
condição de José: sombra do único
Pai celeste, que “faz com que o sol se
levante sobre os bons e os maus, e
faz cair a chuva sobre os justos e os
pecadores” (Mt 5, 45); e sombra que
acompanha o Filho.

* * *

“Levanta-te, toma o menino e sua
mãe” (Mt 2, 13): diz o anjo da parte
de Deus a são José.



O objetivo desta carta apostólica é
aumentar o amor por este grande
Santo, para nos sentirmos impelidos
a implorar a sua intercessão e para
imitarmos as suas virtudes e o seu
desvelo.

Com efeito, a missão específica dos
Santos não é apenas a de conceder
milagres e graças, mas de interceder
por nós diante de Deus, como
fizeram Abraão[26] e Moisés,[27]
como faz Jesus, “único mediador” (1
Tm 2, 5), que junto de Deus Pai é o
nosso “advogado” (1 Jo 2, 1), “vivo
para sempre, a fim de interceder por
[nós]” (Heb 7, 25; cf. Rm 8, 34).

Os Santos ajudam todos os fiéis “a
tender à santidade e perfeição do
próprio estado”.[28] A sua vida é
uma prova concreta de que é
possível viver o Evangelho.

À semelhança de Jesus que disse:
“Aprendei de Mim, porque sou
manso e humilde de coração” (Mt 11,



29), também os Santos são exemplos
de vida que havemos de imitar. A
isto nos exorta explicitamente São
Paulo: “Rogo-vos, pois, que sejais
meus imitadores”(1 Cor 4, 16).[29] O
mesmo nos diz São José através do
seu silêncio eloquente.

Estimulado com o exemplo de tantos
Santos e Santas diante dos olhos,
Santo Agostinho interrogava-se:
“Então não poderás fazer o que estes
e estas fizeram?” E, assim, chegou à
conversão definitiva exclamando:
“Tarde Vos amei, ó Beleza tão antiga
e tão nova, tarde Vos amei!”[30]

Só nos resta implorar, de São José, a
graça das graças: a nossa conversão.

Dirijamos-lhe a nossa oração:

Salve, guardião do Redentor

e esposo da Virgem Maria!

A vós, Deus confiou o seu Filho;



em vós, Maria depositou a sua
confiança;

convosco, Cristo tornou-Se homem.

Ó Bem-aventurado José, mostrai-vos
pai também para nós

e guiai-nos no caminho da vida.

Alcançai-nos graça, misericórdia e
coragem,

e defendei-nos de todo o mal. Amen.

Roma, em São João de Latrão, na
Solenidade da Imaculada Conceição
da Bem-Aventurada Virgem Maria, 8
de dezembro do ano de 2020, oitavo
do meu pontificado.

Francisco

[1] Lucas 4, 22; João 6, 42; cf. Mateus
13, 55; Marcos 6, 3.



[2] Sacra Congr. dos Ritos, 
Quemadmodum Deus (8 de dezembro
de 1870): ASS 6 (1870-71), 194.

[3] Cf. Discurso às Associações Cristãs
dos Trabalhadores Italianos (ACLI)
por ocasião da Solenidade de São José
Operário (1 de maio de 1955): AAS 47
(1955), 406.

[4] Cf. Exort. ap. Redemptoris custos
(15 de agosto de 1989): AAS 82 (1990),
5-34.

[5] Catecismo da Igreja Católica, 1014.

[6] Francisco, Meditação em tempo de
pandemia (27 de março de 2020): 
L’Osservatore Romano (29/III/2020),
10.

[7] Homiliæ in Matthæum, V, 3: PG 57,
58.

[8] Homilia (19 de março de 1966): 
Insegnamenti di Paolo VI, IV (1966),
110.

https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/
https://opusdei.org/pt-br/document/redemptoris-custos/
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2020/documents/papa-francesco_20200327_omelia-epidemia.html


[9] Cf. Livro da Vida, 6, 6-8.

[10]Todos os dias, há mais de
quarenta anos, depois das Laudes,
recito uma oração a São José tirada
dum livro francês de devoções, do
século XIX, da Congregação das
Religiosas de Jesus e Maria, que
expressa devoção, confiança e um
certo desafio a São José: “Glorioso
Patriarca São José, cujo poder
consegue tornar possíveis as coisas
impossíveis, vinde em minha ajuda
nestes momentos de angústia e
dificuldade. Tomai sob a vossa
proteção as situações tão graves e
difíceis que Vos confio, para que
obtenham uma solução feliz. Meu
amado Pai, toda a minha confiança
está colocada em Vós. Que não se
diga que eu Vos invoquei em vão, e
dado que tudo podeis junto de Jesus e
Maria, mostrai-me que a vossa
bondade é tão grande como o vosso
poder. Amen”.



[11] Cf. Deuteronômio 4, 31; Salmo 69,
17; 78, 38; 86, 5; 111, 4; 116, 5; 
Jeremias 31, 20.

[12] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24 de novembro de 2013),
88; 288: AAS 105 (2013) 1057;
1136-1137.

[13] Cf. Gênesis 20, 3; 28, 12; 31, 11.24;
40, 8; 41, 1-32; Números 12, 6; I
Samuel 3, 3-10; Daniel 2; 4; Job 33, 15.

[14] Também nestes casos, estava
prevista a lapidação (cf. 
Deuteronômio 22, 20-21).

[15] Cf. Levítico 12, 1-8; Êxodo 13, 2.

[16] Cf. Mateus 26, 39; Marcos 14, 36; 
Lucas 22, 42.

[17] São João Paulo II, Exort. ap. 
Redemptoris custos (15 de agosto de
1989), 8: AAS 82 (1990), 14.

[18] Francisco, Homilia na Santa
Missa com Beatificações

https://opusdei.org/l#_ftnref11
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://opusdei.org/pt-br/document/redemptoris-custos/
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170908_omelia-viaggioapostolico-colombiavillavicencio.html


(Villavicencio – Colômbia, 8 de
setembro de 2017): AAS 109 (2017),
1061.

[19] “… etiam illud quod malum
dicitur”, in Enchiridion de fide, spe et
caritate, 3.11: PL 40, 236.

[20] Cf. Deuteronômio 10, 19; Êxodo
22, 20-22; Lucas 10, 29-37.

[21] Cf.Sacra Congr. dos Ritos, 
Quemadmodum Deus (8 de dezembro
de 1870): ASS 6 (1870-71), 193; Beato
Pio IX, Carta ap. Inclytum
Patriarcham (7 de julho de 1871): ASS
6 (1870-71), 324-327.

[22] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, 58.

[23] Cf. Catecismo da Igreja Católica,
963-970.

[24] Edição original: Cień Ojca
(Varsóvia 1977).

https://opusdei.org/pt-br/document/da-mesma-maneira-que-deus-quemadmodum-deus-pio-ix/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://www.vatican.va/archive/cathechism_po/index_new/prima-pagina-cic_po.html


[25] Cf. São João Paulo II, Exort. ap. 
Redemptoris custos (15 de agosto de
1989), 7-8: AAS 82 (1990), 12-16.

[26] Cf. Gênesis 18, 23-32.

[27] Cf. Êxodo17, 8-13; 32, 30-35.

[28] Conc. Ecum. Vat. II, Const. dogm.
Lumen gentium, 42.

[29] Cf. I Coríntios 11, 1; Filipenses 3,
17; I Tessalonicenses 1, 6.

[30] Confissões, 8,11,17; 10,27,38: PL
32, 761; 795.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-
apostolica-patris-corde-com-coracao-de-

pai/ (11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/document/redemptoris-custos/
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19641121_lumen-gentium_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-patris-corde-com-coracao-de-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-patris-corde-com-coracao-de-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-patris-corde-com-coracao-de-pai/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-patris-corde-com-coracao-de-pai/

	Carta apostólica “Patris corde – Com coração de Pai”

