
opusdei.org

Carta Apostólica
“Misericordia et
misera”

Publicamos o livro eletrônico
da Carta Apostólica do Papa
Francisco, que foi escrito no
final do Jubileu Extraordinário
da Misericórdia. Disponível nos
formatos PDF, Mobi e ePub.

21/11/2016

FRANCISCO

a quantos lerem esta Carta
Apostólica



misericórdia e paz!

MISERICÓRDIA E MÍSERA
(misericordia et misera) são as duas
palavras que Santo Agostinho utiliza
para descrever o encontro de Jesus
com a adúltera (cf. Jo 8, 1-11). Não
podia encontrar expressão mais bela
e coerente do que esta, para fazer
compreender o mistério do amor de
Deus quando vem ao encontro do
pecador: «Ficaram apenas eles dois:
a mísera e a misericórdia».[1] Quanta
piedade e justiça divina nesta
narração! O seu ensinamento, ao
mesmo tempo que ilumina a
conclusão do Jubileu Extraordinário
da Misericórdia, indica o caminho
que somos chamados a percorrer no
futuro.

1. Esta página do Evangelho pode,
com justa razão, ser considerada
como ícone de tudo o que celebramos
no Ano Santo, um tempo rico em
misericórdia, a qual pede para

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn1


continuar a ser celebrada e vivida nas
nossas comunidades. Com efeito, a
misericórdia não se pode reduzir a
um parêntese na vida da Igreja, mas
constitui a sua própria existência,
que torna visível e palpável a
verdade profunda do Evangelho.
Tudo se revela na misericórdia; tudo
se compendia no amor
misericordioso do Pai.

Encontraram-se uma mulher e Jesus:
ela, adúltera e – segundo a Lei –
julgada passível de lapidação; Ele
que, com a sua pregação e o dom
total de Si mesmo que O levará até à
cruz, reconduziu a lei mosaica ao seu
intento originário genuíno. No
centro, não temos a lei e a justiça
legal, mas o amor de Deus, que sabe
ler no coração de cada pessoa
incluindo o seu desejo mais oculto e
que deve ter a primazia sobre tudo.
Entretanto, nesta narração
evangélica, não se encontram o
pecado e o juízo em abstrato, mas



uma pecadora e o Salvador. Jesus
fixou nos olhos aquela mulher e leu
no seu coração: lá encontrou o desejo
de ser compreendida, perdoada e
libertada. A miséria do pecado foi
revestida pela misericórdia do amor.
Da parte de Jesus, nenhum juízo que
não estivesse repassado de piedade e
compaixão pela condição da
pecadora. A quem pretendia julgá-la
e condená-la à morte, Jesus responde
com um longo silêncio, cujo intuito é
deixar emergir a voz de Deus tanto
na consciência da mulher como nas
dos seus acusadores. Estes deixam
cair as pedras das mãos e vão-se
embora um a um (cf. Jo 8, 9). E,
depois daquele silêncio, Jesus diz:
«Mulher, onde estão eles? Ninguém
te condenou? (...) Também Eu não te
condeno. Vai e de agora em diante
não tornes a pecar» (8, 10.11). Desta
forma, ajuda-a a olhar para o futuro
com esperança, pronta a recomeçar a
sua vida; a partir de agora, se quiser,
poderá «proceder no amor» (Ef 5, 2).



Depois que se revestiu da
misericórdia, embora permaneça a
condição de fraqueza por causa do
pecado, tal condição é dominada pelo
amor que consente de olhar mais
além e viver de maneira diferente.

2. Aliás Jesus ensinara-o claramente
quando, em casa dum fariseu que O
convidara para almoçar, se
aproximou d’Ele uma mulher
conhecida por todos como pecadora
(cf. Lc 7, 36-50). Esta ungira com
perfume os pés de Jesus, banhara-os
com as suas lágrimas e enxugara-os
com os seus cabelos (cf. 7, 37-38). À
reação escandalizada do fariseu,
Jesus retorquiu: «São perdoados os
seus muitos pecados, porque muito
amou; mas àquele a quem pouco se
perdoa, pouco ama» (7, 47).

O perdão é o sinal mais visível do
amor do Pai, que Jesus quis revelar
em toda a sua vida. Não há página do
Evangelho que possa ser subtraída a



este imperativo do amor que chega
até ao perdão. Até nos últimos
momentos da sua existência terrena,
ao ser pregado na cruz, Jesus tem
palavras de perdão: «Perdoa-lhes,
Pai, porque não sabem o que
fazem» (Lc 23, 34).

Nada que um pecador arrependido
coloque diante da misericórdia de
Deus pode ficar sem o abraço do seu
perdão. É por este motivo que
nenhum de nós pode pôr condições à
misericórdia; esta permanece sempre
um ato de gratuidade do Pai celeste,
um amor incondicional e não
merecido. Por isso, não podemos
correr o risco de nos opor à plena
liberdade do amor com que Deus
entra na vida de cada pessoa.

A misericórdia é esta ação concreta
do amor que, perdoando, transforma
e muda a vida. É assim que se
manifesta o seu mistério divino.
Deus é misericordioso (cf. Ex 34, 6), a



sua misericórdia é eterna (cf. Sal
136/135), de geração em geração
abraça cada pessoa que confia n’Ele e
transforma-a, dando-lhe a sua
própria vida.

3. Quanta alegria brotou no coração
destas duas mulheres: a adúltera e a
pecadora! O perdão fê-las sentirem-
se, finalmente, livres e felizes como
nunca antes. As lágrimas da
vergonha e do sofrimento
transformaram-se no sorriso de
quem sabe que é amado. A
misericórdia suscita alegria, porque
o coração se abre à esperança duma
vida nova. A alegria do perdão é
indescritível, mas transparece em
nós sempre que a experimentamos.
Na sua origem, está o amor com que
Deus vem ao nosso encontro,
rompendo o círculo de egoísmo que
nos envolve, para fazer também de
nós instrumentos de misericórdia.



Como são significativas, também
para nós, estas palavras antigas que
guiavam os primeiros cristãos:
«Reveste-te de alegria, que é sempre
agradável a Deus e por Ele bem
acolhida. Todo o homem alegre
trabalha bem, pensa bem e despreza
a tristeza. (...) Viverão em Deus todas
as pessoas que afastam a tristeza e se
revestem de toda a alegria».[2]
Experimentar a misericórdia dá
alegria; não no-la deixemos roubar
pelas várias aflições e preocupações.
Que ela permaneça bem enraizada
no nosso coração e sempre nos faça
olhar com serenidade a vida do dia-
a-dia.

Numa cultura frequentemente
dominada pela tecnologia, parecem
multiplicar-se as formas de tristeza e
solidão em que caem as pessoas,
incluindo muitos jovens. Com efeito,
o futuro parece estar refém da
incerteza, que não permite ter
estabilidade. É assim que muitas

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn2


vezes surgem sentimentos de
melancolia, tristeza e tédio, que
podem, pouco a pouco, levar ao
desespero. Há necessidade de
testemunhas de esperança e de
alegria verdadeira, para expulsar as
quimeras que prometem uma
felicidade fácil com paraísos
artificiais. O vazio profundo de tanta
gente pode ser preenchido pela
esperança que trazemos no coração e
pela alegria que brota dela. Há tanta
necessidade de reconhecer a alegria
que se revela no coração tocado pela
misericórdia! Por isso guardemos
como um tesouro estas palavras do
Apóstolo: «Alegrai-vos sempre no
Senhor!» (Flp 4, 4; cf. 1 Ts 5, 16).

4. Celebramos um Ano intenso,
durante o qual nos foi concedida, em
abundância, a graça da misericórdia.
Como um vento impetuoso e salutar,
a bondade e a misericórdia do
Senhor derramaram-se sobre o
mundo inteiro. E perante este olhar



amoroso de Deus, que se fixou de
maneira tão prolongada sobre cada
um de nós, não se pode ficar
indiferente, porque muda a vida.

Antes de mais nada, sentimos
necessidade de agradecer ao Senhor,
dizendo-Lhe: «Vós abençoastes a
vossa terra (…). Perdoastes as culpas
do vosso povo» (Sal 85/84, 2.3). Foi
mesmo assim: Deus esmagou as
nossas culpas e lançou ao fundo do
mar os nossos pecados (cf. Miq 7, 19);
já não Se lembra deles, lançou-os
para trás de Si (cf. Is 38, 17); como o
Oriente está afastado do Ocidente,
assim os nossos pecados estão longe
d’Ele (cf. Sal 103/102, 12).

Neste Ano Santo, a Igreja pôde
colocar-se à escuta e experimentou
com grande intensidade a presença e
proximidade do Pai, que, por obra do
Espírito Santo, lhe tornou mais
evidente o dom e o mandato de Jesus
Cristo relativo ao perdão. Foi



realmente uma nova visita do Senhor
ao meio de nós. Sentimos o seu sopro
vital efundir-se sobre a Igreja,
enquanto, mais uma vez, as suas
palavras indicavam a missão:
«Recebei o Espírito Santo. Àqueles a
quem perdoardes os pecados, ficarão
perdoados; àqueles a quem os
retiverdes, ficarão retidos» (Jo 20,
22-23).

5. Agora, concluído este Jubileu, é
tempo de olhar para diante e
compreender como se pode
continuar, com fidelidade, alegria e
entusiasmo, a experimentar a
riqueza da misericórdia divina. As
nossas comunidades serão capazes
de permanecer vivas e dinâmicas na
obra da nova evangelização na
medida em que a «conversão
pastoral», que estamos chamados a
viver,[3] for plasmada dia após dia
pela força renovadora da
misericórdia. Não limitemos a sua
ação; não entristeçamos o Espírito

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn3


que indica sempre novas sendas a
percorrer para levar a todos o
Evangelho da salvação.

Em primeiro lugar, somos chamados
a celebrar a misericórdia. Quanta
riqueza está presente na oração da
Igreja, quando invoca a Deus como
Pai misericordioso! Na liturgia, não
só se evoca repetidamente a
misericórdia, mas é realmente
recebida e vivida. Desde o início até
ao fim da Celebração Eucarística, a
misericórdia reaparece várias vezes
no diálogo entre a assembleia orante
e o coração do Pai, que rejubila
quando pode derramar o seu amor
misericordioso. Logo na altura do
pedido inicial de perdão com a
invocação «Senhor, tende piedade de
nós», somos tranquilizados: «Deus
todo-poderoso tenha compaixão de
nós, perdoe os nossos pecados e nos
conduza à vida eterna». É com esta
confiança que a comunidade se
reúne na presença do Senhor,



especialmente no dia semanal que
recorda a ressurreição. Muitas
orações ditas «coletas» procuram
recordar-nos o grande dom da
misericórdia. No tempo da
Quaresma, por exemplo, rezamos
com estas palavras: «Deus, Pai de
misericórdia e fonte de toda a
bondade, que nos fizestes encontrar
no jejum, na oração e no amor
fraterno os remédios do pecado,
olhai benigno para a confissão da
nossa humildade, de modo que,
abatidos pela consciência da culpa,
sejamos confortados pela vossa
misericórdia».[4]Mais adiante, somos
introduzidos na Oração Eucarística
pelo Prefácio que proclama: «Na
vossa infinita misericórdia, de tal
modo amastes o mundo que nos
enviastes Jesus Cristo, nosso
Salvador, em tudo semelhante ao
homem, menos no pecado».[5] Aliás
a própria Oração IV é um hino à
misericórdia de Deus: «Na vossa
misericórdia, a todos socorrestes,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn5


para que todos aqueles que Vos
procuram Vos encontrem».[6] «Tende
misericórdia de nós, Senhor»:[7] é a
súplica premente que o sacerdote faz
na Oração Eucarística para implorar
a participação na vida eterna. Depois
do Pai-Nosso, o sacerdote prolonga a
oração invocando a paz e a
libertação do pecado, «ajudados pela
vossa misericórdia» e, antes da
saudação da paz que os participantes
trocam entre si como expressão de
fraternidade e amor mútuo à luz do
perdão recebido, o celebrante reza
de novo: «Não olheis aos nossos
pecados, mas à fé da vossa Igreja».[8]
Através destas palavras, pedimos
com humilde confiança o dom da
unidade e da paz para a Santa Mãe
Igreja. Assim a celebração da
misericórdia divina culmina no
Sacrifício Eucarístico, memorial do
mistério pascal de Cristo, do qual
brota a salvação para todo o ser
humano, a história e o mundo
inteiro. Em suma, cada momento da

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn6
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn7
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn8


Celebração Eucarística faz
referimento à misericórdia de Deus.

Mas, em toda a vida sacramental, é-
nos dada com abundância a
misericórdia. Realmente é
significativo que a Igreja tenha
querido fazer explicitamente apelo à
misericórdia na fórmula dos dois
sacramentos chamados «de cura»: a 
Reconciliação e a Unção dos
Enfermos. Assim reza a fórmula da
absolvição: «Deus, Pai de
misericórdia, que, pela morte e
ressurreição de seu Filho, reconciliou
o mundo consigo e infundiu o
Espírito para a remissão dos pecados,
te conceda, pelo ministério da Igreja,
o perdão e a paz»;[9] e ao ungir a
pessoa doente: «Por esta santa Unção
e pela sua piíssima misericórdia, o
Senhor venha em teu auxílio com a
graça do Espírito Santo».[10] Deste
modo, a referência à misericórdia na
oração da Igreja, longe de ser apenas
parenética, é altamente realizadora,

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn9
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn10


ou seja, enquanto a invocamos com
fé, é-nos concedida; enquanto a
confessamos viva e real,
efetivamente transforma-nos. Este é
um conteúdo fundamental da nossa
fé, que devemos conservar em toda a
sua originalidade: ainda antes e
acima da revelação do pecado, temos
a revelação do amor com que Deus
criou o mundo e os seres humanos. O
amor é o primeiro ato com que Deus
Se deu a conhecer e vem ao nosso
encontro. Por isso mantenhamos o
coração aberto à confiança de ser
amados por Deus. O seu amor
sempre nos precede, acompanha e
permanece connosco, não obstante o
nosso pecado.

6. Neste contexto, assume significado
particular também a escuta da
Palavra de Deus. Cada domingo, a
Palavra de Deus é proclamada na
comunidade cristã, para que o Dia do
Senhor seja iluminado pela luz que
dimana do mistério pascal.[11] Na

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn11


Celebração Eucarística, é como se
assistíssemos a um verdadeiro
diálogo entre Deus e o seu povo. Com
efeito, na proclamação das Leituras
bíblicas, repassa-se a história da
nossa salvação através da obra
incessante de misericórdia que é
anunciada. Deus fala-nos ainda hoje
como a amigos, «convive»
connosco[12] oferecendo-nos a sua
companhia e mostrando-nos a senda
da vida. A sua Palavra faz-se
intérprete dos nossos pedidos e
preocupações e, simultaneamente,
resposta fecunda para podermos
experimentar concretamente a sua
proximidade. Quão grande
importância adquire a homilia, onde
«a verdade anda de mãos dadas com
a beleza e o bem»,[13] para fazer
vibrar o coração dos crentes perante
a grandeza da misericórdia!
Recomendo vivamente a preparação
da homilia e o cuidado na sua
proclamação. Será tanto mais
frutuosa quanto mais o sacerdote

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn12
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn13


tiver experimentado em si mesmo a
bondade misericordiosa do Senhor.
Comunicar a certeza de que Deus nos
ama não é um exercício de retórica,
mas condição de credibilidade do
próprio sacerdócio. Por conseguinte,
viver a misericórdia é a via mestra
para fazê-la tornar-se um verdadeiro
anúncio de consolação e conversão
na vida pastoral. A homilia, como
também a catequese, precisam de ser
sempre sustentadas por este coração
pulsante da vida cristã.

7. A Bíblia é a grande narração que
relata as maravilhas da misericórdia
de Deus. Nela, cada página está
imbuída do amor do Pai, que, desde a
criação, quis imprimir no universo
os sinais de seu amor. O Espírito
Santo, através das palavras dos
profetas e dos escritos sapienciais,
moldou a história de Israel no
reconhecimento da ternura e
proximidade de Deus, não obstante a
infidelidade do povo. A vida de Jesus



e a sua pregação marcam, de forma
determinante, a história da
comunidade cristã, que
compreendeu a sua missão com base
no mandato que Cristo lhe confiou de
ser instrumento permanente da sua
misericórdia e do seu perdão (cf. Jo
20, 23). Através da Sagrada Escritura,
mantida viva pela fé da Igreja, o
Senhor continua a falar à sua Esposa,
indicando-lhe as sendas a percorrer
para que o Evangelho da salvação
chegue a todos. É meu vivo desejo
que a Palavra de Deus seja cada vez
mais celebrada, conhecida e
difundida, para que se possa, através
dela, compreender melhor o mistério
de amor que dimana daquela fonte
de misericórdia. Claramente no-lo
recorda o Apóstolo: «Toda a Escritura
é inspirada por Deus e adequada
para ensinar, refutar, corrigir e
educar na justiça» (2 Tm 3, 16).

Seria conveniente que cada
comunidade pudesse, num domingo



do Ano Litúrgico, renovar o
compromisso em prol da difusão,
conhecimento e aprofundamento da
Sagrada Escritura: um domingo
dedicado inteiramente à Palavra de
Deus, para compreender a riqueza
inesgotável que provém daquele
diálogo constante de Deus com o seu
povo. Não há de faltar a criatividade
para enriquecer o momento com
iniciativas que estimulem os crentes
a ser instrumentos vivos de
transmissão da Palavra. Entre tais
iniciativas, conta-se certamente uma
difusão mais ampla da lectio divina,
para que, através da leitura orante
do texto sagrado, a vida espiritual
encontre apoio e crescimento. A 
lectio divina sobre os temas da
misericórdia consentirá de verificar
a grande fecundidade que deriva do
texto sagrado, lido à luz de toda a
tradição espiritual da Igreja, que leva
necessariamente a gestos e obras
concretas de caridade.[14]

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn14


8. A celebração da misericórdia tem
lugar, duma forma muito particular,
no sacramento da Reconciliação. Este
é o momento em que sentimos o
abraço do Pai, que vem ao nosso
encontro para nos restituir a graça
de voltarmos a ser seus filhos. Nós
somos pecadores e carregamos
connosco o peso da contradição entre
o que quereríamos fazer e aquilo
que, ao invés, acabamos
concretamente por fazer (cf. Rm 7,
14-21); mas a graça sempre nos
precede e assume o rosto da
misericórdia que se torna eficaz na
reconciliação e no perdão. Deus faz-
nos compreender o seu amor imenso
precisamente à vista da nossa
realidade de pecadores. A graça é
mais forte, e supera qualquer
possível resistência, porque o amor
tudo vence (cf. 1 Cor 13, 7).

No sacramento do Perdão, Deus
mostra o caminho da conversão a Ele
e convida a experimentar de novo a



sua proximidade. É um perdão que
pode ser obtido, começando antes de
mais nada a viver a caridade. Assim
no-lo recorda o apóstolo Pedro,
quando escreve que «o amor cobre a
multidão dos pecados» (1 Ped 4, 8). Só
Deus perdoa os pecados, mas
também nos pede que estejamos
prontos a perdoar aos outros, como
Ele perdoa a nós: «Perdoai-nos as
nossas ofensas, assim como nós
perdoamos a quem nos tem
ofendido» (Mt 6, 12). Como é triste
quando ficamos fechados em nós
mesmos, incapazes de perdoar!
Prevalecem o ressentimento, a ira, a
vingança, tornando a vida infeliz e
frustrando o jubiloso compromisso
pela misericórdia.

9. Uma experiência de graça que a
Igreja viveu, com tanta eficácia, no
Ano Jubilar foi, certamente, o serviço
dos Missionários da Misericórdia. A
sua ação pastoral pretendeu tornar
evidente que Deus não põe qualquer



barreira a quantos O procuram de
coração arrependido, mas vai ao
encontro de todos como um Pai.
Recebi muitos testemunhos de
alegria pelo renovado encontro com
o Senhor no sacramento da
Confissão. Não percamos a
oportunidade de viver a fé, inclusive
como experiência da reconciliação.
«Reconciliai-vos com Deus» (2 Cor 5,
20): é o convite que ainda hoje dirige
o Apóstolo a cada crente para lhe
fazer descobrir a força do amor que
o torna uma «nova criação» (2 Cor 5,
17).

Quero expressar a minha gratidão a
todos os Missionários da
Misericórdia pelo valioso serviço
oferecido para tornar eficaz a graça
do perdão. Mas este ministério
extraordinário não termina com o
encerramento da Porta Santa. De
facto desejo que permaneça ainda,
até novas ordens, como sinal
concreto de que a graça do Jubileu



continua a ser viva e eficaz nas
várias partes do mundo. Será
responsabilidade do Conselho
Pontifício para a Promoção da Nova
Evangelização seguir, neste período,
os Missionários da Misericórdia,
como expressão direta da minha
solicitude e proximidade e encontrar
as formas mais coerentes para o
exercício deste precioso ministério.

10. Aos sacerdotes, renovo o convite
para se prepararem com grande
cuidado para o ministério da
Confissão, que é uma verdadeira
missão sacerdotal. Agradeço-vos
vivamente pelo vosso serviço e peço-
vos para serdes acolhedores com
todos, testemunhas da ternura
paterna não obstante a gravidade do
pecado, solícitos em ajudar a refletir
sobre o mal cometido, clarosao
apresentar os princípios morais, 
disponíveis para acompanhar os fiéis
no caminho penitencial respeitando
com paciência o seu passo, 



clarividentes no discernimento de
cada um dos casos, generosos na
concessão do perdão de Deus. Como
Jesus, perante a adúltera, optou por
permanecer em silêncio para a
salvar da condenação à morte, assim
também o sacerdote no
confessionário seja magnânimo de
coração, ciente de que cada penitente
lhe recorda a sua própria condição
pessoal: pecador mas ministro da
misericórdia.

11. Gostaria que todos nós
meditássemos as palavras do
Apóstolo, escritas no final da sua
vida, quando confessa a Timóteo ser
o primeiro dos pecadores, mas
«justamente por isso alcancei
misericórdia» (1 Tm 1, 16). As suas
palavras têm uma força que irrompe
também em nós levando-nos a
refletir sobre a nossa existência
vendo em ação a misericórdia de
Deus na mudança, conversão e
transformação do nosso coração:



«Dou graças Àquele que me conforta,
Cristo Jesus Nosso Senhor, por me ter
considerado digno de confiança,
pondo-me ao seu serviço, a mim que
antes fora blasfemo, perseguidor e
violento. Mas alcancei
misericórdia» (1 Tm 1, 12-13).

Por isso lembremos, com paixão
pastoral sempre renovada, as
palavras do Apóstolo: «Tudo isto vem
de Deus, que nos reconciliou consigo
por meio de Cristo e nos confiou o
ministério da reconciliação» (2 Cor 5,
18). Nós, primeiro, fomos perdoados,
tendo em vista este ministério;
tornamo-nos testemunhas em
primeira mão da universalidade do
perdão. Não há lei nem preceito que
possa impedir a Deus de reabraçar o
filho que regressa a Ele
reconhecendo que errou, mas
decidido a começar de novo. Deter-se
apenas na lei equivale a invalidar a
fé e a misericórdia divina. Há um
valor preparatório na lei (cf. Gal 3,



24), cujo fim é o amor (cf. 1 Tm 1, 5).
Mas o cristão é chamado a viver a
novidade do Evangelho, «a lei do
Espírito que dá vida em Cristo
Jesus» (Rm 8, 2). Mesmo nos casos
mais complexos, onde se é tentado a
fazer prevalecer uma justiça que
deriva apenas das normas, deve-se
crer na força que brota da graça
divina.

Nós, confessores, temos experiência
de muitas conversões que ocorrem
diante dos nossos olhos. Sintamos,
portanto, a responsabilidade de
gestos e palavras que possam chegar
ao fundo do coração do penitente,
para que descubra a proximidade e a
ternura do Pai que perdoa. Não
invalidemos estes momentos com
comportamentos que possam
contradizer a experiência da
misericórdia que se procura; mas,
antes, ajudemos a iluminar o espaço
da consciência pessoal com o amor
infinito de Deus (cf. 1 Jo 3, 20).



O sacramento da Reconciliação
precisa de voltar a ter o seu lugar
central na vida cristã; para isso
requerem-se sacerdotes que ponham
a sua vida ao serviço do «ministério
da reconciliação» (2 Cor 5, 18), de tal
modo que a ninguém sinceramente
arrependido seja impedido de aceder
ao amor do Pai que espera o seu
regresso e, ao mesmo tempo, a todos
seja oferecida a possibilidade de
experimentar a força libertadora do
perdão.

Uma ocasião propícia pode ser a
celebração da iniciativa 24 horas
para o Senhor nas proximidades do
IV domingo da Quaresma, que goza
já de amplo consenso nas dioceses e
continua a ser um forte apelo
pastoral para viver intensamente o
sacramento da Confissão.

12. Em virtude desta exigência, para
que nenhum obstáculo exista entre o
pedido de reconciliação e o perdão



de Deus, concedo a partir de agora a
todos os sacerdotes, em virtude do
seu ministério, a faculdade de
absolver a todas as pessoas que
incorreram no pecado do aborto.
Aquilo que eu concedera de forma
limitada ao período jubilar[15] fica
agora alargado no tempo, não
obstante qualquer disposição em
contrário. Quero reiterar com todas
as minhas forças que o aborto é um
grave pecado, porque põe fim a uma
vida inocente; mas, com igual força,
posso e devo afirmar que não existe
algum pecado que a misericórdia de
Deus não possa alcançar e destruir,
quando encontra um coração
arrependido que pede para se
reconciliar com o Pai. Portanto, cada
sacerdote faça-se guia, apoio e
conforto no acompanhamento dos
penitentes neste caminho de especial
reconciliação.

No Ano do Jubileu, aos fiéis que por
variados motivos frequentam as

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn15


igrejas oficiadas pelos sacerdotes da
Fraternidade de São Pio X, tinha-lhes
concedido receber válida e
licitamente a absolvição sacramental
dos seus pecados.[16] Para o bem
pastoral destes fiéis e confiando na
boa vontade dos seus sacerdotes para
que se possa recuperar, com a ajuda
de Deus, a plena comunhão na Igreja
Católica, estabeleço por minha
própria decisão de estender esta
faculdade para além do período
jubilar, até novas disposições sobre o
assunto, a fim de que a ninguém falte
jamais o sinal sacramental da
reconciliação através do perdão da
Igreja.

13. A misericórdia possui também o
rosto da consolação. «Consolai,
consolai o meu povo» (Is 40, 1): são
as palavras sinceras que o profeta faz
ouvir ainda hoje, para que possa
chegar uma palavra de esperança a
quantos estão no sofrimento e na
aflição. Nunca deixemos que nos

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn16


roubem a esperança que provém da
fé no Senhor ressuscitado. É verdade
que muitas vezes somos sujeitos a
dura prova, mas não deve jamais
esmorecer a certeza de que o Senhor
nos ama. A sua misericórdia
expressa-se também na proximidade,
no carinho e no apoio que muitos
irmãos e irmãs podem oferecer
quando sobrevêm os dias da tristeza
e da aflição. Enxugar as lágrimas é
uma ação concreta que rompe o
círculo de solidão onde muitas vezes
se fica encerrado.

Todos precisamos de consolação,
porque ninguém está imune do
sofrimento, da tribulação e da
incompreensão. Quanta dor pode
causar uma palavra maldosa, fruto
da inveja, do ciúme e da ira! Quanto
sofrimento provoca a experiência da
traição, da violência e do abandono!
Quanta amargura perante a morte
das pessoas queridas! E, todavia,
Deus nunca está longe quando se



vivem estes dramas. Uma palavra
que anima, um abraço que te faz
sentir compreendido, uma carícia
que deixa perceber o amor, uma
oração que permite ser mais forte...
são todas expressões da proximidade
de Deus através da consolação
oferecida pelos irmãos.

Às vezes, poderá ser de grande ajuda
também o silêncio; porque em certas
ocasiões não há palavras para
responder às perguntas de quem
sofre. Mas, à falta da palavra, pode
suprir a compaixão de quem está
presente, próximo, ama e estende a
mão. Não é verdade que o silêncio
seja um ato de rendição; pelo
contrário, é um momento de força e
de amor. O próprio silêncio pertence
à nossa linguagem de consolação,
porque se transforma num gesto
concreto de partilha e participação
no sofrimento do irmão.



14. Num momento particular como o
nosso que, entre muitas crises,
regista também a da família, é
importante fazer chegar uma palavra
de força consoladora às nossas
famílias. O dom do matrimónio é
uma grande vocação, que se há de
viver, com a graça de Cristo, no amor
generoso, fiel e paciente. A beleza da
família permanece inalterada, apesar
de tantas sombras e propostas
alternativas: «a alegria do amor que
se vive nas famílias é também o
júbilo da Igreja».[17] A senda da vida
que leva um homem e uma mulher a
encontrarem-se, amarem-se e
prometerem reciprocamente, diante
de Deus, uma fidelidade para
sempre, é muitas vezes interrompida
pelo sofrimento, a traição e a solidão.
A alegria pelo dom dos filhos não
está imune das preocupações
sentidas pelos pais com o seu
crescimento e formação, com um
futuro digno de ser vivido
intensamente.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn17


A graça do sacramento do
Matrimónio não só fortalece a
família, para que seja o lugar
privilegiado onde se vive a
misericórdia, mas também
compromete a comunidade cristã e
toda a atividade pastoral para pôr
em realce o grande valor propositivo
da família. Por isso, este Ano Jubilar
não pode perder de vista a
complexidade da realidade familiar
atual. A experiência da misericórdia
torna-nos capazes de encarar todas
as dificuldades humanas com a
atitude do amor de Deus, que não Se
cansa de acolher e acompanhar.[18]

Não podemos esquecer que cada um
traz consigo a riqueza e o peso da sua
própria história, que nos distingue de
qualquer outra pessoa. A nossa vida,
com as suas alegrias e os seus
sofrimentos, é algo único e
irrepetível que se desenrola sob o
olhar misericordioso de Deus. Isto
requer, sobretudo por parte do

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn18


sacerdote, um discernimento
espiritual atento, profundo e
clarividente, para que toda a pessoa
sem exceção, em qualquer situação
que viva, possa sentir-se
concretamente acolhida por Deus,
participar ativamente na vida da
comunidade e estar inserida naquele
Povo de Deus que incansavelmente
caminha para a plenitude do reino
de Deus, reino de justiça, de amor, de
perdão e de misericórdia.

15. Reveste-se de particular
importância o momento da morte. A
Igreja viveu sempre esta dramática
passagem à luz da ressurreição de
Jesus Cristo, que abriu a estrada para
a certeza da vida futura. Temos aqui
um grande desafio a abraçar,
sobretudo na cultura contemporânea
que, muitas vezes, tende a banalizar
a morte até reduzi-la a simples ficção
ou a ocultá-la. Ao contrário, a morte
há de ser enfrentada e preparada
como uma passagem que, embora



dolorosa e inevitável, é cheia de
sentido: o ato extremo de amor para
com as pessoas que se deixam e para
com Deus a cujo encontro se vai. Em
todas as religiões, o momento da
morte – como aliás o do nascimento –
é acompanhado por uma presença
religiosa. Nós vivemos a experiência
das exéquias como uma oração cheia
de esperança para a alma da pessoa
falecida e para dar consolação
àqueles que sofrem a separação da
pessoa amada.

Estou convencido de que há
necessidade, na pastoral animada
por uma fé viva, de tornar palpável
como os sinais litúrgicos e as nossas
orações são expressão da
misericórdia do Senhor. É Ele
próprio que oferece palavras de
esperança, porque nada nem
ninguém poderá separar-nos jamais
do seu amor (cf. Rm 8, 35.38-39). A
partilha deste momento pelo
sacerdote é um acompanhamento



importante, porque lhe permite viver
a proximidade à comunidade cristã
no momento de fraqueza, solidão,
incerteza e pranto.

16. Termina o Jubileu e fecha-se a
Porta Santa. Mas a porta da
misericórdia do nosso coração
permanece sempre aberta de par em
par. Aprendemos que Deus Se inclina
sobre nós (cf. Os 11, 4), para que
também nós possamos imitá-Lo
inclinando-nos sobre os irmãos. A
saudade que muitos sentem de
regressar à casa do Pai, que aguarda
a sua chegada, é suscitada também
por testemunhas sinceras e
generosas da ternura divina. A Porta
Santa, que cruzamos neste Ano
Jubilar, introduziu-nos no caminho
da caridade, que somos chamados a
percorrer todos os dias com
fidelidade e alegria. É a estrada da
misericórdia que torna possível
encontrar tantos irmãos e irmãs que
estendem a mão para que alguém a



possa agarrar a fim de caminharem
juntos.

Querer estar perto de Cristo exige
fazer-se próximo dos irmãos, porque
nada é mais agradável ao Pai do que
um sinal concreto de misericórdia.
Por sua própria natureza, a
misericórdia torna-se visível e
palpável numa ação concreta e
dinâmica. Uma vez que se
experimentou a misericórdia em
toda a sua verdade, nunca mais se
volta atrás: cresce continuamente e
transforma a vida. É, na verdade,
uma nova criação que faz um
coração novo, capaz de amar
plenamente, e purifica os olhos para
reconhecerem as necessidades mais
ocultas. Como são verdadeiras as
palavras com que a Igreja reza na
Vigília Pascal, depois da leitura da
narração da criação: «Senhor nosso
Deus, que de modo admirável
criastes o homem e de modo mais
admirável o redimistes…»![19]

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn19


A misericórdia renova e redime,
porque é o encontro de dois
corações: o de Deus que vem ao
encontro do coração do homem. Este
inflama-se e o primeiro cura-o: o
coração de pedra fica transformado
em coração de carne (cf. Ez 36, 26),
capaz de amar, não obstante o seu
pecado. Nisto se nota que somos
verdadeiramente uma «nova
criação» (Gal 6, 15): sou amado, logo
existo; estou perdoado, por
conseguinte renasço para uma vida
nova; fui «misericordiado» e,
consequentemente, feito instrumento
da misericórdia.

17. Durante o Ano Santo,
especialmente nas «sextas-feiras da
misericórdia», pude verificar
concretamente a grande quantidade
de bem que existe no mundo. Com
frequência, não é conhecido porque
se realiza diariamente de forma
discreta e silenciosa. Embora não
façam notícia, existem muitos sinais



concretos de bondade e ternura para
com os mais humildes e indefesos, os
que vivem mais sozinhos e
abandonados. Há verdadeiros
protagonistas da caridade, que não
deixam faltar a solidariedade aos
mais pobres e infelizes. Agradecemos
ao Senhor por estes dons preciosos,
que convidam a descobrir a alegria
de aproximar-se da humanidade
ferida. Com gratidão, penso nos
inúmeros voluntários que
diariamente dedicam o seu tempo a
manifestar a presença e proximidade
de Deus com a sua entrega. O seu
serviço é uma genuína obra de
misericórdia, que ajuda muitas
pessoas a aproximar-se da Igreja.

18. É a hora de dar espaço à
imaginação a propósito da
misericórdia para dar vida a muitas
obras novas, fruto da graça. A Igreja
precisa de narrar hoje aqueles
«muitos outros sinais» que Jesus
realizou e que «não estão



escritos» (Jo 20, 30), de modo que
sejam expressão eloquente da
fecundidade do amor de Cristo e da
comunidade que vive d’Ele. Já se
passaram mais de dois mil anos, e
todavia as obras de misericórdia
continuam a tornar visível a
bondade de Deus.

Ainda hoje populações inteiras
padecem a fome e a sede, sendo
grande a preocupação suscitada
pelas imagens de crianças que não
têm nada para se alimentar.
Multidões de pessoas continuam a
emigrar dum país para outro à
procura de alimento, trabalho, casa e
paz. A doença, nas suas várias
formas, é um motivo permanente de
aflição que requer ajuda, consolação
e apoio. Os estabelecimentos
prisionais são lugares onde muitas
vezes, à pena restritiva da liberdade,
se juntam transtornos por vezes
graves devido às condições
desumanas de vida. O analfabetismo



ainda é muito difuso, impedindo aos
meninos e meninas de se formarem,
expondo-os a novas formas de
escravidão. A cultura do
individualismo exacerbado,
sobretudo no Ocidente, leva a perder
o sentido de solidariedade e
responsabilidade para com os outros.
O próprio Deus continua a ser hoje
um desconhecido para muitos; isto
constitui a maior pobreza e o maior
obstáculo para o reconhecimento da
dignidade inviolável da vida
humana.

Em suma, as obras de misericórdia
corporal e espiritual constituem até
aos nossos dias a verificação da
grande e positiva incidência da
misericórdia como valor social. Com
efeito, esta impele a arregaçar as
mangas para restituir dignidade a
milhões de pessoas que são nossos
irmãos e irmãs, chamados connosco
a construir uma «cidade fiável».[20]

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn20


19. Muitos sinais concretos de
misericórdia foram realizados
durante este Ano Santo.
Comunidades, famílias e indivíduos
crentes redescobriram a alegria da
partilha e a beleza da solidariedade.
Mas não basta. O mundo continua a
gerar novas formas de pobreza
espiritual e material, que
comprometem a dignidade das
pessoas. É por isso que a Igreja deve
permanecer vigilante e pronta para
individuar novas obras de
misericórdia e implementá-las com
generosidade e entusiasmo.

Assim, ponhamos todo o esforço em
dar formas concretas à caridade e, ao
mesmo tempo, entender melhor as
obras de misericórdia. Com efeito,
esta possui um efeito inclusivo pelo
que tende a difundir-se como uma
nódoa de azeite e não conhece
limites. E, neste sentido, somos
chamados a dar um novo rosto às
obras de misericórdia que



conhecemos desde sempre. De facto
a misericórdia extravasa; vai sempre
mais além, é fecunda. É como o
fermento que faz levedar a massa (cf.
Mt 13, 33), e como o grão de
mostarda que se transforma numa
árvore (cf. Lc 13, 19).

A título de exemplo, basta pensar na
obra de misericórdia corporal vestir
quem está nu (cf. Mt 25, 36.38.43.44).
A mesma nos reconduz aos
primórdios, ao jardim do Éden,
quando Adão e Eva descobriram que
estavam nus e, ouvindo aproximar-
Se o Senhor, tiveram vergonha e
esconderam-se (cf. Gn 3, 7-8).
Sabemos que o Senhor castigou-os;
no entanto, Ele «fez a Adão e à sua
mulher túnicas de peles e vestiu-
os» (Gn 3, 21). A vergonha é superada
e a dignidade restituída.

Fixemos o olhar também em Jesus no
Gólgota. Na cruz, o Filho de Deus está
nu; a sua túnica foi sorteada e levada



pelos soldados (cf. Jo 19, 23-24); Ele
não tem mais nada. Na cruz,
manifesta-se ao máximo a partilha
de Jesus com as pessoas que
perderam a dignidade, por terem
sido privadas do necessário. Assim
como a Igreja é chamada a ser a
«túnica de Cristo»[21] para revestir o
seu Senhor, assim também ela se
comprometeu a tornar-se solidária
com os nus da terra a fim de
recuperarem a dignidade de que
foram despojados. Assim as palavras
de Jesus – «estava nu e destes-me que
vestir» (Mt 25, 36) – obrigam-nos a
não desviar o olhar das novas formas
de pobreza e marginalização que
impedem às pessoas de viverem com
dignidade.

Não ter trabalho nem receber um
salário justo, não poder ter uma casa
ou uma terra onde habitar, ser
discriminados pela fé, a raça, a
posição social... estas e muitas outras
são condições que atentam contra a

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn21


dignidade da pessoa; frente a elas, a
ação misericordiosa dos cristãos
responde, antes de mais nada, com a
vigilância e a solidariedade. Hoje são
tantas as situações em que podemos
restituir dignidade às pessoas,
consentindo-lhes uma vida humana.
Basta pensar em tantos meninos e
meninas que sofrem violências de
vários tipos, que lhes roubam a
alegria da vida. Os seus rostos tristes
e desorientados permanecem
impressos na minha mente; pedem a
nossa ajuda para serem libertados da
escravidão do mundo
contemporâneo. Estas crianças são os
jovens de amanhã; como estamos a
prepará-las para viverem com
dignidade e responsabilidade? Com
que esperança podem elas enfrentar
o seu presente e o seu futuro?

O caráter social da misericórdia
exige que não permaneçamos inertes
mas afugentemos a indiferença e a
hipocrisia para que os planos e os



projetos não fiquem letra morta. Que
o Espírito Santo nos ajude a estar
sempre prontos a prestar de forma
efetiva e desinteressada a nossa
contribuição, para que a justiça e
uma vida digna não permaneçam
meras palavras de circunstância, mas
sejam o compromisso concreto de
quem pretende testemunhar a
presença do Reino de Deus.

20. Somos chamados a fazer crescer
uma cultura de misericórdia, com
base na redescoberta do encontro
com os outros: uma cultura na qual
ninguém olhe para o outro com
indiferença, nem vire a cara quando
vê o sofrimento dos irmãos. As obras
de misericórdia são «artesanais»:
nenhuma delas é cópia da outra; as
nossas mãos podem moldá-las de mil
modos e, embora seja único o Deus
que as inspira e única a «matéria» de
que são feitas, ou seja, a própria
misericórdia, cada uma adquire uma
forma distinta.



Com efeito, as obras de misericórdia,
tocam toda a vida duma pessoa. Por
isso, temos possibilidade de criar
uma verdadeira revolução cultural
precisamente a partir da
simplicidade de gestos que podem
alcançar o corpo e o espírito, isto é, a
vida das pessoas. É um compromisso
que a comunidade cristã pode
assumir, na certeza de que a Palavra
do Senhor não cessa de a chamar
para sair da indiferença e do
individualismo em que somos
tentados a fechar-nos levando uma
existência cómoda e sem problemas.
«Os pobres, sempre os tendes
convosco» (Jo 12, 8): disse Jesus aos
seus discípulos. Não há desculpa que
possa justificar a incúria, quando
sabemos que Ele Se identificou com
cada um deles.

A cultura da misericórdia forma-se
na oração assídua, na abertura dócil
à ação do Espírito, na familiaridade
com a vida dos Santos e na



solidariedade concreta para com os
pobres. É um convite premente para
não se equivocar onde é
determinante comprometer-se. A
tentação de se limitar a fazer a
«teoria da misericórdia» é superada
na medida em que esta se faz vida
diária de participação e partilha.
Aliás, nunca devemos esquecer as
palavras com que o apóstolo Paulo –
ao contar o encontro depois da sua
conversão com Pedro, Tiago e João –
põe em realce um aspeto essencial da
sua missão e de toda a vida cristã:
«Só nos disseram que nos devíamos
lembrar dos pobres – o que procurei
fazer com o maior empenho» (Gal 2,
10). Não podemos esquecer-nos dos
pobres: trata-se dum convite hoje
mais atual do que nunca, que se
impõe pela sua evidência evangélica.

21. Que a experiência do Jubileu
imprima em nós estas palavras do
apóstolo Pedro: outrora «não tínheis
alcançado misericórdia e agora



alcançastes misericórdia» (1 Ped 2,
10). Não guardemos ciosamente só
para nós tudo o que recebemos;
saibamos partilhá-lo com os irmãos
atribulados, para que sejam
sustentados pela força da
misericórdia do Pai. As nossas
comunidades abram-se para alcançar
a todas as pessoas que vivem no seu
território, para que chegue a todas a
carícia de Deus através do
testemunho dos crentes.

Este é o tempo da misericórdia. Cada
dia da nossa caminhada é marcado
pela presença de Deus, que guia os
nossos passos com a força da graça
que o Espírito infunde no coração
para o plasmar e torná-lo capaz de
amar. É o tempo da misericórdia para
todos e cada um, para que ninguém
possa pensar que é alheio à
proximidade de Deus e à força da sua
ternura. É o tempo da misericórdia
para que quantos se sentem fracos e
indefesos, afastados e sozinhos



possam individuar a presença de
irmãos e irmãs que os sustentam nas
suas necessidades. É o tempo da
misericórdia para que os pobres
sintam pousado sobre si o olhar
respeitoso mas atento daqueles que,
vencida a indiferença, descobrem o
essencial da vida. É o tempo da
misericórdia para que cada pecador
não se canse de pedir perdão e sentir
a mão do Pai, que sempre acolhe e
abraça.

À luz do «Jubileu das Pessoas
Excluídas Socialmente», celebrado
quando já se iam fechando as Portas
da Misericórdia em todas as
catedrais e santuários do mundo,
intuí que, como mais um sinal
concreto deste Ano Santo
extraordinário, se deve celebrar em
toda a Igreja, na ocorrência do XXXIII
Domingo do Tempo Comum, o Dia
Mundial dos Pobres. Será a mais
digna preparação para bem viver a
solenidade de Nosso Senhor Jesus



Cristo Rei do Universo, que Se
identificou com os mais pequenos e
os pobres e nos há de julgar sobre as
obras de misericórdia (cf. Mt 25,
31-46). Será um Dia que vai ajudar as
comunidades e cada batizado a
refletir como a pobreza está no
âmago do Evangelho e tomar
consciência de que não poderá haver
justiça nem paz social enquanto
Lázaro jazer à porta da nossa casa
(cf. Lc 16, 19-21). Além disso este Dia
constituirá uma forma genuína de
nova evangelização (cf. Mt 11, 5),
procurando renovar o rosto da Igreja
na sua perene ação de conversão
pastoral para ser testemunha da
misericórdia.

22. Sobre nós permanecem pousados
os olhos misericordiosos da Santa
Mãe de Deus. Ela é a primeira que
abre a procissão e nos acompanha no
testemunho do amor. A Mãe da
Misericórdia reúne a todos sob a
proteção do seu manto, como A quis



frequentemente representar a arte.
Confiemos na sua ajuda materna e
sigamos a indicação perene que nos
dá de olhar para Jesus, rosto radiante
da misericórdia de Deus.

Dado em Roma, junto de São Pedro,
em 20 de novembro – Solenidade de
Cristo Rei – do Ano do Senhor de 2016,
quarto do meu pontificado.

FRANCISCO

[1] In Johannis33, 5.

[2] HERMAS, O Pastor, 42, 1-4.

[3] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 27.

[4] Missal Romano, III Domingo da
Quaresma.

[5] Ibid., Prefácio VII dos Domingos
do Tempo Comum.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uma_renova%C3%A7%C3%A3o_eclesial_inadi%C3%A1vel_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uma_renova%C3%A7%C3%A3o_eclesial_inadi%C3%A1vel_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uma_renova%C3%A7%C3%A3o_eclesial_inadi%C3%A1vel_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uma_renova%C3%A7%C3%A3o_eclesial_inadi%C3%A1vel_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref5


[6] Ibid., Oração Eucarística IV.

[7] Ibid., Oração Eucarística II.

[8] Ibid., Ritos da Comunhão.

[9] Ritual da Penitência, n. 46.

[10] Ritual da Unção dos Enfermos, n.
76.

[11] Cf. Concílio Ecuménico Vaticano
II, Const. Sacrosanctum Concilium,
106.

[12] Idem, Const. dogm. Dei Verbum,
2.

[13] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 142.

[14] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pós-
sinodal Verbum Domini, 86-87.

[15] Cf. Carta pela qual se concede a
indulgência por ocasião do Jubileu da
Misericórdia, 1 de setembro de 2015.

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref10
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref13
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref14
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref15
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html


[16] Cf. ibidem.

[17] Francisco, Exort. ap. pós-sinodal 
Amoris laetitia, 1.

[18] Cf. ibid., 291-300.

[19] Missal Romano, Vigília Pascal,
Oração depois da Primeira Leitura.

[20] Bento XVI, Carta enc. Lumen
fidei, 50.

[21] Cipriano, A unidade da Igreja
Católica, 7.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-
apostolica-misericordia-et-misera/

(20/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref16
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref17
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref18
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref20
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-misericordia-et-misera/

	Carta Apostólica “Misericordia et misera”

