opusdei.org

Carta Apostolica
“Misericordia et
misera”

Publicamos o livro eletronico
da Carta Apostdlica do Papa
Francisco, que foi escrito no
final do Jubileu Extraordindrio

da Misericordia. Disponivel nos
formatos PDF, Mobi e ePub.

21/11/2016

FRANCISCO

a quantos lerem esta Carta
Apostolica



misericordia e paz!

MISERICORDIA E MISERA
(misericordia et misera) sdo as duas
palavras que Santo Agostinho utiliza
para descrever o encontro de Jesus
com a adultera (cf. Jo 8, 1-11). Nao
podia encontrar expressdo mais bela
e coerente do que esta, para fazer
compreender o mistério do amor de
Deus quando vem ao encontro do
pecador: «Ficaram apenas eles dois:
a misera e a misericdrdia».[1] Quanta
piedade e justica divina nesta
narracgdo! O seu ensinamento, ao
mesmo tempo que ilumina a
conclusdo do Jubileu Extraordindrio
da Misericordia, indica o caminho
que somos chamados a percorrer no
futuro.

1. Esta pagina do Evangelho pode,
com justa razdo, ser considerada
como icone de tudo o que celebramos
no Ano Santo, um tempo rico em
misericordia, a qual pede para


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn1

continuar a ser celebrada e vivida nas
nossas comunidades. Com efeito, a
misericordia nao se pode reduzir a
um paréntese na vida da Igreja, mas
constitui a sua propria existéncia,
que torna visivel e palpavel a
verdade profunda do Evangelho.
Tudo se revela na misericordia; tudo
se compendia no amor
misericordioso do Pai.

Encontraram-se uma mulher e Jesus:
ela, adultera e — segundo a Lei -
julgada passivel de lapidacdo; Ele
que, com a sua pregacdo e o dom
total de Si mesmo que O levara até a
cruz, reconduziu a lei mosaica ao seu
intento originario genuino. No
centro, ndo temos a lei e a justica
legal, mas o amor de Deus, que sabe
ler no coracdo de cada pessoa
incluindo o seu desejo mais oculto e
que deve ter a primazia sobre tudo.
Entretanto, nesta narracado
evangélica, ndo se encontram o
pecado e o juizo em abstrato, mas



uma pecadora e o Salvador. Jesus
fixou nos olhos aquela mulher e leu
no seu coracdo: la encontrou o desejo
de ser compreendida, perdoada e
libertada. A miséria do pecado foi
revestida pela misericordia do amor.
Da parte de Jesus, nenhum juizo que
nao estivesse repassado de piedade e
compaixdo pela condicdo da
pecadora. A quem pretendia julga-la
e condena-la a morte, Jesus responde
com um longo siléncio, cujo intuito é
deixar emergir a voz de Deus tanto
na consciéncia da mulher como nas
dos seus acusadores. Estes deixam
cair as pedras das méos e vao-se
embora um a um (cf. Jo 8, 9). E,
depois daquele siléncio, Jesus diz:
«Mulher, onde estdo eles? Ninguém
te condenou? (...) Também Eu ndo te
condeno. Vai e de agora em diante
ndo tornes a pecar» (8, 10.11). Desta
forma, ajuda-a a olhar para o futuro
com esperanca, pronta a recomecar a
sua vida; a partir de agora, se quiser,
podera «proceder no amor» (Ef'5, 2).



Depois que se revestiu da
misericordia, embora permaneca a
condicao de fraqueza por causa do
pecado, tal condicdo é dominada pelo
amor que consente de olhar mais
além e viver de maneira diferente.

2. Alids Jesus ensinara-o claramente
quando, em casa dum fariseu que O
convidara para almocar, se
aproximou d’Ele uma mulher
conhecida por todos como pecadora
(cf. Lc 7, 36-50). Esta ungira com
perfume os pés de Jesus, banhara-os
com as suas lagrimas e enxugara-os
com os seus cabelos (cf. 7, 37-38). A
reacdo escandalizada do fariseu,
Jesus retorquiu: «Sdo perdoados os
seus muitos pecados, porque muito
amou; mas aquele a quem pouco se
perdoa, pouco ama» (7, 47).

O perdao é o sinal mais visivel do
amor do Pai, que Jesus quis revelar
em toda a sua vida. Nao ha pagina do
Evangelho que possa ser subtraida a



este imperativo do amor que chega
até ao perdao. Até nos ultimos
momentos da sua existéncia terrena,
ao ser pregado na cruz, Jesus tem
palavras de perddo: «Perdoa-lhes,
Pai, porque ndo sabem o que

fazem» (Lc 23, 34).

Nada que um pecador arrependido
coloque diante da misericdrdia de
Deus pode ficar sem o abrago do seu
perdio. E por este motivo que
nenhum de nos pode pér condicdes a
misericordia; esta permanece sempre
um ato de gratuidade do Pai celeste,
um amor incondicional e ndo
merecido. Por isso, ndo podemos
correr o risco de nos opor a plena
liberdade do amor com que Deus
entra na vida de cada pessoa.

A misericordia € esta acao concreta
do amor que, perdoando, transforma
e muda a vida. E assim que se
manifesta o seu mistério divino.
Deus é misericordioso (cf. Ex 34, 6), a



sua misericordia € eterna (cf. Sal
136/135), de geracdo em geracao
abraca cada pessoa que confia n’Ele e
transforma-a, dando-lhe a sua
propria vida.

3. Quanta alegria brotou no coragao
destas duas mulheres: a adultera e a
pecadora! O perddo fé-las sentirem-
se, finalmente, livres e felizes como
nunca antes. As lagrimas da
vergonha e do sofrimento
transformaram-se no sorriso de
quem sabe que é amado. A
misericordia suscita alegria, porque
0 coracdo se abre a esperanca duma
vida nova. A alegria do perdao é
indescritivel, mas transparece em
nos sempre que a experimentamos.
Na sua origem, esta o amor com que
Deus vem ao nosso encontro,
rompendo o circulo de egoismo que
nos envolve, para fazer também de
nos instrumentos de misericordia.



Como sdo significativas, também
para nos, estas palavras antigas que
guiavam os primeiros cristaos:
«Reveste-te de alegria, que é sempre
agradavel a Deus e por Ele bem
acolhida. Todo o homem alegre
trabalha bem, pensa bem e despreza
a tristeza. (...) Viverdo em Deus todas
as pessoas que afastam a tristeza e se
revestem de toda a alegria».[2]
Experimentar a misericérdia da
alegria; ndo no-la deixemos roubar
pelas varias aflicdes e preocupacdes.
Que ela permaneca bem enraizada
Nno nosso coragdo e sempre nos faca
olhar com serenidade a vida do dia-
a-dia.

Numa cultura frequentemente
dominada pela tecnologia, parecem
multiplicar-se as formas de tristeza e
soliddo em que caem as pessoas,
incluindo muitos jovens. Com efeito,
o futuro parece estar refém da
incerteza, que ndo permite ter
estabilidade. E assim que muitas


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn2

vezes surgem sentimentos de
melancolia, tristeza e tédio, que
podem, pouco a pouco, levar ao
desespero. Ha necessidade de
testemunhas de esperanca e de
alegria verdadeira, para expulsar as
quimeras que prometem uma
felicidade facil com paraisos
artificiais. O vazio profundo de tanta
gente pode ser preenchido pela
esperanca que trazemos no coracao e
pela alegria que brota dela. Ha tanta
necessidade de reconhecer a alegria
que se revela no coracdo tocado pela
misericordia! Por isso guardemos
como um tesouro estas palavras do
Apostolo: «Alegrai-vos sempre no
Senhor!» (Flp 4, 4; cf. 1 Ts 5, 16).

4. Celebramos um Ano intenso,
durante o qual nos foi concedida, em
abundancia, a graca da misericordia.
Como um vento impetuoso e salutar,
a bondade e a misericdrdia do
Senhor derramaram-se sobre o
mundo inteiro. E perante este olhar



amoroso de Deus, que se fixou de
maneira tdo prolongada sobre cada
um de nads, ndo se pode ficar
indiferente, porque muda a vida.

Antes de mais nada, sentimos
necessidade de agradecer ao Senhor,
dizendo-Lhe: «V@s abencoastes a
vossa terra (...). Perdoastes as culpas
do vosso povo» (Sal 85/84, 2.3). Foi
mesmo assim: Deus esmagou as
nossas culpas e lancou ao fundo do
mar os nossos pecados (cf. Miq 7, 19);
jd ndo Se lembra deles, lancou-os
para tras de Si (cf. Is 38, 17); como o
Oriente esta afastado do Ocidente,
assim o0s nossos pecados estdo longe
d’Ele (cf. Sal 103/102, 12).

Neste Ano Santo, a Igreja pode
colocar-se a escuta e experimentou
com grande intensidade a presenca e
proximidade do Pai, que, por obra do
Espirito Santo, lhe tornou mais
evidente o dom e o mandato de Jesus
Cristo relativo ao perdéao. Foi



realmente uma nova visita do Senhor
ao meio de nos. Sentimos o0 seu sopro
vital efundir-se sobre a Igreja,
enquanto, mais uma vez, as suas
palavras indicavam a missao:
«Recebei o Espirito Santo. Aqueles a
quem perdoardes os pecados, ficardo
perdoados; aqueles a quem 0s
retiverdes, ficarao retidos» (Jo 20,
22-23).

5. Agora, concluido este Jubileu, é
tempo de olhar para diante e
compreender como se pode
continuar, com fidelidade, alegria e
entusiasmo, a experimentar a
riqueza da misericordia divina. As
nossas comunidades serdo capazes
de permanecer vivas e dindmicas na
obra da nova evangelizacdo na
medida em que a «conversao
pastoral», que estamos chamados a
viver,[3] for plasmada dia apds dia
pela forca renovadora da
misericordia. Nao limitemos a sua
acdo; nao entristecamos o Espirito


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn3

que indica sempre novas sendas a
percorrer para levar a todos o
Evangelho da salvacdo.

Em primeiro lugar, somos chamados
a celebrar a misericordia. Quanta
riqueza esta presente na oracdo da
Igreja, quando invoca a Deus como
Pai misericordioso! Na liturgia, ndo
SO se evoca repetidamente a
misericordia, mas é realmente
recebida e vivida. Desde o inicio até
ao fim da Celebragdo Eucaristica, a
misericordia reaparece varias vezes
no didlogo entre a assembleia orante
e o0 coracgao do Pai, que rejubila
quando pode derramar o seu amor
misericordioso. Logo na altura do
pedido inicial de perddo com a
invocacao «Senhor, tende piedade de
nos», somos tranquilizados: «Deus
todo-poderoso tenha compaixdo de
nos, perdoe 0s nossos pecados e nos
conduza & vida eterna». E com esta
confianca que a comunidade se
reune na presenca do Senhor,



especialmente no dia semanal que
recorda a ressurreicdo. Muitas
oracdes ditas «coletas» procuram
recordar-nos o grande dom da
misericordia. No tempo da
Quaresma, por exemplo, rezamos
com estas palavras: «Deus, Pai de
misericordia e fonte de toda a
bondade, que nos fizestes encontrar
no jejum, na oracdo e no amor
fraterno os remédios do pecado,
olhai benigno para a confissdo da
nossa humildade, de modo que,
abatidos pela consciéncia da culpa,
sejamos confortados pela vossa
misericordia».[4]Mais adiante, somos
introduzidos na Oracao Eucaristica
pelo Prefacio que proclama: «Na
vossa infinita misericordia, de tal
modo amastes o mundo que nos
enviastes Jesus Cristo, nosso
Salvador, em tudo semelhante ao
homem, menos no pecado».[5] Alids
a propria Oracdo IV é um hino a
misericordia de Deus: «Na vossa
misericordia, a todos socorrestes,


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn4
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn5

para que todos aqueles que Vos
procuram Vos encontrem».[6] «Tende
misericordia de nos, Senhor»:[7] é a
suplica premente que o sacerdote faz
na Oracdo Eucaristica para implorar
a participacdo na vida eterna. Depois
do Pai-Nosso, o sacerdote prolonga a
oracdo invocando apaze a
libertacdo do pecado, «ajudados pela
vossa misericérdia» e, antes da
saudacao da paz que os participantes
trocam entre si como expressao de
fraternidade e amor mutuo a luz do
perdéo recebido, o celebrante reza
de novo: «Nao olheis aos nossos
pecados, mas a fé da vossa Igreja».[8]
Através destas palavras, pedimos
com humilde confianca o dom da
unidade e da paz para a Santa Mae
Igreja. Assim a celebracdo da
misericordia divina culmina no
Sacrificio Eucaristico, memorial do
mistério pascal de Cristo, do qual
brota a salvacéo para todo o ser
humano, a historia e o mundo
inteiro. Em suma, cada momento da


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn6
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn7
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn8

Celebracao Eucaristica faz
referimento a misericordia de Deus.

Mas, em toda a vida sacramental, é-
nos dada com abundéancia a
misericordia. Realmente é
significativo que a Igreja tenha
querido fazer explicitamente apelo a
misericordia na formula dos dois
sacramentos chamados «de cura»: a
Reconciliagdo e a Ungdo dos
Enfermos. Assim reza a formula da
absolvi¢do: «Deus, Pai de
misericordia, que, pela morte e
ressurreicdo de seu Filho, reconciliou
o mundo consigo e infundiu o
Espirito para a remissdo dos pecados,
te conceda, pelo ministério da Igreja,
o perddo e a paz»;[9] e ao ungir a
pessoa doente: «Por esta santa Ungao
e pela sua piissima misericordia, o
Senhor venha em teu auxilio com a
graca do Espirito Santo».[10] Deste
modo, a referéncia a misericordia na
oracdo da Igreja, longe de ser apenas
parenética, é altamente realizadora,


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn9
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn10

ou seja, enquanto a invocamos com
fé, é-nos concedida; enquanto a
confessamos viva e real,
efetivamente transforma-nos. Este é
um conteudo fundamental da nossa
fé, que devemos conservar em toda a
sua originalidade: ainda antes e
acima da revelacgdo do pecado, temos
a revelacdo do amor com que Deus
criou o mundo e os seres humanos. O
amor € o primeiro ato com que Deus
Se deu a conhecer e vem ao nosso
encontro. Por isso mantenhamos o
coracdo aberto a confianca de ser
amados por Deus. O seu amor
sempre nos precede, acompanha e
permanece connosco, nao obstante o
nosso pecado.

6. Neste contexto, assume significado
particular também a escuta da
Palavra de Deus. Cada domingo, a
Palavra de Deus é proclamada na
comunidade crista, para que o Dia do
Senhor seja iluminado pela luz que
dimana do mistério pascal.[11] Na


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn11

Celebracdo Eucaristica, é como se
assistissemos a um verdadeiro
dialogo entre Deus e 0 seu povo. Com
efeito, na proclamacao das Leituras
biblicas, repassa-se a historia da
nossa salvagdo através da obra
incessante de misericordia que é
anunciada. Deus fala-nos ainda hoje
Ccomo a amigos, «convive»
connosco[12] oferecendo-nos a sua
companhia e mostrando-nos a senda
da vida. A sua Palavra faz-se
intérprete dos nossos pedidos e
preocupacoes e, simultaneamente,
resposta fecunda para podermos
experimentar concretamente a sua
proximidade. Qudo grande
importancia adquire a homilia, onde
«averdade anda de maos dadas com
a beleza e o bem»,[13] para fazer
vibrar o coracdo dos crentes perante
a grandeza da misericdrdia!l
Recomendo vivamente a preparagao
da homilia e o cuidado na sua
proclamacao. Sera tanto mais
frutuosa quanto mais o sacerdote


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn12
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn13

tiver experimentado em si mesmo a
bondade misericordiosa do Senhor.
Comunicar a certeza de que Deus nos
ama nao é um exercicio de retérica,
mas condicdo de credibilidade do
proprio sacerdocio. Por conseguinte,
viver a misericordia é a via mestra
para fazé-la tornar-se um verdadeiro
anuncio de consolacdo e conversao
na vida pastoral. A homilia, como
também a catequese, precisam de ser
sempre sustentadas por este coragdo
pulsante da vida crista.

7. A Biblia é a grande narracdo que
relata as maravilhas da misericérdia
de Deus. Nela, cada pagina esta
imbuida do amor do Pai, que, desde a
criacdo, quis imprimir no universo
os sinais de seu amor. O Espirito
Santo, através das palavras dos
profetas e dos escritos sapienciais,
moldou a histdria de Israel no
reconhecimento da ternura e
proximidade de Deus, ndo obstante a
infidelidade do povo. A vida de Jesus



e a sua pregacao marcam, de forma
determinante, a historia da
comunidade cristd, que
compreendeu a sua missdo com base
no mandato que Cristo lhe confiou de
ser instrumento permanente da sua
misericordia e do seu perdao (cf. Jo
20, 23). Através da Sagrada Escritura,
mantida viva pela fé da Igreja, o
Senhor continua a falar a sua Esposa,
indicando-lhe as sendas a percorrer
para que o Evangelho da salvagéo
chegue a todos. E meu vivo desejo
que a Palavra de Deus seja cada vez
mais celebrada, conhecida e
difundida, para que se possa, através
dela, compreender melhor o mistério
de amor que dimana daquela fonte
de misericordia. Claramente no-lo
recorda o Apdstolo: «Toda a Escritura
é inspirada por Deus e adequada
para ensinar, refutar, corrigir e
educar na justica» (2 Tm 3, 16).

Seria conveniente que cada
comunidade pudesse, num domingo



do Ano Liturgico, renovar o
compromisso em prol da difusao,
conhecimento e aprofundamento da
Sagrada Escritura: um domingo
dedicado inteiramente a Palavra de
Deus, para compreender a riqueza
inesgotavel que provém daquele
dialogo constante de Deus com 0 seu
povo. Nao ha de faltar a criatividade
para enriquecer o momento com
iniciativas que estimulem os crentes
a ser instrumentos vivos de
transmissdo da Palavra. Entre tais
iniciativas, conta-se certamente uma
difusdo mais ampla da lectio divina,
para que, através da leitura orante
do texto sagrado, a vida espiritual
encontre apoio e crescimento. A
lectio divina sobre os temas da
misericordia consentira de verificar
a grande fecundidade que deriva do
texto sagrado, lido a luz de toda a
tradicdo espiritual da Igreja, que leva
necessariamente a gestos e obras
concretas de caridade.[14]


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn14

8. A celebracdo da misericordia tem
lugar, duma forma muito particular,
no sacramento da Reconciliacgdo. Este
€ 0 momento em que sentimos o
abraco do Pai, que vem ao nosso
encontro para nos restituir a graca
de voltarmos a ser seus filhos. Nos
somos pecadores e carregamos
connosco o peso da contradicdo entre
0 que quereriamos fazer e aquilo
que, ao invés, acabamos
concretamente por fazer (cf. Rm 7,
14-21); mas a graca sempre nos
precede e assume o rosto da
misericordia que se torna eficaz na
reconciliacdo e no perdao. Deus faz-
nos compreender o seu amor imenso
precisamente a vista da nossa
realidade de pecadores. A graca é
mais forte, e supera qualquer
possivel resisténcia, porque o amor
tudo vence (cf. 1 Cor 13, 7).

No sacramento do Perddo, Deus
mostra o caminho da conversao a Ele
e convida a experimentar de novo a



sua proximidade. E um perddo que
pode ser obtido, comec¢ando antes de
mais nada a viver a caridade. Assim
no-lo recorda o apdstolo Pedro,
quando escreve que «0 amor cobre a
multiddo dos pecados» (I Ped 4, 8). SO
Deus perdoa os pecados, mas
também nos pede que estejamos
prontos a perdoar aos outros, como
Ele perdoa a nds: «Perdoai-nos as
nossas ofensas, assim como nos
perdoamos a quem nos tem
ofendido» (Mt 6, 12). Como é triste
quando ficamos fechados em nos
mesmos, incapazes de perdoar!
Prevalecem o ressentimento, a ira, a
vinganca, tornando a vida infeliz e
frustrando o jubiloso compromisso
pela misericordia.

9. Uma experiéncia de graca que a
Igreja viveu, com tanta eficacia, no
Ano Jubilar foi, certamente, o servico
dos Missiondarios da Misericordia. A
sua acdo pastoral pretendeu tornar
evidente que Deus ndo pde qualquer



barreira a quantos O procuram de
coracdo arrependido, mas vai ao
encontro de todos como um Pai.
Recebi muitos testemmunhos de
alegria pelo renovado encontro com
o Senhor no sacramento da
Confissdo. Nao percamos a
oportunidade de viver a fé, inclusive
como experiéncia da reconciliacdo.
«Reconciliai-vos com Deus» (2 Cor 5,
20): é o convite que ainda hoje dirige
0 Apostolo a cada crente para lhe
fazer descobrir a for¢ca do amor que
0 torna uma «nova criacdo» (2 Cor 5,
17).

Quero expressar a minha gratiddo a
todos os Missionarios da
Misericordia pelo valioso servico
oferecido para tornar eficaz a graca
do perddo. Mas este ministério
extraordindrio ndo termina com o
encerramento da Porta Santa. De
facto desejo que permaneca ainda,
até novas ordens, como sinal
concreto de que a graca do Jubileu



continua a ser viva e eficaz nas
varias partes do mundo. Sera
responsabilidade do Conselho
Pontificio para a Promocdo da Nova
Evangelizacdo seguir, neste periodo,
os Missiondarios da Misericordia,
como expressdo direta da minha
solicitude e proximidade e encontrar
as formas mais coerentes para o
exercicio deste precioso ministério.

10. Aos sacerdotes, renovo o convite
para se prepararem com grande
cuidado para o ministério da
Confissdo, que é uma verdadeira
missdo sacerdotal. Agradeco-vos
vivamente pelo voSso servigo e pego-
vos para serdes acolhedores com
todos, testemunhas da ternura
paterna ndo obstante a gravidade do
pecado, solicitos em ajudar a refletir
sobre o mal cometido, clarosao
apresentar os principios morais,
disponiveis para acompanhar os fiéis
no caminho penitencial respeitando
com paciéncia o seu passo,



clarividentes no discernimento de
cada um dos casos, generosos na
concessao do perdado de Deus. Como
Jesus, perante a adultera, optou por
permanecer em siléncio para a
salvar da condenacdo a morte, assim
também o sacerdote no
confessionario seja magnanimo de
coracao, ciente de que cada penitente
lhe recorda a sua propria condi¢do
pessoal: pecador mas ministro da
misericordia.

11. Gostaria que todos nos
meditassemos as palavras do
Apostolo, escritas no final da sua
vida, quando confessa a Timoteo ser
0 primeiro dos pecadores, mas
«justamente por isso alcancei
misericordia» (I Tm 1, 16). As suas
palavras tém uma forca que irrompe
também em nads levando-nos a
refletir sobre a nossa existéncia
vendo em acdo a misericordia de
Deus na mudanga, conversao e
transformacdo do nosso coracao:



«Dou gracas Aquele que me conforta,
Cristo Jesus Nosso Senhor, por me ter
considerado digno de confianca,
pondo-me ao seu servigo, a mim que
antes fora blasfemo, perseguidor e
violento. Mas alcancei

misericordia» (1 Tm 1, 12-13).

Por isso lembremos, com paixéo
pastoral sempre renovada, as
palavras do Apdstolo: «Tudo isto vem
de Deus, que nos reconciliou consigo
por meio de Cristo e nos confiou o
ministério da reconciliacdo» (2 Cor 5,
18). NOs, primeiro, fomos perdoados,
tendo em vista este ministério;
tornamo-nos testemunhas em
primeira méo da universalidade do
perddo. Ndo ha lei nem preceito que
possa impedir a Deus de reabracar o
filho que regressa a Ele
reconhecendo que errou, mas
decidido a comecar de novo. Deter-se
apenas na lei equivale a invalidar a
fé e a misericdrdia divina. H4 um
valor preparatorio na lei (cf. Gal 3,



24), cujo fim € o amor (cf. 1 Tm 1, 5).
Mas o cristdo é chamado a viver a
novidade do Evangelho, «a lei do
Espirito que da vida em Cristo
Jesus» (Rm 8, 2). Mesmo nos casos
mais complexos, onde se € tentado a
fazer prevalecer uma justica que
deriva apenas das normas, deve-se
crer na forca que brota da graca
divina.

Nos, confessores, temos experiéncia
de muitas conversdes que ocorrem
diante dos nossos olhos. Sintamos,
portanto, a responsabilidade de
gestos e palavras que possam chegar
ao fundo do coracao do penitente,
para que descubra a proximidade e a
ternura do Pai que perdoa. Ndo
invalidemos estes momentos com
comportamentos que possam
contradizer a experiéncia da
misericordia que se procura; mas,
antes, ajudemos a iluminar o espaco
da consciéncia pessoal com o amor
infinito de Deus (cf. 1 o 3, 20).



O sacramento da Reconciliagdo
precisa de voltar a ter o seu lugar
central na vida cristd; para isso
requerems-se sacerdotes que ponham
a sua vida ao servico do «ministério
da reconciliacdo» (2 Cor 5, 18), de tal
modo que a ninguém sinceramente
arrependido seja impedido de aceder
ao amor do Pai que espera o seu
regresso e, a0 mesmo tempo, a todos
seja oferecida a possibilidade de
experimentar a forga libertadora do
perdao.

Uma ocasido propicia pode ser a
celebracdo da iniciativa 24 horas
para o Senhor nas proximidades do
IV domingo da Quaresma, que goza
ja de amplo consenso nas dioceses e
continua a ser um forte apelo
pastoral para viver intensamente o
sacramento da Confissao.

12. Em virtude desta exigéncia, para
que nenhum obstaculo exista entre o
pedido de reconciliagdo e o perdéo



de Deus, concedo a partir de agora a
todos os sacerdotes, em virtude do
seu ministério, a faculdade de
absolver a todas as pessoas que
incorreram no pecado do aborto.
Aquilo que eu concedera de forma
limitada ao periodo jubilar[15] fica
agora alargado no tempo, ndo
obstante qualquer disposicdo em
contrario. Quero reiterar com todas
as minhas forgas que o aborto é um
grave pecado, porque pde fim a uma
vida inocente; mas, com igual forga,
posso e devo afirmar que nao existe
algum pecado que a misericordia de
Deus ndo possa alcancar e destruir,
quando encontra um coragao
arrependido que pede para se
reconciliar com o Pai. Portanto, cada
sacerdote faca-se guia, apoio e
conforto no acompanhamento dos
penitentes neste caminho de especial
reconciliacdo.

No Ano do Jubileu, aos fiéis que por
variados motivos frequentam as


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn15

igrejas oficiadas pelos sacerdotes da
Fraternidade de Sao Pio X, tinha-lhes
concedido receber valida e
licitamente a absolvigdo sacramental
dos seus pecados.[16] Para o bem
pastoral destes fiéis e confiando na
boa vontade dos seus sacerdotes para
que se possa recuperar, com a ajuda
de Deus, a plena comunhdao na Igreja
Catdlica, estabelego por minha
propria decisdo de estender esta
faculdade para além do periodo
jubilar, até novas disposi¢des sobre o
assunto, a fim de que a ninguém falte
jamais o sinal sacramental da
reconciliacdo através do perddo da
Igreja.

13. A misericdrdia possui também o
rosto da consolagdo. «Consolai,
consolai o meu povo» (Is 40, 1): sdo
as palavras sinceras que o profeta faz
ouvir ainda hoje, para que possa
chegar uma palavra de esperancga a
quantos estdo no sofrimento e na
aflicdo. Nunca deixemos que nos


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn16

roubem a esperanca que provém da
fé no Senhor ressuscitado. E verdade
que muitas vezes somos sujeitos a
dura prova, mas ndo deve jamais
esmorecer a certeza de que o Senhor
nos ama. A sua misericordia
expressa-se também na proximidade,
no carinho e no apoio que muitos
irmdos e irmas podem oferecer
quando sobrevém os dias da tristeza
e da aflicdo. Enxugar as lagrimas é
uma agao concreta que rompe o
circulo de soliddo onde muitas vezes
se fica encerrado.

Todos precisamos de consolacao,
porque ninguém estd imune do
sofrimento, da tribulacdo e da
incompreensdo. Quanta dor pode
causar uma palavra maldosa, fruto
da inveja, do ciume e da ira! Quanto
sofrimento provoca a experiéncia da
traicdo, da violéncia e do abandono!
Quanta amargura perante a morte
das pessoas queridas! E, todavia,
Deus nunca esta longe quando se



vivem estes dramas. Uma palavra
que anima, um abraco que te faz
sentir compreendido, uma caricia
que deixa perceber o amor, uma
oracdo que permite ser mais forte...
sdo todas expressoes da proximidade
de Deus atraveés da consolacao
oferecida pelos irméos.

As vezes, podera ser de grande ajuda
também o siléncio; porque em certas
ocasides ndo ha palavras para
responder as perguntas de quem
sofre. Mas, a falta da palavra, pode
suprir a compaixdo de quem esta
presente, proximo, ama e estende a
mado. Nao é verdade que o siléncio
seja um ato de rendicao; pelo
contrario, ¢ um momento de forga e
de amor. O proprio siléncio pertence
a nossa linguagem de consolacao,
porque se transforma num gesto
concreto de partilha e participacgéo
no sofrimento do irmao.



14. Num momento particular como o
nosso que, entre muitas crises,
regista também a da familia, é
importante fazer chegar uma palavra
de forca consoladora as nossas
familias. O dom do matrimoénio é
uma grande vocacao, que se ha de
viver, com a graca de Cristo, no amor
generoso, fiel e paciente. A beleza da
familia permanece inalterada, apesar
de tantas sombras e propostas
alternativas: «a alegria do amor que
se vive nas familias é também o
jubilo da Igreja».[17] A senda da vida
que leva um homem e uma mulher a
encontrarem-se, amarem-se e
prometerem reciprocamente, diante
de Deus, uma fidelidade para
sempre, € muitas vezes interrompida
pelo sofrimento, a traicdo e a solidao.
A alegria pelo dom dos filhos ndo
esta imune das preocupacdes
sentidas pelos pais com o0 seu
crescimento e formacao, com um
futuro digno de ser vivido
intensamente.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn17

A graca do sacramento do
Matrimoénio ndo so fortalece a
familia, para que seja o lugar
privilegiado onde se vive a
misericordia, mas também
compromete a comunidade crista e
toda a atividade pastoral para por
em realce o grande valor propositivo
da familia. Por isso, este Ano Jubilar
ndo pode perder de vista a
complexidade da realidade familiar
atual. A experiéncia da misericordia
torna-nos capazes de encarar todas
as dificuldades humanas com a
atitude do amor de Deus, que nao Se
cansa de acolher e acompanhar.[18]

Ndo podemos esquecer que cada um
traz consigo a riqueza e o peso da sua
propria historia, que nos distingue de
qualquer outra pessoa. A nossa vida,
com as suas alegrias e os seus
sofrimentos, é algo unico e
irrepetivel que se desenrola sob o
olhar misericordioso de Deus. Isto
requer, sobretudo por parte do


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn18

sacerdote, um discernimento
espiritual atento, profundo e
clarividente, para que toda a pessoa
sem excecdo, em qualquer situacdo
que viva, possa sentir-se
concretamente acolhida por Deus,
participar ativamente na vida da
comunidade e estar inserida naquele
Povo de Deus que incansavelmente
caminha para a plenitude do reino
de Deus, reino de justica, de amor, de
perddo e de misericordia.

15. Reveste-se de particular
importancia o momento da morte. A
Igreja viveu sempre esta dramatica
passagem a luz da ressurreicdo de
Jesus Cristo, que abriu a estrada para
a certeza da vida futura. Temos aqui
um grande desafio a abracar,
sobretudo na cultura contemporanea
que, muitas vezes, tende a banalizar
a morte até reduzi-la a simples ficg¢ao
ou a oculta-la. Ao contrario, a morte
ha de ser enfrentada e preparada
como uma passagem que, embora



dolorosa e inevitavel, é cheia de
sentido: o ato extremo de amor para
com as pessoas que se deixam e para
com Deus a cujo encontro se vai. Em
todas as religides, 0 momento da
morte — como alias o do nascimento —
é acompanhado por uma presenca
religiosa. NOs vivemos a experiéncia
das exéquias como uma oracao cheia
de esperanca para a alma da pessoa
falecida e para dar consolacao
aqueles que sofrem a separacdo da
pessoa amada.

Estou convencido de que ha
necessidade, na pastoral animada
por uma fé viva, de tornar palpavel
como os sinais liturgicos e as nossas
oracgOes sdo expressdo da
misericérdia do Senhor. E Ele
proprio que oferece palavras de
esperanca, porque nada nem
ninguém podera separar-nos jamais
do seu amor (cf. Rm 8, 35.38-39). A
partilha deste momento pelo
sacerdote é um acompanhamento



importante, porque lhe permite viver
a proximidade a comunidade crista
no momento de fraqueza, solidao,
incerteza e pranto.

16. Termina o Jubileu e fecha-se a
Porta Santa. Mas a porta da
misericordia do nosso coragao
permanece sempre aberta de par em
par. Aprendemos que Deus Se inclina
sobre nos (cf. Os 11, 4), para que
também nds possamos imita-Lo
inclinando-nos sobre o0s irméaos. A
saudade que muitos sentem de
regressar a casa do Pai, que aguarda
a sua chegada, é suscitada também
por testemunhas sinceras e
generosas da ternura divina. A Porta
Santa, que cruzamos neste Ano
Jubilar, introduziu-nos no caminho
da caridade, que somos chamados a
percorrer todos os dias com
fidelidade e alegria. F a estrada da
misericordia que torna possivel
encontrar tantos irmdos e irmas que
estendem a mao para que alguém a



possa agarrar a fim de caminharem
juntos.

Querer estar perto de Cristo exige
fazer-se proximo dos irmdaos, porque
nada é mais agradavel ao Pai do que
um sinal concreto de misericordia.
Por sua propria natureza, a
misericordia torna-se visivel e
palpavel numa ac¢do concreta e
dindmica. Uma vez que se
experimentou a misericordia em
toda a sua verdade, nunca malis se
volta atras: cresce continuamente e
transforma a vida. E, na verdade,
uma nova criacdo que faz um
coracgdo novo, capaz de amar
plenamente, e purifica os olhos para
reconhecerem as necessidades mais
ocultas. Como sdo verdadeiras as
palavras com que a Igreja reza na
Vigilia Pascal, depois da leitura da
narracdo da criacdo: «Senhor nosso
Deus, que de modo admiravel
criastes o homem e de modo mais
admiravel o redimistes...»![19]


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn19

A misericordia renova e redime,
porque é o encontro de dois
coracOes: o de Deus que vem ao
encontro do coracdo do homem. Este
inflama-se e o primeiro cura-o: o
coracdo de pedra fica transformado
em coracao de carne (cf. Ez 36, 26),
capaz de amar, ndo obstante o seu
pecado. Nisto se nota que somos
verdadeiramente uma «nova
criacdo» (Gal 6, 15): sou amado, logo
existo; estou perdoado, por
conseguinte renas¢o para uma vida
nova, fui «misericordiado» e,
consequentemente, feito instrumento
da misericordia.

17. Durante o Ano Santo,
especialmente nas «sextas-feiras da
misericordia», pude verificar
concretamente a grande quantidade
de bem que existe no mundo. Com
frequéncia, ndo é conhecido porque
se realiza diariamente de forma
discreta e silenciosa. Embora néo
facam noticia, existem muitos sinais



concretos de bondade e ternura para
com os mais humildes e indefesos, os
que vivem mais sozinhos e
abandonados. Ha verdadeiros
protagonistas da caridade, que nado
deixam faltar a solidariedade aos
mais pobres e infelizes. Agradecemos
ao Senhor por estes dons preciosos,
que convidam a descobrir a alegria
de aproximar-se da humanidade
ferida. Com gratiddo, penso nos
inumeros voluntarios que
diariamente dedicam o seu tempo a
manifestar a presenca e proximidade
de Deus com a sua entrega. O seu
servico é uma genuina obra de
misericordia, que ajuda muitas
pessoas a aproximar-se da Igreja.

18. £ a hora de dar espaco a
imaginacdo a propdsito da
misericordia para dar vida a muitas
obras novas, fruto da graca. A Igreja
precisa de narrar hoje aqueles
«muitos outros sinais» que Jesus
realizou e que «ndo estdo



escritos» (Jo 20, 30), de modo que
sejam expressdo eloquente da
fecundidade do amor de Cristo e da
comunidade que vive d’Ele. Ja se
passaram mais de dois mil anos, e
todavia as obras de misericordia
continuam a tornar visivel a
bondade de Deus.

Ainda hoje populagoes inteiras
padecem a fome e a sede, sendo
grande a preocupacdo suscitada
pelas imagens de criancas que ndo
tém nada para se alimentar.
Multiddes de pessoas continuam a
emigrar dum pais para outro a
procura de alimento, trabalho, casa e
paz. A doenca, nas suas varias
formas, € um motivo permanente de
aflicdo que requer ajuda, consolacao
e apoio. Os estabelecimentos
prisionais sdo lugares onde muitas
vezes, a pena restritiva da liberdade,
se juntam transtornos por vezes
graves devido as condicdes
desumanas de vida. O analfabetismo



ainda é muito difuso, impedindo aos
meninos e meninas de se formarem,
expondo-os a novas formas de
escraviddo. A cultura do
individualismo exacerbado,
sobretudo no Ocidente, leva a perder
o sentido de solidariedade e
responsabilidade para com os outros.
O proprio Deus continua a ser hoje
um desconhecido para muitos; isto
constitui a maior pobreza e o maior
obstaculo para o reconhecimento da
dignidade inviolavel da vida
humana.

Em suma, as obras de misericordia
corporal e espiritual constituem até
aos nossos dias a verificacao da
grande e positiva incidéncia da
misericordia como valor social. Com
efeito, esta impele a arregacar as
mangas para restituir dignidade a
milhdes de pessoas que sdo nossos
irmaos e irmas, chamados connosco
a construir uma «cidade fidvel».[20]


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn20

19. Muitos sinais concretos de
misericordia foram realizados
durante este Ano Santo.
Comunidades, familias e individuos
crentes redescobriram a alegria da
partilha e a beleza da solidariedade.
Mas ndo basta. O mundo continua a
gerar novas formas de pobreza
espiritual e material, que
comprometem a dignidade das
pessoas. E por isso que a Igreja deve
permanecer vigilante e pronta para
individuar novas obras de
misericordia e implementa-las com
generosidade e entusiasmo.

Assim, ponhamos todo o esfor¢o em
dar formas concretas a caridade e, ao
mesmo tempo, entender melhor as
obras de misericdrdia. Com efeito,
esta possui um efeito inclusivo pelo
que tende a difundir-se como uma
nodoa de azeite e ndo conhece
limites. E, neste sentido, somos
chamados a dar um novo rosto as
obras de misericordia que



conhecemos desde sempre. De facto
a misericordia extravasa; vai sempre
mais além, é fecunda. E como o
fermento que faz levedar a massa (cf.
Mt 13, 33), e como o grao de
mostarda que se transforma numa
arvore (cf. Lc 13, 19).

A titulo de exemplo, basta pensar na
obra de misericordia corporal vestir
quem esta nu (cf. Mt 25, 36.38.43.44).
A mesma nos reconduz aos
primordios, ao jardim do Eden,
quando Adao e Eva descobriram que
estavam nus e, ouvindo aproximar-
Se o Senhor, tiveram vergonha e
esconderam-se (cf. Gn 3, 7-8).
Sabemos que o Senhor castigou-os;
no entanto, Ele «fez a Adao e a sua
mulher tunicas de peles e vestiu-

os» (Gn 3, 21). A vergonha é superada
e a dignidade restituida.

Fixemos o olhar também em Jesus no
Golgota. Na cruz, o Filho de Deus esta
nu; a sua tunica foi sorteada e levada



pelos soldados (cf. Jo 19, 23-24); Ele
nao tem mais nada. Na cruz,
manifesta-se ao maximo a partilha
de Jesus com as pessoas que
perderam a dignidade, por terem
sido privadas do necessario. Assim
como a Igreja é chamada a ser a
«tunica de Cristo»[21] para revestir o
seu Senhor, assim também ela se
comprometeu a tornar-se solidaria
com os nus da terra a fim de
recuperarem a dignidade de que
foram despojados. Assim as palavras
de Jesus — «estava nu e destes-me que
vestir» (Mt 25, 36) — obrigam-nos a
ndo desviar o olhar das novas formas
de pobreza e marginalizacdo que
impedem as pessoas de viverem com
dignidade.

Ndao ter trabalho nem receber um
saldrio justo, ndo poder ter uma casa
ou uma terra onde habitar, ser
discriminados pela fé, a raca, a
posicdo social... estas e muitas outras
sdo condicOes que atentam contra a


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftn21

dignidade da pessoa; frente a elas, a
acdo misericordiosa dos cristdos
responde, antes de mais nada, com a
vigilancia e a solidariedade. Hoje sdo
tantas as situacdes em que podemos
restituir dignidade as pessoas,
consentindo-lhes uma vida humana.
Basta pensar em tantos meninos e
meninas que sofrem violéncias de
varios tipos, que lhes roubam a
alegria da vida. Os seus rostos tristes
e desorientados permanecem
impressos na minha mente; pedem a
nossa ajuda para serem libertados da
escraviddo do mundo
contemporaneo. Estas criancas sdo os
jovens de amanha; como estamos a
prepara-las para viverem com
dignidade e responsabilidade? Com
que esperanca podem elas enfrentar
0 seu presente e o seu futuro?

O carater social da misericordia
exige que ndo permanecamos inertes
mas afugentemos a indiferenca e a
hipocrisia para que os planos e o0s



projetos ndo fiquem letra morta. Que
o Espirito Santo nos ajude a estar
sempre prontos a prestar de forma
efetiva e desinteressada a nossa
contribuicdo, para que a justica e
uma vida digna ndo permanecam
meras palavras de circunstancia, mas
sejam o compromisso concreto de
quem pretende testemunhar a
presenca do Reino de Deus.

20. Somos chamados a fazer crescer
uma cultura de misericordia, com
base na redescoberta do encontro
com os outros: uma cultura na qual
ninguém olhe para o outro com
indiferenca, nem vire a cara quando
vé o sofrimento dos irmaos. As obras
de misericordia sdo «artesanais»:
nenhuma delas é copia da outra; as
nossas maos podem molda-las de mil
modos e, embora seja unico o Deus
que as inspira e unica a «matéria» de
que sdo feitas, ou seja, a propria
misericordia, cada uma adquire uma
forma distinta.



Com efeito, as obras de misericordia,
tocam toda a vida duma pessoa. Por
isso, temos possibilidade de criar
uma verdadeira revolugdo cultural
precisamente a partir da
simplicidade de gestos que podem
alcancar o corpo e o espirito, isto é, a
vida das pessoas. £ um compromisso
que a comunidade crista pode
assumir, na certeza de que a Palavra
do Senhor néo cessa de a chamar
para sair da indiferenca e do
individualismo em que somos
tentados a fechar-nos levando uma
existéncia comoda e sem problemas.
«0Os pobres, sempre os tendes
convosco» (Jo 12, 8): disse Jesus aos
seus discipulos. Nao ha desculpa que
possa justificar a incuria, quando
sabemos que Ele Se identificou com
cada um deles.

A cultura da misericérdia forma-se
na oracdo assidua, na abertura docil
a acao do Espirito, na familiaridade
com a vida dos Santos e na



solidariedade concreta para com 0s
pobres. E um convite premente para
ndo se equivocar onde é
determinante comprometer-se. A
tentacdo de se limitar a fazer a
«teoria da misericdrdia» é superada
na medida em que esta se faz vida
diaria de participacdo e partilha.
Alias, nunca devemos esquecer as
palavras com que o apostolo Paulo -
ao contar o encontro depois da sua
conversdo com Pedro, Tiago e Jodo -
pOe em realce um aspeto essencial da
sua missdo e de toda a vida crista:
«S0 nos disseram que nos deviamos
lembrar dos pobres — o que procurei
fazer com o maior empenho» (Gal 2,
10). Nao podemos esquecer-nos dos
pobres: trata-se dum convite hoje
mais atual do que nunca, que se
impoe pela sua evidéncia evangélica.

21. Que a experiéncia do Jubileu
imprima em nos estas palavras do
apostolo Pedro: outrora «ndo tinheis
alcancado misericordia e agora



alcancastes misericordia» (1 Ped 2,
10). Nao guardemos ciosamente s
para nos tudo o que recebemos;
saibamos partilha-lo com os irmdaos
atribulados, para que sejam
sustentados pela forca da
misericordia do Pai. As nossas
comunidades abram-se para alcangar
a todas as pessoas que vivem no seu
territorio, para que chegue a todas a
caricia de Deus atraveés do
testemunho dos crentes.

Este é o tempo da misericordia. Cada
dia da nossa caminhada é marcado
pela presenca de Deus, que guia 0s
nossos passos com a forca da graca
que o Espirito infunde no coracao
para o plasmar e torna-lo capaz de
amar. E o tempo da misericérdia para
todos e cada um, para que ninguém
possa pensar que é alheio a
proximidade de Deus e a forga da sua
ternura. E o tempo da misericérdia
para que quantos se sentem fracos e
indefesos, afastados e sozinhos



possam individuar a presenca de
irmdos e irmas que os sustentam nas
suas necessidades. E o tempo da
misericordia para que os pobres
sintam pousado sobre si o olhar
respeitoso mas atento daqueles que,
vencida a indiferenca, descobrem o
essencial da vida. E o tempo da
misericordia para que cada pecador
ndo se canse de pedir perddo e sentir
a mao do Pai, que sempre acolhe e
abraca.

A luz do «Jubileu das Pessoas
Excluidas Socialmente», celebrado
quando ja se iam fechando as Portas
da Misericordia em todas as
catedrais e santuarios do mundo,
intul que, como mais um sinal
concreto deste Ano Santo
extraordindrio, se deve celebrar em
toda a Igreja, na ocorréncia do XXXIII
Domingo do Tempo Comum, o Dia
Mundial dos Pobres. Sera a mais
digna preparacdo para bem viver a
solenidade de Nosso Senhor Jesus



Cristo Rei do Universo, que Se
identificou com os mais pequenos e
0s pobres e nos ha de julgar sobre as
obras de misericérdia (cf. Mt 25,
31-46). Sera um Dia que vai ajudar as
comunidades e cada batizado a
refletir como a pobreza esta no
amago do Evangelho e tomar
consciéncia de que ndo podera haver
justica nem paz social enquanto
Lazaro jazer a porta da nossa casa
(cf. Lc 16, 19-21). Além disso este Dia
constituira uma forma genuina de
nova evangelizacdo (cf. Mt 11, 5),
procurando renovar o rosto da Igreja
na sua perene a¢io de conversao
pastoral para ser testemunha da
misericordia.

22. Sobre nos permanecem pousados
os olhos misericordiosos da Santa
Mae de Deus. Ela é a primeira que
abre a procissdo e nos acompanha no
testemunho do amor. A Mae da
Misericordia reune a todos sob a
protecdo do seu manto, como A quis



frequentemente representar a arte.
Confiemos na sua ajuda materna e
sigamos a indicacdo perene que nos
da de olhar para Jesus, rosto radiante
da misericordia de Deus.

Dado em Roma, junto de Sdo Pedro,
em 20 de novembro — Solenidade de
Cristo Rei — do Ano do Senhor de 2016,
quarto do meu pontificado.

FRANCISCO

[1] In Johannis33, 5.
[2] HERMAS, O Pastor, 42, 1-4.

[3] Cf. Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 27.

[4] Missal Romano, III Domingo da
Quaresma.

[5] Ibid., Prefacio VII dos Domingos
do Tempo Comum.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref1
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref2
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref3
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uma_renova%C3%A7%C3%A3o_eclesial_inadi%C3%A1vel_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uma_renova%C3%A7%C3%A3o_eclesial_inadi%C3%A1vel_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uma_renova%C3%A7%C3%A3o_eclesial_inadi%C3%A1vel_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Uma_renova%C3%A7%C3%A3o_eclesial_inadi%C3%A1vel_
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref4
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref5

[6] Ibid., Oracao Eucaristica IV.
[7] Ibid., Oracgao Eucaristica II.
[8] Ibid., Ritos da Comunhdo.
[9] Ritual da Peniténcia, n. 46.

[10] Ritual da Ungdo dos Enfermos, n.
76.

[11] Cf. Concilio Ecuménico Vaticano
II, Const. Sacrosanctum Concilium,
106.

[12] Idem, Const. dogm. Dei Verbum,
2.

[13] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium, 142.

[14] Cf. Bento XVI, Exort. ap. pds-
sinodal Verbum Domini, 86-87.

[15] Cf. Carta pela qual se concede a
indulgéncia por ocasido do Jubileu da
Misericordia, 1 de setembro de 2015.


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref6
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref7
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref8
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref9
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref10
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref11
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19631204_sacrosanctum-concilium_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref12
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651118_dei-verbum_po.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref13
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#Palavras_que_abrasam_os_cora%C3%A7%C3%B5es
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref14
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/apost_exhortations/documents/hf_ben-xvi_exh_20100930_verbum-domini.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref15
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html

[16] Cf. ibidem.

[17] Francisco, Exort. ap. pds-sinodal
Amoris laetitia, 1.

[18] Cf. ibid., 291-300.

[19] Missal Romano, Vigilia Pascal,
Oracdo depois da Primeira Leitura.

[20] Bento XVI, Carta enc. Lumen
fidei, 50.

[21] Cipriano, A unidade da Igreja
Catolica, 7.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/carta-
apostolica-misericordia-et-misera/
(20/01/2026)


https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref16
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/letters/2015/documents/papa-francesco_20150901_lettera-indulgenza-giubileo-misericordia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref17
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref18
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20160319_amoris-laetitia.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref19
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref20
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/papa-francesco-lettera-ap_20161120_misericordia-et-misera.html#_ftnref21
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-misericordia-et-misera/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-misericordia-et-misera/

	Carta Apostólica “Misericordia et misera”

