opusdei.org

Carta Apostolica “In
unitate fidei”

O Papa Ledo XIV publicou, no
domingo, 23 de novembro,
Solenidade de Jesus Cristo Rei
do Universo, a Carta Apostolica
"In unitate fidei", por ocasido
dos 1700 anos do Concilio de
Niceia. O texto, apresentado as
vésperas da Viagem Apostolica
do Pontifice a Turquia, traz
como um forte apelo a
renovacao da fé e a unidade dos
cristaos.

27/11/2025



Carta Apostolica “In unitate
fidei” no 1.700° aniversario do
Concilio de Niceia (23 de
novembro de 2025)

1. Na unidade da fé, proclamada
desde os primordios da Igreja, os
cristaos sdo chamados a caminhar
em concordia, guardando e
transmitindo com amor e alegria o
dom recebido. Isto é expresso nas
palavras do Credo: “Cremos em Jesus
Cristo, Filho unigénito de Deus, que
desceu do céu para a nossa
salvacdo”, formuladas pelo Concilio
de Niceia, primeiro evento
ecuménico da historia da
cristandade, ha 1700 anos.

Ao me preparar para realizar a
Viagem Apostolica a Turquia, desejo,
com esta carta, incentivar toda a
Igreja a renovar o impulso na
profissao da fé, cuja verdade — que
ha séculos constitui o patrimonio



comum dos cristdos — merece ser
confessada e aprofundada de
maneira sempre nova e atual. A este
respeito, foi aprovado um precioso
documento da Comissdo Teoldgica
Internacional: Jesus Cristo, Filho de
Deus, Salvador. O 1.700° aniversdario
do Concilio Ecuménico de Niceia.
Remeto-me a ele, porque oferece
perspectivas uteis para aprofundar a
importancia e a atualidade néo s6
teoldgica e eclesial, mas também
cultural e social do Concilio de
Niceia.

2. “Principio do Evangelho de Jesus
Cristo, Filho de Deus”: assim Sao
Marcos intitula o seu Evangelho,
resumindo toda a sua mensagem
precisamente no sinal da filiacdo
divina de Jesus Cristo. Da mesma
forma, o apdstolo Paulo sabe que é
chamado a anunciar o Evangelho de
Deus sobre o seu Filho, morto e
ressuscitado por nos (cf. Rm 1, 9), que
é 0 “sim” definitivo de Deus as


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_po.html

promessas dos profetas (cf. 2 Cor 1,
19-20). Em Jesus Cristo, o Verbo, que
era Deus antes dos tempos e por
meio do qual todas as coisas foram
feitas — recita o prélogo do Evangelho
de Sdo Jodo -, “fez-se homem e veio
habitar conosco” (Jo 1, 14). N’Ele,
Deus tornou-se nosso proximo, de
modo que tudo o que fizermos a cada
um dos nossos irmaos, fazemo-lo a
Ele (cf.Mt 25,40).

E, portanto, uma coincidéncia
providencial que neste Ano Santo,
dedicado a nossa esperanca que €
Cristo, celebremos também o 1.700°
aniversario do primeiro Concilio
Ecumeénico de Niceia, que
proclamou, no ano de 325, a
profissdo de fé em Jesus Cristo, Filho
de Deus. Isto constitui o coracdo da fé
crista. Ainda hoje, na celebracao
eucaristica dominical, pronunciamos
o Credo Niceno-Constantinopolitano,
profissao de fé que une todos os
cristdos. E a fé nos da esperanca nos



tempos dificeis que vivemos, em
meio a muitas preocupacoes e
medos, ameacas de guerra e
violéncia, desastres naturais, graves
injusticas e desequilibrios, fome e
miséria sofridas por milhdes de
nossos irmaos e irmas.

3. Os tempos do Concilio de Niceia
ndo eram menos turbulentos.
Quando ele comecou, em 325, as
feridas das perseguicdes contra os
cristdos ainda estavam abertas. O
Edito de tolerancia de Mildo (313),
promulgado pelos dois Imperadores
— Constantino e Licinio — parecia
anunciar o inicio de uma nova era de
paz. No entanto, passadas as
ameacas externas, logo surgiram
disputas e conflitos internos na
Igreja.

Ario, um presbitero de Alexandria do
Egito, ensinava que Jesus ndo é
verdadeiramente o Filho de Deus;
embora ndo seja uma simples



criatura, Ele seria um ser
intermediario entre o Deus
inatingivelmente distante e nos.
Além disso, teria havido um tempo
em que o Filho “ndo era”. Isso estava
em consonancia com a mentalidade
difundida na época e, sendo assim,
parecia plausivel.

Mas Deus ndo abandona a sua Igreja,
suscitando sempre homens e
mulheres corajosos, testemunhas da
fé, e pastores que guiam o seu Povo e
lhe indicam o caminho do
Evangelho. O Bispo Alexandre de
Alexandria percebeu que os
ensinamentos de Ario nfo eram de
todo coerentes com a Sagrada
Escritura. Como Ario néo se
mostrava disposto a conciliacdo,
Alexandre convocou os Bispos do
Egito e da Libia para um sinodo que
condenou o ensinamento de Ario;
enviou entdo uma carta aos outros
Bispos do Oriente para os informar
detalhadamente. No Ocidente, entrou



em acéo o bispo Osio de Cérdova, na
Espanha, que ja havia se mostrado
um fervoroso confessor da fé
durante a perseguicdo sob o
Imperador Maximiano e que gozava
da confianga do Bispo de Roma, o
Papa Silvestre I.

No entanto, os seguidores de Ario
também se uniram. Isso levou a uma
das maiores crises na historia da
Igreja do primeiro milénio. O motivo
da disputa, na verdade, ndo era um
detalhe secundario. Tratava-se do
cerne da fé crista, ou seja, da
resposta a pergunta decisiva que
Jesus fez aos discipulos em Cesareia
de Filipe: “Quem dizeis que eu

sou?” (Mt 16, 15).

4. Enquanto a controversia se
intensificava, o Imperador
Constantino percebeu que, com o
risco para a unidade da Igreja,
também a unidade do Império estava
ameacada. Convocou entdo todos os



bispos para um Concilio Ecuménico,
ou seja, universal — em Niceia — para
restabelecer a unidade. O Sinodo,
chamado dos “318 Padres”, decorreu
sob a presidéncia do Imperador: o
numero de bispos reunidos era sem
precedentes. Alguns deles ainda
traziam os sinais das torturas
sofridas durante a perseguicdo. A
grande maioria deles era
proveniente do Oriente, enquanto
parece que apenas cinco eram
ocidentais. O Papa Silvestre confiou
na figura, teologicamente abalizada,
do Bispo Osio de Cérdova e enviou
dois presbiteros romanos.

5. Os Padres do Concilio
testemunharam a sua fidelidade a
Sagrada Escritura e a Tradicao
apostolica, tal como era professada
durante o batismo, de acordo com o
mandato de Jesus: “Ide, pois, fazei
discipulos de todos os povos,
batizando-os em nome do Pai, do
Filho e do Espirito Santo” (Mt 28, 19).



No Ocidente, existiam varias
formulas, entre as quais o chamado
Credo dos Apoéstolos™. Também no
Oriente existiam muitas profissdes
batismais, com estrutura semelhante.
Néo se tratava de uma linguagem
erudita e complicada, mas sim —
como se disse mais tarde — de uma
linguagem simples e compreensivel
para os pescadores do mar da
Galileia.

Com base nisso, o Credo Niceno
comeca professando: “Cremos em um
soO Deus, Pai onipotente, artifice de
todas as coisas visiveis e invisiveis
Com isso, os Padres conciliares
expressaram a fé no Deus unico. No
Concilio, ndo houve controvérsia a
esse respeito. Em vez disso, foi
discutido um segundo artigo, que
também usa a linguagem da Biblia
para professar a fé em “um so
Senhor, Jesus Cristo, Filho de Deus”.
O debate deveu-se a necessidade de
responder a questdo levantada por

»[2]



Ario sobre como se deveria entender
a afirmacdo “Filho de Deus” e como
ela poderia ser conciliada com o
monoteismo biblico. Assim, o
Concilio foi chamado a definir o
significado correto da fé em Jesus
como “o Filho de Deus”.

Os Padres confessaram que Jesus € o
Filho de Deus na medida em que é
”da substancia (ousia)do Pai [...]
gerado, ndo criado, da mesma
substancia (homootusios) do Pai”.
Com esta definicdo, a tese de Ario foi
radicalmente rejeitada®™. Para
expressar a verdade da fé, o Concilio
usou duas palavras, “substancia” (
ousia) e ”’da mesma

substancia” (homootisios), que ndo se
encontram na Escritura. Ao fazé-lo,
ndo quis substituir as afirmacoes
biblicas pela filosofia grega. Pelo
contrario, o Concilio utilizou estes
termos para afirmar com clareza a fé
biblica, distinguindo-a do erro
helenizante de Ario. A acusacéo de



helenizac¢do nao se aplica, portanto,
aos Padres de Niceia, mas a falsa
doutrina de Ario e seus seguidores.

De forma positiva, os Padres de
Niceia quiseram permanecer
firmemente fiéis ao monoteismo
biblico e ao realismo da encarnacao.
Eles quiseram reafirmar que o unico
Deus verdadeiro ndo esta
inatingivelmente distante de nos,
mas, pelo contrario, aproximou-se e
veio ao nosso encontro em Jesus
Cristo.

6. Para expressar a sua mensagem na
linguagem simples da Biblia e da
liturgia, familiar a todo o Povo de
Deus, o Concilio retoma algumas
formulacdes da profissdo batismal:
“Deus de Deus, luz da luz, Deus
verdadeiro de Deus verdadeiro”.
Assim, o Concilio retoma a metafora
biblica da luz: “Deus é luz” (1 Jo 1, 5;
cf. Jo 1,4-5). Como a luz que irradia e
comunica a si mesma sem se



extinguir, também o Filho é o reflexo
(apaugasma)da gloria de Deus e a
imagem (character) do seu ser
(hipostase)(cf. Heb 1, 3; 2 Cor 4,4). 0
Filho encarnado, Jesus, €, portanto, a
luz do mundo e da vida (cf. Jo 8, 12).
Através do batismo, os olhos do
nosso coracao sao iluminados (cf. Ef
1, 18), para que também nos
possamos ser luz no mundo (cf. Mt 5,
14).

Finalmente, o Credo afirma que o
Filho é “Deus verdadeiro de Deus
verdadeiro”. Em muitos lugares, a
Biblia distingue os idolos mortos do
Deus verdadeiro e vivo. O Deus
verdadeiro é o Deus que fala e age na
historia da salvagdo: o Deus de
Abrado, Isaac e Jacd, que se revelou a
Moisés na sarca ardente (cf. Ex 3, 14),
0 Deus que vé a miséria do povo,
ouve o seu clamor, o guia e o
acompanha atraveés do deserto com a
coluna de fogo (cf. Ex 13, 21), fala-lhe
com voz de trovao (cf. Dt 5, 26) e tem



compaixdo dele (cf. Os 11, 8-9). O
cristdo é, portanto, chamado a
converter-se dos idolos mortos para o
Deus vivo e verdadeiro (cf. Act 12, 25;
1 Ts1,9). Neste sentido, Simao Pedro
confessa em Cesareia de Filipe: “Tu
és 0 Messias, o Filho do Deus

vivo” (Mt 16, 16).

7. 0 Credo de Niceia ndo formula
uma teoria filosofica. Professa a fé no
Deus que nos redimiu por meio de
Jesus Cristo. Trata-se do Deus vivo:
Ele quer que tenhamos vida e que a
tenhamos em abundancia (cf. Jo 10,
10). Por isso, o Credo continua com
as palavras da profissdo batismal: o
Filho de Deus que “por causa de
nossa salvacgdo desceu, se encarnou e
se fez homem, e padeceu, e
ressuscitou ao terceiro dia, e subiu
aos céus, havendo de vir julgar os
vivos e os mortos”. Isto torna claro
que as afirmacdes cristoldgicas de fé
do Concilio estdo inseridas na



histdria da salvacao entre Deus e as
suas criaturas.

Santo Atanasio, que havia
participado no Concilio como
didacono do Bispo Alexandre e
sucedeu-lhe na catedra de
Alexandria do Egito, sublinhou
varias vezes e com grande forca a
dimensdo soterioldgica expressa no
Credo Niceno. Com efeito, escreve
que o Filho, descido dos céus,
“tornou-nos filhos do Pai e, tornando-
se Ele mesmo homem, divinizou os
homens. Nao se tornou Deus a partir
da sua humanidade, mas a partir da
sua divindade tornou-se homem para
poder divinizar-nos”™. Isto é possivel
somente se o Filho é
verdadeiramente Deus: nenhum ser
mortal pode, com efeito, derrotar a
morte e nos salvar; s6 Deus pode
fazé-lo. Foi Ele quem nos libertou no
seu Filho feito homem para que
féssemos livres (cf. GL 5, 1).



Merece destaque, no Credo de Niceia,
o verbo descendit, “desceu”. Sao
Paulo descreve com palavras fortes
este movimento: “[Cristo] esvaziou-se
a si mesmo, tomando a condicdo de
servo, tornando-se semelhante aos
homens” (FI 2, 7). De modo
semelhante escreve Sdo Jodo no
prologo do seu Evangelho: “o Verbo
fez-se homem e veio habitar
conosco” (Jo 1, 14). Por isso — ensina a
Carta aos Hebreus — “nao temos um
Sumo Sacerdote que ndo possa
compadecer-se das nossas fraquezas,
pois Ele foi provado em tudo como
nos, exceto no pecado” (Heb 4, 15).
Na noite antes da sua morte,
inclinou-se como um escravo para
lavar os pés dos discipulos (cf. Jo 13,
1-17). E, s6 quando pode colocar os
dedos na ferida do lado do Senhor
ressuscitado, o apostolo Tomé
confessou: “Meu Senhor e meu
Deus!” (Jo 20, 28).



F precisamente em virtude da sua
encarnacao que encontramos o
Senhor nos nossos irméos e irmas
necessitados: “todas as vezes que
fizestes isso a um dos menores de
meus irmados, foi a mim que o
fizestes” (Mt 25, 40). Assim sendo, o
Credo Niceno ndo nos fala de um
Deus distante, inatingivel, imdvel,
que repousa em si mesmo, mas de
um Deus que esta perto de nos, que
nos acompanha no nosso caminho
pelas estradas do mundo e nos
lugares mais obscuros da terra. A sua
imensiddo manifesta-se quando se
faz pequeno e despoja-se da sua
majestade infinita, tornando-se nosso
proximo nos pequenos e nos pobres.
Esta realidade revoluciona as
concepcdes pagas e filosoficas de
Deus.

Ha outra palavra do Credo Niceno
que se torna para nos hoje
particularmente reveladora. A
afirmacao biblica “fez-se carne”,



precisada com a insercdo da palavra
“homem” apds a palavra
“encarnado”. Assim, Niceia distancia-
se da falsa doutrina segundo a qual o
Logosteria assumido apenas um
COrpo como revestimento externo,
mas ndo uma alma humana, dotada
de intelecto e livre—arbitrio. Pelo
contrario, quer afirmar o que o
Concilio de Calceddnia (451)
declararia explicitamente: em Cristo,
Deus assumiu e redimiu todo o ser
humano, com corpo e alma. O Filho
de Deus fez-se homem - explica
Santo Atanasio — para que nos,
homens, pudéssemos ser
divinizados®™. Esta inteligéncia
luminosa da Revelacdo divina foi
preparada por Santo Irineu de Lido e
Origenes, desenvolvendo-se depois
com grande riqueza na
espiritualidade oriental.

A divinizac¢do ndo tem nada a ver
com a auto—-deificacdo do homem.
Pelo contrario, a diviniza¢do nos



protege da tentagdo primordial de
querer ser como Deus (cf. Gn 3, 5). O
que Cristo é por natureza, nos nos
tornamos por graca. Através da obra
da redencdo, Deus ndo so restaurou a
nossa dignidade humana como
imagem de Deus, mas Aquele que nos
criou de forma maravilhosa nos
tornou participantes, de forma ainda
mais admiravel, da sua natureza
divina (cf. 2 Pe 1, 4).

Logo, a divinizacdo é a verdadeira
humanizacéo. E por isso que a
existéncia do homem aponta para
além de si mesmo, procura além de si
mesmo, deseja algo além de si
mesmo e estd inquieta enquanto ndo
descansa em Deus'®: Deus enim solus
satiat,s6 Deus satisfaz o homem!" S
Deus, na sua infinitude, pode
satisfazer o desejo infinito do
coracdo humano, e por isso o Filho
de Deus quis tornar-se nosso irmao e
redentor.



8. Dissemos que Niceia rejeitou
claramente os ensinamentos de Ario.
Porém, Ario e os seus seguidores nio
desistiram. O proprio Imperador
Constantino e 0s seus sucessores
alinharam-se cada vez mais com 0s
arianos. O termo homoousios tornou-
se ponto de discordia entre nicenos e
antinicenos, desencadeando assim
outros graves conflitos. Sdo Basilio de
Cesareia descreve a confusdo que se
produziu com imagens eloquentes,
comparando-a a uma batalha naval
noturna em uma violenta
tempestade®, enquanto Santo Hilario
testemunha a ortodoxia dos leigos
em relacdo ao arianismo de muitos
bispos, reconhecendo que “os
ouvidos do povo sdo mais santos do
que os coragdes dos sacerdotes”,

A rocha do credo niceno foi Santo
Atanasio, irredutivel e firme na fé.
Apesar de ter sido deposto e expulso
cinco vezes da sede episcopal de
Alexandria, ele sempre voltou como


https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn8

Bispo. Mesmo no exilio, continuou a
guiar o Povo de Deus através dos
seus escritos e cartas. Tal como
Moisés, Atandasio ndo pbéde entrar na
terra prometida da paz eclesial. Esta
graca estava reservada a uma nova
geracdo, conhecida como os “jovens
nicenos”; no Oriente, os trés Padres
Capaddcios: Sdo Basilio de Cesareia
(aprox. 330-379), a quem foi dado o
titulo de “Magno”; seu irmdao Sao
Gregorio de Nissa (335-394) e 0
maior amigo de Basilio, Sdo Gregorio
Nazianzeno (329/30-390). No
Ocidente, foram importantes Santo
Hilario de Poitiers (aprox. 315-367) e
0 seu aluno Sao Martinho de Tours
(aprox. 316-397). Além destes,
sobretudo Santo Ambradsio de Milédo
(333-397) e Santo Agostinho de
Hipona (354-430).

O mérito dos trés Capaddcios, em
particular, foi o de levar a cabo a
formulacdo do Credo Niceno,
mostrando que a Unidade e a



Trindade em Deus ndo sao de forma
alguma contraditorias. Neste
contexto, foi formulado o artigo de fé
sobre o Espirito Santo no primeiro
Concilio de Constantinopla, em 381.
Assim, o Credo, que desde entao
passou a ser chamado Niceno-
Constantinopolitano, diz: “Cremos no
Espirito Santo, que é Senhor e da a
vida, e procede do Pai. Com o Paie o
Filho é adorado e glorificado, e falou
por meio dos profetas”™”.

A partir do Concilio de Calcedonia,
em 451, o Concilio de Constantinopla
foi reconhecido como ecuménico e o
Credo Niceno-Constantinopolitano
foi declarado universalmente
vinculativo™". Ele, portanto,
constituiu um elo de unidade entre o
Oriente e o Ocidente. No século XVI,
também foi mantido pelas
comunidades eclesiais surgidas da
Reforma. O Credo Niceno-
Constantinopolitano é, assim, a



profissdo de fé comum a todas as
tradicdes cristas.

9. O caminho que se desenvolveu da
Sagrada Escritura a profissdo de fé
de Niceia, a sua aceita¢ao nos
Concilios de Constantinopla e
Calcedonia, passando pelo século XVI
e chegando ao nosso século XXI, foi
longo e linear. Todos nos, como
discipulos de Jesus Cristo, somos
batizados, fazemos sobre nos
mesmos o sinal da cruz e somos
abencoados “em nome do Pai, do
Filho e do Espirito Santo”.
Concluimos sempre a oracao dos
salmos na Liturgia das Horas com
“Gloria ao Pai, ao Filho e ao Espirito
Santo”. A liturgia e a vida crista
estdo, portanto, firmemente
ancoradas no Credo de Niceia e
Constantinopla: o que dizemos com a
boca deve vir do coracéo, para que
seja testemunhado na vida. Devemos,
em consequéncia, perguntar-nos: o
que acontece hoje com a aceitagao



interior do Credo? Sentimos que ele
também diz respeito a nossa situagao
atual? Compreendemos e vivemos o
que professamos todos os domingos,
e 0 que significa isso para a nossa
vida?

10. O Credo de Niceia comeca
professando a fé em Deus, o Todo-
Poderoso, o Criador do céu e da
terra. Hoje, para muitos, Deus e a
questdo de Deus quase ndo tém mais
significado na vida. O Concilio
Vaticano II salientou que os cristaos
sdo, pelo menos em parte,
responsaveis por esta situacao,
porque ndo testemunham a
verdadeira fé e escondem o
verdadeiro rosto de Deus com estilos
de vida e acdes distantes do
Evangelho"”. [12] Guerras foram
travadas, pessoas foram mortas,
perseguidas e discriminadas em
nome de Deus. Em vez de anunciar
um Deus misericordioso, falou-se de


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn12

um Deus vingativo que castiga e
inspira terror.

O Credo de Niceia convida-nos,
entdo, a um exame de consciéncia. O
que significa Deus para mim e como
testemunho a minha fé n’Ele? O
unico e verdadeiro Deus é realmente
o Senhor da vida, ou existem idolos
mais importantes do que Deus e 0s
seus mandamentos? Deus € para
mim o Deus vivo, proximo em todas
as situacoes, o Pai a quem me dirijo
com confianca filial? E o Criador a
quem devo tudo o que sou e tenho,
cujos vestigios posso encontrar em
cada criatura? Estou disposto a
partilhar os bens da terra, que
pertencem a todos, de forma justa e
equitativa? Como trato a criacao, que
€ obra das suas maos? Fago uso dela
com reveréncia e gratidao, ou
exploro-a, destruo-a, em vez de a
guardar e cultivar como casa comum
da humanidade?"?



11. No centro do Credo Niceno-
Constantinopolitano esta a profissao
de fé em Jesus Cristo, nosso Senhor e
Deus. Este é o coracdo da nossa vida
crista. Por isso, comprometemo-nos a
seguir Jesus como Mestre,
companheiro, irmdo e amigo.
Contudo, o Credo Niceno pede mais:
lembra-nos, com efeito, que nédo
devemos esquecer que Jesus Cristo é
o Senhor (Kyrios), o Filho do Deus
vivo, que “pela nossa salvacao
desceu do céu” e morreu “por nos”
na cruz, abrindo-nos o caminho para
uma vida nova com a sua
ressurreicdo e ascensio.

Seguir Jesus Cristo certamente ndo €
um caminho largo e confortavel, mas
este caminho, muitas vezes exigente
ou mesmo doloroso, conduz sempre
a vida e a salvacao (cf. Mt 7, 13-14).
Os Atos dos Apostolos falam da nova
via (cf. Act 19, 9.23; 22, 4.14-15.22),
que € Jesus Cristo (cf. Jo 14, 6): seguir
o Senhor compromete 0s n0ssos



passos no caminho da cruz, que
atraveés do arrependimento nos
conduz a santificagdo e a
divinizagao™.

Se Deus nos ama com todo o seu ser,
entao também nos devemos amar-
nos uns aos outros. Ndo podemos
amar a Deus, que ndo vemos, sem
amar também o irmdo e a irma que
vemos (cf. 1 Jo 4, 20). O amor a Deus
sem 0 amor ao proximo é hipocrisia;
0 amor radical ao proximo,
sobretudo o amor aos inimigos, sem
0 amor a Deus, é um heroismo que
nos oprime e esmaga. No seguimento
de Jesus, a ascensdo a Deus passa
pelo abaixamento e pela dedicacao
aos irmaos e irmas, sobretudo aos
ultimos, aos mais pobres,
abandonados e marginalizados. O
que fizemos ao menor destes,
fizemos a Cristo (cf. Mt 25, 31-46).
Perante as catastrofes, as guerras e a
miséria, s podemos testemunhar a
misericordia de Deus as pessoas que



duvidam d’Ele, quando elas
experimentam a sua misericordia
através de nds™

12. Por fim, o Concilio de Niceia é
atual pelo seu altissimo valor
ecumeénico. A este respeito, alcangar
a unidade de todos os cristaos foi um
dos principais objetivos do ultimo
Concilio, o Vaticano IIjze. Ha
exatamente trinta anos, Sdo Jodo
Paulo II continuou e promoveu a
mensagem conciliar na Enciclica Ut
unum sint (25 de maio de 1995).
Assim, com o grande aniversario do
primeiro Concilio de Niceia,
celebramos também o aniversario da
primeira Enciclica ecuménica, que
pode ser considerada como um
manifesto que atualizou 0os mesmos
fundamentos ecuménicos
estabelecidos pelo Concilio de Niceia.

Gracas a Deus, 0o movimento
ecumeénico alcanc¢ou muitos
resultados nos ultimos sessenta anos.


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html

Embora a plena unidade visivel com
as Igrejas Ortodoxas e Ortodoxas
Orientais e com as Comunidades
eclesiais nascidas da Reforma ainda
nao nos tenha sido concedida, o
dialogo ecuménico levou-nos, com
base no unico batismo e no Credo
Niceno-Constantinopolitano, a
reconhecer nos irmaos e irmas das
outras Igrejas e Comunidades
eclesiais, 0s nossos irmaos e irmas
em Jesus Cristo e a redescobrir a
unica e universal Comunidade dos
discipulos de Cristo em todo o
mundo. Com efeito, compartilhamos
a fé no unico Deus, Pai de todos os
homens, confessamos juntos o unico
Senhor e verdadeiro Filho de Deus,
Jesus Cristo, e o unico Espirito Santo,
que nos inspira e nos impele a plena
unidade e ao testemunho comum do
Evangelho. Realmente, o que nos une
€ muito mais do que o que nos
divide!™ Assim, num mundo
dividido e dilacerado por muitos
conflitos, a inica Comunidade crista



universal pode ser sinal de paz e
instrumento de reconciliacéo,
contribuindo de forma decisiva para
um compromisso mundial pela paz.
Sao Jodo Paulo IT recordou-nos, em
particular, o testemunho dos muitos
martires cristdos provenientes de
todas as Igrejas e Comunidades
eclesiais: a sua memaoria une-nos e
exorta-nos a ser testemunhas e
operadores de paz no mundo.

Para podermos desempenhar este
ministério de forma crivel, devemos
caminhar juntos para alcancar a
unidade e a reconciliagdo entre todos
os cristdos. O Credo de Niceia pode
ser a base e o critério de referéncia
deste caminho. Propde-nos
efetivamente um modelo de
verdadeira unidade na legitima
diversidade. Unidade na Trindade,
Trindade na Unidade, porque a
unidade sem multiplicidade é tirania,
a multiplicidade sem unidade é
desintegracdo. A dindmica trinitaria


https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html

ndo é dualista, como um aut-aut
excludente,mas sim um vinculo
envolvente, um et—et: o Espirito
Santo é o vinculo de unidade que
adoramos juntamente com o Pai e o
Filho. Devemos, portanto, deixar
para tras as controvérsias teologicas,
que perderam a sua razdo de ser,
para adquirir um pensamento
comum e, mais ainda, uma oragao
comum ao Espirito Santo, para que
nos reuna a todos numa unica fé e
num unico amor.

Isso ndo significa um ecumenismo de
retorno ao estado anterior as
divisoes, nem um reconhecimento
mutuo do atual status quo da
diversidade das Igrejas e das
Comunidades eclesiais, mas um
ecumenismo voltado para o futuro,
de reconcilia¢do no caminho do
dialogo, de troca dos nossos dons e
patrimoénios espirituais. O
restabelecimento da unidade entre
0s cristdos ndo nos torna mais



pobres: ao contrario, nos enriquece.
Tal como em Niceia, este objetivo s
sera possivel através de um caminho
paciente, longo e, por vezes, dificil de
escuta e acolhimento reciproco.
Trata-se de um desafio teoldgico e,
mais ainda, de um desafio espiritual,
que exige arrependimento e
conversdo da parte de todos. Por isso,
precisamos de um ecumenismo
espiritual de oracdo, louvor e culto,
como aconteceu no Credo de Niceia e
Constantinopla.

Invoquemos, portanto, o Espirito
Santo, para que nos acompanhe e
nos guie nesta obra:

Santo Espirito de Deus, VOs guiais os
fiéis no caminho da histéria.

NoOs vos agradecemos por terdes
inspirado os Simbolos da fé e por
suscitardes no coracdo a alegria de
professar a nossa salvagao em Jesus
Cristo, Filho de Deus, consubstancial
ao Pai. Sem Ele, nada podemos.



Vos, Espirito eterno de Deus, de
época em época rejuvenesceis a fé da
Igreja. Ajudai-nos a aprofunda-la e a
voltar sempre ao essencial para a
anunciar.

Para que o nosso testemunho no
mundo ndo seja inerte, vinde,
Espirito Santo, com o teu fogo de
graca, para reavivar a nossa fé, para
nos inflamar de esperanca, para nos
inflamar de caridade.

Vinde, divino Consolador, Vos que
sois a harmonia, para unir os
coracdes e as mentes dos crentes.
Vinde e dai-nos o prazer da beleza da
comunhao.

Vinde, Amor do Pai e do Filho, para
nos reunir no unico rebanho de
Cristo.

Mostrai-nos os caminhos a seguir,
para que, com a vossa sabedoria,
voltemos a ser o que somos em



Cristo: uma so coisa, para que o
mundo acredite. Amém.

Vaticano, 23 de novembro de 2025,
Solenidade de Nosso Senhor Jesus
Cristo Rei do Universo

LEAO PP. XIV

"Denzinger - Hiinermann,
Enchiridion Symbolorum, Friburgo
2017, (doravante DH), 30.

21 DH 125.

B! A partir das afirmacdes de Santo
Atanasio em Contra Arianosl, 9, fica
claro que homootsios ndo significa
“de igual substancia”, mas “da
mesma substancia” que o Pai; ndo se
trata, portanto, de igualdade de
substancia, mas de identidade de
substancia entre o Pai e o Filho.
Assim, a traducdo latina de
homootsios fala corretamente de



unius substantiae cum Patre (DH
125).

“Santo Atandsio, Contra arianos, 1,
38,7-39, 1: K. Metzler (ed.),
Athanasius Werke, 1/1,2, 148-149.

51 Cf, 1d., De incarnatione, 54: SCh 199,
Paris 2000, 458; Contra arianos 1,
39.42.45; 11, 59ss: K. Metzler (ed.),
Athanasius Werke, 1/1,2,
149.152.154-155 e 235ss.

® Santo Agostinho, Confissdes, 1:
CCSL 27, Turnhout 1981, 1.

1S40 Tomas de Aquino, In Symbolum
Apostolorum, art. 12: R. Spiazzi (ed.),
Thomae Aquinatis, Opuscula
theologica, 11, Torino - Roma 1954,
217.

8 Cf. Sdo Basilio, De Spiritu Sancto,
30, 76: SCh 17bis, Paris 2002, 520-522.

T Santo Hilario, Contra Arianos vel
contra Auxentium, 6:PL 10, 613.



Fazendo memoria dos escritos dos
Padres, o erudito teologo, depois
Cardeal e hoje Santo e Doutor da
Igreja John Henry Newman
(1801-1890) investigou esta disputa e
chegou a conclusao de que o Credo
de Niceia foil preservado sobretudo
pelo sensus fidei do povo de Deus. Cf.
J. H. Newman, On consulting the
Faithful in Matters of Doctrine (1859).

"% DH 150. A afirmacdo “e procede
do Pai e do Filho (Filioque)” néo se
encontra no texto de Constantinopla;
foi inserida no Credo latino pelo
Papa Bento VIII em 1014 e é objeto do
dialogo ortodoxo—catdlico.

MIpH 300.

2lcf, Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, 19.

WICf, Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015),67; 78; 124:
AAS 107 (2015), 873-874; 878; 897.


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#78
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#124

14 Cf. 1d., Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de marcgo de 2018), 92:
AAS 110 (2018), 1136.

1SIcf, 1d., Carta enc. Fratelli tutti (3 de
outubro de 2020),67; 254: AAS 112
(2020), 992-993; 1059.

18Icf. Conc. Ecum. Vaticano II,
Decreto Unitatis redintegratio, 1.

U7 Cf. Sdo Jodo Paulo II, Carta
Enciclica Ut unum sint (25 de maio de
1995), 20: AAS 87 (1995), 933.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/carta-
apostolica-in-unitate-fidei/ (13/12/2025)


https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#%C2%ABFelizes_os_que_sofrem_persegui%C3%A7%C3%A3o_por_causa_da_justi%C3%A7a,_porque_deles_%C3%A9_o_Reino_do_C%C3%A9u%C2%BB
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#254
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-in-unitate-fidei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-in-unitate-fidei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-in-unitate-fidei/

	Carta Apostólica “In unitate fidei”
	Carta Apostólica “In unitate fidei” no 1.700º aniversário do Concílio de Niceia (23 de novembro de 2025)


