
opusdei.org

Carta Apostólica “In
unitate fidei”

O Papa Leão XIV publicou, no
domingo, 23 de novembro,
Solenidade de Jesus Cristo Rei
do Universo, a Carta Apostólica
"In unitate fidei", por ocasião
dos 1700 anos do Concílio de
Niceia. O texto, apresentado às
vésperas da Viagem Apostólica
do Pontífice à Turquia, traz
como um forte apelo à
renovação da fé e à unidade dos
cristãos.

27/11/2025



Carta Apostólica “In unitate
fidei” no 1.700º aniversário do
Concílio de Niceia (23 de
novembro de 2025)

1. Na unidade da fé, proclamada
desde os primórdios da Igreja, os
cristãos são chamados a caminhar
em concórdia, guardando e
transmitindo com amor e alegria o
dom recebido. Isto é expresso nas
palavras do Credo: “Cremos em Jesus
Cristo, Filho unigênito de Deus, que
desceu do céu para a nossa
salvação”, formuladas pelo Concílio
de Niceia, primeiro evento
ecumênico da história da
cristandade, há 1700 anos.

Ao me preparar para realizar a
Viagem Apostólica à Turquia, desejo,
com esta carta, incentivar toda a
Igreja a renovar o impulso na
profissão da fé, cuja verdade – que
há séculos constitui o patrimônio



comum dos cristãos – merece ser
confessada e aprofundada de
maneira sempre nova e atual. A este
respeito, foi aprovado um precioso
documento da Comissão Teológica
Internacional: Jesus Cristo, Filho de
Deus, Salvador. O 1.700º aniversário
do Concílio Ecumênico de Niceia.
Remeto-me a ele, porque oferece
perspectivas úteis para aprofundar a
importância e a atualidade não só
teológica e eclesial, mas também
cultural e social do Concílio de
Niceia.

2. “Princípio do Evangelho de Jesus
Cristo, Filho de Deus”: assim São
Marcos intitula o seu Evangelho,
resumindo toda a sua mensagem
precisamente no sinal da filiação
divina de Jesus Cristo. Da mesma
forma, o apóstolo Paulo sabe que é
chamado a anunciar o Evangelho de
Deus sobre o seu Filho, morto e
ressuscitado por nós (cf. Rm 1, 9), que
é o “sim” definitivo de Deus às

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/cti_documents/rc_cti_doc_20250403_1700-nicea_po.html


promessas dos profetas (cf. 2 Cor 1,
19-20). Em Jesus Cristo, o Verbo, que
era Deus antes dos tempos e por
meio do qual todas as coisas foram
feitas – recita o prólogo do Evangelho
de São João –, “fez-se homem e veio
habitar conosco” (Jo 1, 14). N’Ele,
Deus tornou-se nosso próximo, de
modo que tudo o que fizermos a cada
um dos nossos irmãos, fazemo-lo a
Ele (cf.Mt 25,40).

É, portanto, uma coincidência
providencial que neste Ano Santo,
dedicado à nossa esperança que é
Cristo, celebremos também o 1.700º
aniversário do primeiro Concílio
Ecumênico de Niceia, que
proclamou, no ano de 325, a
profissão de fé em Jesus Cristo, Filho
de Deus. Isto constitui o coração da fé
cristã. Ainda hoje, na celebração
eucarística dominical, pronunciamos
o Credo Niceno-Constantinopolitano,
profissão de fé que une todos os
cristãos. E a fé nos dá esperança nos



tempos difíceis que vivemos, em
meio a muitas preocupações e
medos, ameaças de guerra e
violência, desastres naturais, graves
injustiças e desequilíbrios, fome e
miséria sofridas por milhões de
nossos irmãos e irmãs.

3. Os tempos do Concílio de Niceia
não eram menos turbulentos.
Quando ele começou, em 325, as
feridas das perseguições contra os
cristãos ainda estavam abertas. O
Édito de tolerância de Milão (313),
promulgado pelos dois Imperadores
– Constantino e Licínio – parecia
anunciar o início de uma nova era de
paz. No entanto, passadas as
ameaças externas, logo surgiram
disputas e conflitos internos na
Igreja.

Ário, um presbítero de Alexandria do
Egito, ensinava que Jesus não é
verdadeiramente o Filho de Deus;
embora não seja uma simples



criatura, Ele seria um ser
intermediário entre o Deus
inatingivelmente distante e nós.
Além disso, teria havido um tempo
em que o Filho “não era”. Isso estava
em consonância com a mentalidade
difundida na época e, sendo assim,
parecia plausível.

Mas Deus não abandona a sua Igreja,
suscitando sempre homens e
mulheres corajosos, testemunhas da
fé, e pastores que guiam o seu Povo e
lhe indicam o caminho do
Evangelho. O Bispo Alexandre de
Alexandria percebeu que os
ensinamentos de Ário não eram de
todo coerentes com a Sagrada
Escritura. Como Ário não se
mostrava disposto à conciliação,
Alexandre convocou os Bispos do
Egito e da Líbia para um sínodo que
condenou o ensinamento de Ário;
enviou então uma carta aos outros
Bispos do Oriente para os informar
detalhadamente. No Ocidente, entrou



em ação o bispo Ósio de Córdova, na
Espanha, que já havia se mostrado
um fervoroso confessor da fé
durante a perseguição sob o
Imperador Maximiano e que gozava
da confiança do Bispo de Roma, o
Papa Silvestre I.

No entanto, os seguidores de Ário
também se uniram. Isso levou a uma
das maiores crises na história da
Igreja do primeiro milênio. O motivo
da disputa, na verdade, não era um
detalhe secundário. Tratava-se do
cerne da fé cristã, ou seja, da
resposta à pergunta decisiva que
Jesus fez aos discípulos em Cesareia
de Filipe: “Quem dizeis que eu
sou?” (Mt 16, 15).

4. Enquanto a controvérsia se
intensificava, o Imperador
Constantino percebeu que, com o
risco para a unidade da Igreja,
também a unidade do Império estava
ameaçada. Convocou então todos os



bispos para um Concílio Ecumênico,
ou seja, universal – em Niceia – para
restabelecer a unidade. O Sínodo,
chamado dos “318 Padres”, decorreu
sob a presidência do Imperador: o
número de bispos reunidos era sem
precedentes. Alguns deles ainda
traziam os sinais das torturas
sofridas durante a perseguição. A
grande maioria deles era
proveniente do Oriente, enquanto
parece que apenas cinco eram
ocidentais. O Papa Silvestre confiou
na figura, teologicamente abalizada,
do Bispo Ósio de Córdova e enviou
dois presbíteros romanos.

5. Os Padres do Concílio
testemunharam a sua fidelidade à
Sagrada Escritura e à Tradição
apostólica, tal como era professada
durante o batismo, de acordo com o
mandato de Jesus: “Ide, pois, fazei
discípulos de todos os povos,
batizando-os em nome do Pai, do
Filho e do Espírito Santo” (Mt 28, 19).



No Ocidente, existiam várias
fórmulas, entre as quais o chamado
Credo dos Apóstolos[1]. Também no
Oriente existiam muitas profissões
batismais, com estrutura semelhante.
Não se tratava de uma linguagem
erudita e complicada, mas sim –
como se disse mais tarde – de uma
linguagem simples e compreensível
para os pescadores do mar da
Galileia.

Com base nisso, o Credo Niceno
começa professando: “Cremos em um
só Deus, Pai onipotente, artífice de
todas as coisas visíveis e invisíveis”[2].
Com isso, os Padres conciliares
expressaram a fé no Deus único. No
Concílio, não houve controvérsia a
esse respeito. Em vez disso, foi
discutido um segundo artigo, que
também usa a linguagem da Bíblia
para professar a fé em “um só
Senhor, Jesus Cristo, Filho de Deus”.
O debate deveu-se à necessidade de
responder à questão levantada por



Ário sobre como se deveria entender
a afirmação “Filho de Deus” e como
ela poderia ser conciliada com o
monoteísmo bíblico. Assim, o
Concílio foi chamado a definir o
significado correto da fé em Jesus
como “o Filho de Deus”.

Os Padres confessaram que Jesus é o
Filho de Deus na medida em que é 
”da substância (ousia)do Pai [...]
gerado, não criado, da mesma
substância (homooúsios) do Pai”.
Com esta definição, a tese de Ário foi
radicalmente rejeitada[3]. Para
expressar a verdade da fé, o Concílio
usou duas palavras, “substância” ( 
ousia) e ”da mesma
substância” (homooúsios), que não se
encontram na Escritura. Ao fazê-lo,
não quis substituir as afirmações
bíblicas pela filosofia grega. Pelo
contrário, o Concílio utilizou estes
termos para afirmar com clareza a fé
bíblica, distinguindo-a do erro
helenizante de Ário. A acusação de



helenização não se aplica, portanto,
aos Padres de Niceia, mas à falsa
doutrina de Ário e seus seguidores.

De forma positiva, os Padres de
Niceia quiseram permanecer
firmemente fiéis ao monoteísmo
bíblico e ao realismo da encarnação.
Eles quiseram reafirmar que o único
Deus verdadeiro não está
inatingivelmente distante de nós,
mas, pelo contrário, aproximou-se e
veio ao nosso encontro em Jesus
Cristo.

6. Para expressar a sua mensagem na
linguagem simples da Bíblia e da
liturgia, familiar a todo o Povo de
Deus, o Concílio retoma algumas
formulações da profissão batismal:
“Deus de Deus, luz da luz, Deus
verdadeiro de Deus verdadeiro”.
Assim, o Concílio retoma a metáfora
bíblica da luz: “Deus é luz” (1 Jo 1, 5;
cf. Jo 1, 4-5). Como a luz que irradia e
comunica a si mesma sem se



extinguir, também o Filho é o reflexo
(apaugasma)da glória de Deus e a
imagem (character) do seu ser
(hipóstase)(cf. Heb 1, 3; 2 Cor 4, 4). O
Filho encarnado, Jesus, é, portanto, a
luz do mundo e da vida (cf. Jo 8, 12).
Através do batismo, os olhos do
nosso coração são iluminados (cf. Ef
1, 18), para que também nós
possamos ser luz no mundo (cf. Mt 5,
14).

Finalmente, o Credo afirma que o
Filho é “Deus verdadeiro de Deus
verdadeiro”. Em muitos lugares, a
Bíblia distingue os ídolos mortos do
Deus verdadeiro e vivo. O Deus
verdadeiro é o Deus que fala e age na
história da salvação: o Deus de
Abraão, Isaac e Jacó, que se revelou a
Moisés na sarça ardente (cf. Ex 3, 14),
o Deus que vê a miséria do povo,
ouve o seu clamor, o guia e o
acompanha através do deserto com a
coluna de fogo (cf. Ex 13, 21), fala-lhe
com voz de trovão (cf. Dt 5, 26) e tem



compaixão dele (cf. Os 11, 8-9). O
cristão é, portanto, chamado a
converter-se dos ídolos mortos para o
Deus vivo e verdadeiro (cf. Act 12, 25;
1 Ts 1, 9). Neste sentido, Simão Pedro
confessa em Cesareia de Filipe: “Tu
és o Messias, o Filho do Deus
vivo” (Mt 16, 16).

7. O Credo de Niceia não formula
uma teoria filosófica. Professa a fé no
Deus que nos redimiu por meio de
Jesus Cristo. Trata-se do Deus vivo:
Ele quer que tenhamos vida e que a
tenhamos em abundância (cf. Jo 10,
10). Por isso, o Credo continua com
as palavras da profissão batismal: o
Filho de Deus que “por causa de
nossa salvação desceu, se encarnou e
se fez homem, e padeceu, e
ressuscitou ao terceiro dia, e subiu
aos céus, havendo de vir julgar os
vivos e os mortos”. Isto torna claro
que as afirmações cristológicas de fé
do Concílio estão inseridas na



história da salvação entre Deus e as
suas criaturas.

Santo Atanásio, que havia
participado no Concílio como
diácono do Bispo Alexandre e
sucedeu-lhe na cátedra de
Alexandria do Egito, sublinhou
várias vezes e com grande força a
dimensão soteriológica expressa no
Credo Niceno. Com efeito, escreve
que o Filho, descido dos céus,
“tornou-nos filhos do Pai e, tornando-
se Ele mesmo homem, divinizou os
homens. Não se tornou Deus a partir
da sua humanidade, mas a partir da
sua divindade tornou-se homem para
poder divinizar-nos”[4]. Isto é possível
somente se o Filho é
verdadeiramente Deus: nenhum ser
mortal pode, com efeito, derrotar a
morte e nos salvar; só Deus pode
fazê-lo. Foi Ele quem nos libertou no
seu Filho feito homem para que
fôssemos livres (cf. Gl 5, 1).



Merece destaque, no Credo de Niceia,
o verbo descendit, “desceu”. São
Paulo descreve com palavras fortes
este movimento: “[Cristo] esvaziou-se
a si mesmo, tomando a condição de
servo, tornando-se semelhante aos
homens” (Fl 2, 7). De modo
semelhante escreve São João no
prólogo do seu Evangelho: “o Verbo
fez-se homem e veio habitar
conosco” (Jo 1, 14). Por isso – ensina a
Carta aos Hebreus – “não temos um
Sumo Sacerdote que não possa
compadecer-se das nossas fraquezas,
pois Ele foi provado em tudo como
nós, exceto no pecado” (Heb 4, 15).
Na noite antes da sua morte,
inclinou-se como um escravo para
lavar os pés dos discípulos (cf. Jo 13,
1-17). E, só quando pôde colocar os
dedos na ferida do lado do Senhor
ressuscitado, o apóstolo Tomé
confessou: “Meu Senhor e meu
Deus!” (Jo 20, 28).



É precisamente em virtude da sua
encarnação que encontramos o
Senhor nos nossos irmãos e irmãs
necessitados: “todas as vezes que
fizestes isso a um dos menores de
meus irmãos, foi a mim que o
fizestes” (Mt 25, 40). Assim sendo, o
Credo Niceno não nos fala de um
Deus distante, inatingível, imóvel,
que repousa em si mesmo, mas de
um Deus que está perto de nós, que
nos acompanha no nosso caminho
pelas estradas do mundo e nos
lugares mais obscuros da terra. A sua
imensidão manifesta-se quando se
faz pequeno e despoja-se da sua
majestade infinita, tornando-se nosso
próximo nos pequenos e nos pobres.
Esta realidade revoluciona as
concepções pagãs e filosóficas de
Deus.

Há outra palavra do Credo Niceno
que se torna para nós hoje
particularmente reveladora. A
afirmação bíblica “fez-se carne”,



precisada com a inserção da palavra
“homem” após a palavra
“encarnado”. Assim, Niceia distancia-
se da falsa doutrina segundo a qual o
Logosteria assumido apenas um
corpo como revestimento externo,
mas não uma alma humana, dotada
de intelecto e livre–arbítrio. Pelo
contrário, quer afirmar o que o
Concílio de Calcedônia (451)
declararia explicitamente: em Cristo,
Deus assumiu e redimiu todo o ser
humano, com corpo e alma. O Filho
de Deus fez-se homem – explica
Santo Atanásio – para que nós,
homens, pudéssemos ser
divinizados[5]. Esta inteligência
luminosa da Revelação divina foi
preparada por Santo Irineu de Lião e
Orígenes, desenvolvendo-se depois
com grande riqueza na
espiritualidade oriental.

A divinização não tem nada a ver
com a auto–deificação do homem.
Pelo contrário, a divinização nos



protege da tentação primordial de
querer ser como Deus (cf. Gn 3, 5). O
que Cristo é por natureza, nós nos
tornamos por graça. Através da obra
da redenção, Deus não só restaurou a
nossa dignidade humana como
imagem de Deus, mas Aquele que nos
criou de forma maravilhosa nos
tornou participantes, de forma ainda
mais admirável, da sua natureza
divina (cf. 2 Pe 1, 4).

Logo, a divinização é a verdadeira
humanização. É por isso que a
existência do homem aponta para
além de si mesmo, procura além de si
mesmo, deseja algo além de si
mesmo e está inquieta enquanto não
descansa em Deus[6]: Deus enim solus
satiat,só Deus satisfaz o homem![7] Só
Deus, na sua infinitude, pode
satisfazer o desejo infinito do
coração humano, e por isso o Filho
de Deus quis tornar-se nosso irmão e
redentor.



8. Dissemos que Niceia rejeitou
claramente os ensinamentos de Ário.
Porém, Ário e os seus seguidores não
desistiram. O próprio Imperador
Constantino e os seus sucessores
alinharam-se cada vez mais com os
arianos. O termo homooúsios tornou-
se ponto de discórdia entre nicenos e
antinicenos, desencadeando assim
outros graves conflitos. São Basílio de
Cesareia descreve a confusão que se
produziu com imagens eloquentes,
comparando-a a uma batalha naval
noturna em uma violenta
tempestade[8], enquanto Santo Hilário
testemunha a ortodoxia dos leigos
em relação ao arianismo de muitos
bispos, reconhecendo que “os
ouvidos do povo são mais santos do
que os corações dos sacerdotes”[9].

A rocha do credo niceno foi Santo
Atanásio, irredutível e firme na fé.
Apesar de ter sido deposto e expulso
cinco vezes da sede episcopal de
Alexandria, ele sempre voltou como

https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn8


Bispo. Mesmo no exílio, continuou a
guiar o Povo de Deus através dos
seus escritos e cartas. Tal como
Moisés, Atanásio não pôde entrar na
terra prometida da paz eclesial. Esta
graça estava reservada a uma nova
geração, conhecida como os “jovens
nicenos”; no Oriente, os três Padres
Capadócios: São Basílio de Cesareia
(aprox. 330–379), a quem foi dado o
título de “Magno”; seu irmão São
Gregório de Nissa (335–394) e o
maior amigo de Basílio, São Gregório
Nazianzeno (329/30–390). No
Ocidente, foram importantes Santo
Hilário de Poitiers (aprox. 315–367) e
o seu aluno São Martinho de Tours
(aprox. 316–397). Além destes,
sobretudo Santo Ambrósio de Milão
(333–397) e Santo Agostinho de
Hipona (354–430).

O mérito dos três Capadócios, em
particular, foi o de levar a cabo a
formulação do Credo Niceno,
mostrando que a Unidade e a



Trindade em Deus não são de forma
alguma contraditórias. Neste
contexto, foi formulado o artigo de fé
sobre o Espírito Santo no primeiro
Concílio de Constantinopla, em 381.
Assim, o Credo, que desde então
passou a ser chamado Niceno-
Constantinopolitano, diz: “Cremos no
Espírito Santo, que é Senhor e dá a
vida, e procede do Pai. Com o Pai e o
Filho é adorado e glorificado, e falou
por meio dos profetas”[10].

A partir do Concílio de Calcedônia,
em 451, o Concílio de Constantinopla
foi reconhecido como ecumênico e o
Credo Niceno-Constantinopolitano
foi declarado universalmente
vinculativo[11]. Ele, portanto,
constituiu um elo de unidade entre o
Oriente e o Ocidente. No século XVI,
também foi mantido pelas
comunidades eclesiais surgidas da
Reforma. O Credo Niceno-
Constantinopolitano é, assim, a



profissão de fé comum a todas as
tradições cristãs.

9. O caminho que se desenvolveu da
Sagrada Escritura à profissão de fé
de Niceia, à sua aceitação nos
Concílios de Constantinopla e
Calcedônia, passando pelo século XVI
e chegando ao nosso século XXI, foi
longo e linear. Todos nós, como
discípulos de Jesus Cristo, somos
batizados, fazemos sobre nós
mesmos o sinal da cruz e somos
abençoados “em nome do Pai, do
Filho e do Espírito Santo”.
Concluímos sempre a oração dos
salmos na Liturgia das Horas com
“Glória ao Pai, ao Filho e ao Espírito
Santo”. A liturgia e a vida cristã
estão, portanto, firmemente
ancoradas no Credo de Niceia e
Constantinopla: o que dizemos com a
boca deve vir do coração, para que
seja testemunhado na vida. Devemos,
em consequência, perguntar-nos: o
que acontece hoje com a aceitação



interior do Credo? Sentimos que ele
também diz respeito à nossa situação
atual? Compreendemos e vivemos o
que professamos todos os domingos,
e o que significa isso para a nossa
vida?

10. O Credo de Niceia começa
professando a fé em Deus, o Todo-
Poderoso, o Criador do céu e da
terra. Hoje, para muitos, Deus e a
questão de Deus quase não têm mais
significado na vida. O Concílio
Vaticano II salientou que os cristãos
são, pelo menos em parte,
responsáveis por esta situação,
porque não testemunham a
verdadeira fé e escondem o
verdadeiro rosto de Deus com estilos
de vida e ações distantes do
Evangelho[12]. [12] Guerras foram
travadas, pessoas foram mortas,
perseguidas e discriminadas em
nome de Deus. Em vez de anunciar
um Deus misericordioso, falou-se de

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/index_po.htm
https://www.vatican.va/content/leo-xiv/pt/apost_letters/documents/20251123-in-unitate-fidei.html#_ftn12


um Deus vingativo que castiga e
inspira terror.

O Credo de Niceia convida-nos,
então, a um exame de consciência. O
que significa Deus para mim e como
testemunho a minha fé n’Ele? O
único e verdadeiro Deus é realmente
o Senhor da vida, ou existem ídolos
mais importantes do que Deus e os
seus mandamentos? Deus é para
mim o Deus vivo, próximo em todas
as situações, o Pai a quem me dirijo
com confiança filial? É o Criador a
quem devo tudo o que sou e tenho,
cujos vestígios posso encontrar em
cada criatura? Estou disposto a
partilhar os bens da terra, que
pertencem a todos, de forma justa e
equitativa? Como trato a criação, que
é obra das suas mãos? Faço uso dela
com reverência e gratidão, ou
exploro-a, destruo-a, em vez de a
guardar e cultivar como casa comum
da humanidade?[13]



11. No centro do Credo Niceno-
Constantinopolitano está a profissão
de fé em Jesus Cristo, nosso Senhor e
Deus. Este é o coração da nossa vida
cristã. Por isso, comprometemo-nos a
seguir Jesus como Mestre,
companheiro, irmão e amigo.
Contudo, o Credo Niceno pede mais:
lembra-nos, com efeito, que não
devemos esquecer que Jesus Cristo é
o Senhor (Kyrios), o Filho do Deus
vivo, que “pela nossa salvação
desceu do céu” e morreu “por nós”
na cruz, abrindo-nos o caminho para
uma vida nova com a sua
ressurreição e ascensão.

Seguir Jesus Cristo certamente não é
um caminho largo e confortável, mas
este caminho, muitas vezes exigente
ou mesmo doloroso, conduz sempre
à vida e à salvação (cf. Mt 7, 13-14).
Os Atos dos Apóstolos falam da nova
via (cf. Act 19, 9.23; 22, 4.14-15.22),
que é Jesus Cristo (cf. Jo 14, 6): seguir
o Senhor compromete os nossos



passos no caminho da cruz, que
através do arrependimento nos
conduz à santificação e à
divinização[14].

Se Deus nos ama com todo o seu ser,
então também nós devemos amar-
nos uns aos outros. Não podemos
amar a Deus, que não vemos, sem
amar também o irmão e a irmã que
vemos (cf. 1 Jo 4, 20). O amor a Deus
sem o amor ao próximo é hipocrisia;
o amor radical ao próximo,
sobretudo o amor aos inimigos, sem
o amor a Deus, é um heroísmo que
nos oprime e esmaga. No seguimento
de Jesus, a ascensão a Deus passa
pelo abaixamento e pela dedicação
aos irmãos e irmãs, sobretudo aos
últimos, aos mais pobres,
abandonados e marginalizados. O
que fizemos ao menor destes,
fizemos a Cristo (cf. Mt 25, 31-46).
Perante as catástrofes, as guerras e a
miséria, só podemos testemunhar a
misericórdia de Deus às pessoas que



duvidam d’Ele, quando elas
experimentam a sua misericórdia
através de nós[15].

12. Por fim, o Concílio de Niceia é
atual pelo seu altíssimo valor
ecumênico. A este respeito, alcançar
a unidade de todos os cristãos foi um
dos principais objetivos do último
Concílio, o Vaticano II[16]. Há
exatamente trinta anos, São João
Paulo II continuou e promoveu a
mensagem conciliar na Encíclica Ut
unum sint (25 de maio de 1995).
Assim, com o grande aniversário do
primeiro Concílio de Niceia,
celebramos também o aniversário da
primeira Encíclica ecuménica, que
pode ser considerada como um
manifesto que atualizou os mesmos
fundamentos ecumênicos
estabelecidos pelo Concílio de Niceia.

Graças a Deus, o movimento
ecumênico alcançou muitos
resultados nos últimos sessenta anos.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html


Embora a plena unidade visível com
as Igrejas Ortodoxas e Ortodoxas
Orientais e com as Comunidades
eclesiais nascidas da Reforma ainda
não nos tenha sido concedida, o
diálogo ecumênico levou-nos, com
base no único batismo e no Credo
Niceno–Constantinopolitano, a
reconhecer nos irmãos e irmãs das
outras Igrejas e Comunidades
eclesiais, os nossos irmãos e irmãs
em Jesus Cristo e a redescobrir a
única e universal Comunidade dos
discípulos de Cristo em todo o
mundo. Com efeito, compartilhamos
a fé no único Deus, Pai de todos os
homens, confessamos juntos o único
Senhor e verdadeiro Filho de Deus,
Jesus Cristo, e o único Espírito Santo,
que nos inspira e nos impele à plena
unidade e ao testemunho comum do
Evangelho. Realmente, o que nos une
é muito mais do que o que nos
divide![17] Assim, num mundo
dividido e dilacerado por muitos
conflitos, a única Comunidade cristã



universal pode ser sinal de paz e
instrumento de reconciliação,
contribuindo de forma decisiva para
um compromisso mundial pela paz. 
São João Paulo II recordou-nos, em
particular, o testemunho dos muitos
mártires cristãos provenientes de
todas as Igrejas e Comunidades
eclesiais: a sua memória une-nos e
exorta-nos a ser testemunhas e
operadores de paz no mundo.

Para podermos desempenhar este
ministério de forma crível, devemos
caminhar juntos para alcançar a
unidade e a reconciliação entre todos
os cristãos. O Credo de Niceia pode
ser a base e o critério de referência
deste caminho. Propõe-nos
efetivamente um modelo de
verdadeira unidade na legítima
diversidade. Unidade na Trindade,
Trindade na Unidade, porque a
unidade sem multiplicidade é tirania,
a multiplicidade sem unidade é
desintegração. A dinâmica trinitária

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt.html


não é dualista, como um aut–aut
excludente,mas sim um vínculo
envolvente, um et–et: o Espírito
Santo é o vínculo de unidade que
adoramos juntamente com o Pai e o
Filho. Devemos, portanto, deixar
para trás as controvérsias teológicas,
que perderam a sua razão de ser,
para adquirir um pensamento
comum e, mais ainda, uma oração
comum ao Espírito Santo, para que
nos reúna a todos numa única fé e
num único amor.

Isso não significa um ecumenismo de
retorno ao estado anterior às
divisões, nem um reconhecimento
mútuo do atual status quo da
diversidade das Igrejas e das
Comunidades eclesiais, mas um
ecumenismo voltado para o futuro,
de reconciliação no caminho do
diálogo, de troca dos nossos dons e
patrimônios espirituais. O
restabelecimento da unidade entre
os cristãos não nos torna mais



pobres: ao contrário, nos enriquece.
Tal como em Niceia, este objetivo só
será possível através de um caminho
paciente, longo e, por vezes, difícil de
escuta e acolhimento recíproco.
Trata-se de um desafio teológico e,
mais ainda, de um desafio espiritual,
que exige arrependimento e
conversão da parte de todos. Por isso,
precisamos de um ecumenismo
espiritual de oração, louvor e culto,
como aconteceu no Credo de Niceia e
Constantinopla.

Invoquemos, portanto, o Espírito
Santo, para que nos acompanhe e
nos guie nesta obra:

Santo Espírito de Deus, Vós guiais os
fiéis no caminho da história.

Nós vos agradecemos por terdes
inspirado os Símbolos da fé e por
suscitardes no coração a alegria de
professar a nossa salvação em Jesus
Cristo, Filho de Deus, consubstancial
ao Pai. Sem Ele, nada podemos.



Vós, Espírito eterno de Deus, de
época em época rejuvenesceis a fé da
Igreja. Ajudai-nos a aprofundá-la e a
voltar sempre ao essencial para a
anunciar.

Para que o nosso testemunho no
mundo não seja inerte, vinde,
Espírito Santo, com o teu fogo de
graça, para reavivar a nossa fé, para
nos inflamar de esperança, para nos
inflamar de caridade.

Vinde, divino Consolador, Vós que
sois a harmonia, para unir os
corações e as mentes dos crentes.
Vinde e dai-nos o prazer da beleza da
comunhão.

Vinde, Amor do Pai e do Filho, para
nos reunir no único rebanho de
Cristo.

Mostrai-nos os caminhos a seguir,
para que, com a vossa sabedoria,
voltemos a ser o que somos em



Cristo: uma só coisa, para que o
mundo acredite. Amém.

Vaticano, 23 de novembro de 2025,
Solenidade de Nosso Senhor Jesus
Cristo Rei do Universo

LEÃO PP. XIV

________________________

[1]Denzinger – Hünermann, 
Enchiridion Symbolorum, Friburgo
2017, (doravante DH), 30.

[2] DH 125.

[3] A partir das afirmações de Santo
Atanásio em Contra ArianosI, 9, fica
claro que homooúsios não significa
“de igual substância”, mas “da
mesma substância” que o Pai; não se
trata, portanto, de igualdade de
substância, mas de identidade de
substância entre o Pai e o Filho.
Assim, a tradução latina de 
homooúsios fala corretamente de 



unius substantiae cum Patre (DH
125).

[4]Santo Atanásio, Contra arianos, I,
38, 7 - 39, 1: K. Metzler (ed.), 
Athanasius Werke, I/1,2, 148-149.

[5] Cf. Id., De incarnatione, 54: SCh 199,
Paris 2000, 458; Contra arianos I,
39.42.45; II, 59ss: K. Metzler (ed.), 
Athanasius Werke, I/1,2,
149.152.154-155 e 235ss.

[6] Santo Agostinho, Confissões, 1: 
CCSL 27, Turnhout 1981, 1.

[7]São Tomás de Aquino, In Symbolum
Apostolorum, art. 12: R. Spiazzi (ed.), 
Thomae Aquinatis, Opuscula
theologica, II, Torino - Roma 1954,
217.

[8] Cf. São Basílio, De Spiritu Sancto,
30, 76: SCh 17bis, Paris 2002, 520-522.

[9] Santo Hilário, Contra Arianos vel
contra Auxentium, 6:PL 10, 613.



Fazendo memória dos escritos dos
Padres, o erudito teólogo, depois
Cardeal e hoje Santo e Doutor da
Igreja John Henry Newman
(1801-1890) investigou esta disputa e
chegou à conclusão de que o Credo
de Niceia foi preservado sobretudo
pelo sensus fidei do povo de Deus. Cf.
J. H. Newman, On consulting the
Faithful in Matters of Doctrine (1859).

[10] DH 150. A afirmação “e procede
do Pai e do Filho (Filioque)” não se
encontra no texto de Constantinopla;
foi inserida no Credo latino pelo
Papa Bento VIII em 1014 e é objeto do
diálogo ortodoxo–católico.

[11]DH 300.

[12]Cf. Conc. Ecum. Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, 19.

[13]Cf. Francisco, Carta enc. Laudato
si’ (24 de maio de 2015),67; 78; 124: 
AAS 107 (2015), 873-874; 878; 897.

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#78
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#124


[14] Cf. Id., Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19 de março de 2018), 92: 
AAS 110 (2018), 1136.

[15]Cf. Id., Carta enc. Fratelli tutti (3 de
outubro de 2020),67; 254: AAS 112
(2020), 992-993; 1059.

[16]Cf. Conc. Ecum. Vaticano II,
Decreto Unitatis redintegratio, 1.

[17] Cf. São João Paulo II, Carta
Encíclica Ut unum sint (25 de maio de
1995), 20: AAS 87 (1995), 933.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-
apostolica-in-unitate-fidei/ (13/12/2025)

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#%C2%ABFelizes_os_que_sofrem_persegui%C3%A7%C3%A3o_por_causa_da_justi%C3%A7a,_porque_deles_%C3%A9_o_Reino_do_C%C3%A9u%C2%BB
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html#254
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_decree_19641121_unitatis-redintegratio_po.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25051995_ut-unum-sint.html
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-in-unitate-fidei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-in-unitate-fidei/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-in-unitate-fidei/

	Carta Apostólica “In unitate fidei”
	Carta Apostólica “In unitate fidei” no 1.700º aniversário do Concílio de Niceia (23 de novembro de 2025)


