
opusdei.org

Carta Apostólica
Grandeza e miséria
do homem

Por ocasião do 400º aniversário
do nascimento de Blaise Pascal
(19/06/1623 - 19/08/1662), o Papa
Francisco escreveu esta Carta
Apostólica em 19 de junho de
2023. O objetivo é que sua obra
nos ilumine e que o exemplo de
sua vida imersa em Cristo nos
ajude no caminho da verdade,
da conversão e da caridade.

19/06/2023



CARTA APOSTÓLICA 

SUBLIMITAS ET MISERIA HOMINIS

DO SANTO PADRE FRANCISCO

NO IV CENTENÁRIO DO
NASCIMENTO

DE BLAISE PASCAL

Grandeza e miséria do homem é o
paradoxo que está no centro da
reflexão e mensagem de Blaise
Pascal, nascido há quatro séculos, em
19 de junho de 1623, em Clermont,
no centro da França. Desde criança e
por toda a vida, procurou a verdade.
Com a razão, esquadrinhou os sinais
dela, especialmente nos campos da
matemática, geometria, física e
filosofia. Em idade ainda muito
precoce, fez descobertas
extraordinárias, alcançando fama
considerável. Mas não ficou por aí.
Num século de grandes progressos
em muitos campos da ciência,



acompanhados, porém de um
crescente espírito de ceticismo
filosófico e religioso, Blaise Pascal
mostrou-se um incansável
investigador do verdadeiro: como tal,
permanece sempre “inquieto”,
atraído por novos e mais amplos
horizontes.

Na verdade, uma razão assim arguta
e, ao mesmo tempo, tão aberta nunca
silenciava nele a questão, antiga e
sempre nova, que ressoa no ânimo
humano: “Que é o homem para Te
lembrares dele, o filho do homem
para com ele Te preocupares?” (Sal 8,
5). Esta pergunta está gravada no
coração de cada ser humano, em
todo o tempo e lugar, de qualquer
civilização e língua,
independentemente da sua religião.
Assim vemos Pascal interrogar-se:
“Que é um homem na natureza? Um
nada comparado com o infinito, um
tudo comparado com o nada”[1]. É o
mesmo interrogativo que aparece no

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn1


Salmo 8, no centro de uma história
de amor entre Deus e o seu povo,
história realizada na carne do “Filho
do homem”, Jesus Cristo, que o Pai
entregou até ao ponto de Lhe fazer
sentir o seu abandono para O coroar
de glória e honra acima de toda a
criatura (8, 6). A tal interrogativo,
expresso numa linguagem muito
diferente das linguagens da
matemática e da geometria, Pascal
nunca se fechou.

Na base disto, parece-me poder
reconhecer nele uma atitude de
fundo, que definiria “abertura
estupefata à realidade”, que é
abertura às outras dimensões do
saber e da existência, abertura aos
outros, abertura à sociedade. Por
exemplo, em 1661 esteve na origem,
em Paris, da primeira rede de
transportes públicos da história, as
designadas “Carrosses à cinq sols”. Se
sublinho este fato desde o início
desta Carta, é para insistir em que



nem a sua conversão a Cristo,
sobretudo a partir da sua “Noite de
Fogo” em 23 de novembro de 1654,
nem o seu extraordinário esforço
intelectual de defesa da fé cristã
fizeram dele uma pessoa isolada do
seu tempo. Estava atento aos
problemas então mais sentidos, bem
como às necessidades materiais de
todos os componentes da sociedade
em que vivia.

Para ele, a abertura à realidade
significava não se fechar aos outros,
nem mesmo na hora da sua última
doença. Deste período (tinha ele
trinta e nove anos), chegam-nos
palavras que exprimem o passo
conclusivo de tal caminho
evangélico: “Se os médicos falam
verdade (e Deus permita que eu
recupere desta doença), estou
decidido para o resto da minha vida
a não ter outro emprego nem outra
ocupação além do serviço aos
pobres”[2]. É comovente constatar

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn2


que, nos últimos dias da sua vida, um
pensador tão genial como Blaise
Pascal não via urgência mais sublime
para investir as suas energias do que
as obras de misericórdia: “O único
objeto da Escritura é a caridade”[3]. 

Alegro-me, pois, pelo fato de a
Providência me ter dado, neste IV
centenário do seu nascimento,
ocasião de lhe prestar uma especial
homenagem e evidenciar, no seu
pensamento e na sua vida, aquilo
que me parece capaz de estimular os
cristãos do nosso tempo e todos os
homens e mulheres de boa vontade
na busca da verdadeira felicidade:
“Que todos os homens procuram ser
felizes, é regra sem exceção, por mais
diversos que sejam os meios a que
recorrem. Todos tendem para esta
finalidade”[4]. Quatro séculos depois
do seu nascimento, Pascal continua a
ser para nós o companheiro de
estrada que acompanha a nossa
busca da verdadeira felicidade e, na

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn3
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn4


medida do dom da fé, o nosso
reconhecimento humilde e jubiloso
do Senhor morto e ressuscitado.

Um enamorado de Cristo, que fala
a todos

Se Blaise Pascal consegue tocar a
todos, é sobretudo porque falou
admiravelmente da condição
humana. Mas seria errado ver nele
apenas um especialista, embora
genial, dos costumes humanos. O
monumento formado pelos seus 
Pensamentos, de que alguns ditos
isolados ficaram célebres, não pode
ser compreendido realmente se
ignorarmos que Jesus Cristo e a
Sagrada Escritura constituem
simultaneamente o centro e a chave
do mesmo. Com efeito, se Pascal
começou a falar do homem e de
Deus, foi por ter chegado à certeza de
que “não só conhecemos a Deus
unicamente por Jesus Cristo, mas
também nos conhecemos a nós



mesmos apenas por Jesus Cristo. Só
conhecemos a vida, a morte por meio
de Jesus Cristo. Fora de Jesus Cristo,
não sabemos o que é a nossa vida, a
nossa morte, nem quem é Deus nem
mesmo o que somos nós. Portanto
sem a Escritura, cujo único objeto é
Jesus Cristo, não conhecemos nada e
não vemos senão escuridão”[5]. Uma
afirmação assim extrema merece ser
esclarecida, para ser compreendida
por todos sem ser vista como pura
afirmação doutrinal inacessível a
quantos não partilham da fé da
Igreja, nem como uma
desvalorização das legítimas
competências da inteligência natural.

Fé, amor e liberdade

Como cristãos, devemos nos precaver
da tentação de brandir a nossa fé
como uma certeza incontestável que
se imporia a todos. Pascal tinha, sem
dúvida, a preocupação de dar a
conhecer a todos que “Deus e o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn5


verdadeiro são inseparáveis”[6];mas
sabia que o ato de crer é possível
pela graça de Deus, recebida num
coração livre. Ele que, pela fé,
chegara ao encontro pessoal com “o
Deus de Abraão, o Deus de Isaac, o
Deus de Jacó, não dos filósofos nem
dos eruditos”[7], tinha reconhecido
em Jesus Cristo “o Caminho, a
Verdade e a Vida” (Jo 14, 6). Por isso,
a quantos querem continuar a
buscar a verdade – tarefa sem fim,
nesta vida –, proponho-lhes que se
coloquem à escuta de Blaise Pascal,
um homem de inteligência
prodigiosa que quis recordar que,
fora da perspectiva do amor, não há
verdade que valha a pena: “Faz-se
um ídolo até da própria verdade,
pois a verdade fora da caridade não é
Deus, é sua imagem e um ídolo que
não se deve amar nem adorar”[8]. 

Assim nos adverte Pascal contra as
falsas doutrinas, as superstições ou a
libertinagem que mantêm, a tantos

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn6
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn7
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn8


de nós, longe da paz e alegria
duradouras d’Aquele que deseja que
escolhamos a vida e a felicidade, não
a morte e a desventura (cf. Dt 30,
15.19). O drama, porém, da nossa
vida é que às vezes vemos mal e,
consequentemente, escolhemos mal.
Na realidade, só podemos saborear a
felicidade do Evangelho, “se o
Espírito Santo nos permear com toda
a sua força e nos libertar da fraqueza
do egoísmo, da preguiça, do
orgulho”[9]. Além disso, “sem a
sapiência do discernimento,
podemos facilmente transformar-nos
em marionetes à mercê das
tendências da ocasião”[10]. Por isso
mesmo a inteligência e a fé viva de
Blaise Pascal, que quis mostrar que a
religião cristã é “venerável porque
conhece bem o homem” e “amável
porque promete o verdadeiro
bem”[11], podem-nos ajudar a avançar
por entre as trevas e as desgraças
deste mundo.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn9
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn10
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn11


Uma mente científica excepcional

Quando sua mãe morreu em 1626,
Blaise Pascal tinha três anos de
idade. O pai Estêvão, um considerado
jurista, é igualmente renomado pelas
suas notáveis inclinações científicas,
principalmente para a matemática e
a geometria. Decidido a educar
sozinho os seus três filhos –
Jacqueline, Blaise e Gilberte –,
instala-se em Paris no ano de 1632.
Desde muito cedo, Blaise deu mostras
de uma mente excepcional e de uma
grande exigência na busca da
verdade, como refere sua irmã
Gilberte: “Desde a infância, ele só se
rendia àquilo que lhe parecia
manifestamente verdadeiro; de tal
modo que, quando não lhe davam
boas razões, procurava-as ele
mesmo”[12]. Um dia o pai
surpreendeu o filho nas pesquisas de
geometria e logo percebeu que
Blaise, de doze anos, sem saber que
tais teoremas existiam em livros com

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn12


outros nomes, demonstrara
completamente sozinho, desenhando
por terra figuras, as primeiras trinta
e duas proposições de
Euclides[13]. Gilberte lembra-se de que
então o pai ficou “espantado com a
grandeza e o talento deste gênio”[14]. 

Nos anos seguintes, Blaise Pascal fará
frutificar o seu enorme talento,
trabalhando intensamente. Desde os
dezessete anos, frequenta os maiores
sábios do seu tempo. Sucedem-se
rapidamente as suas descobertas e
publicações. Em 1642 (tinha ele
dezenove anos), inventa uma
máquina de aritmética, antecessora
das nossas calculadoras. Nesse
sentido, Pascal fala aos nossos dias,
pois ele nos lembra da grandeza da
razão humana e nos incentiva a
empregá-la na compreensão dos
mistérios do mundo ao nosso redor.
A inteligência geométrica, ou seja,
aquela sua capacidade de
compreender em detalhe o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn13
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn14


funcionamento das coisas, será útil
toda a sua vida, como observou o
eminente teólogo Hans Urs von
Balthasar: ”Da precisão própria dos
domínios da geometria e das ciências
da natureza, ele é capaz de alcançar
a precisão muito diferente que é
própria do domínio da existência em
geral e da esfera cristã”[15]. Este
exercício cheio de confiança na razão
natural, que o torna solidário com
todos os seus semelhantes à procura
da verdade, permitirá que ele
reconheça os limites da própria
inteligência e, ao mesmo tempo, seja
receptivo às razões sobrenaturais da
Revelação, com aquela lógica do
paradoxo que confere a marca
filosófica e o encanto literário aos
seus Pensamentos: “A Igreja teve
tanta dificuldade em mostrar que
Jesus Cristo era homem, contra
aqueles que o negavam, como a teve
para mostrar que era Deus; e todavia
os indícios eram igualmente
evidentes”[16]. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn15
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn16


Os filósofos

Sobressai um discurso filosófico em
muitos escritos de Pascal, em
particular nos seus Pensamentos:
esse conjunto de fragmentos,
publicados postumamente, que são
as notas ou os rascunhos de um
filósofo animado por um projeto
teológico, cujos pesquisadores se
empenham em reconstituir, não sem
variações, a coerência e a ordem
original. O amor apaixonado por
Cristo e o serviço dos pobres, que
mencionei no início, não foram tanto
o sinal de uma fratura no espírito
deste discípulo corajoso, como
sobretudo um aprofundamento
rumo à radicalidade evangélica, o
avançar para a verdade viva do
Senhor com a ajuda da graça. Ele que
tinha a certeza sobrenatural da fé e a
considerava totalmente compatível
com a razão, ao mesmo tempo em
que a superava infinitamente, quis
levar o mais longe possível o debate



com aqueles que não partilhavam a
sua fé, porque, “àqueles que a não
têm, só a podemos dar pelo
raciocínio, esperando que Deus a
conceda a eles pelo sentimento do
coração”[17]. Trata-se de uma
evangelização cheia de respeito e
paciência, que a nossa geração fará
bem em imitar.

Portanto, para compreender bem o
discurso de Pascal sobre o
cristianismo, é necessário estar
atento à sua filosofia. Admirava a
sabedoria dos filósofos gregos
antigos, capazes de simplicidade e
tranquilidade na sua arte de bem
viver, como membros de uma polis:
“Não consegue imaginar Platão e
Aristóteles como pedantes com
grandes vestes. Eram pessoas
honestas como as outras, rindo com
os seus amigos. E, quando se
divertiram a fazer as suas leis e as
suas políticas [isto é, as grandes
obras filosóficas que são As Leis

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn17


(Platão) e A Política (Aristóteles)],
fizeram-no como um jogo. Era a
parte menos filosófica e mais
divertida da sua vida; a mais
filosófica era viver de forma simples
e tranquila”[18]. Não obstante a sua
importância e utilidade, Pascal não
deixa de discernir os limites destes
filósofos: o estoicismo leva ao
orgulho, o ceticismo ao
desespero[19]. A razão humana é, sem
dúvida alguma, uma maravilha da
criação, que distingue o homem
entre todas as criaturas, porque “o
homem não passa de uma cana, a
mais frágil da natureza, mas é uma
cana pensante”[20].Compreende-se
assim que os limites dos filósofos
sejam simplesmente os limites da
razão criada. Por mais que
Demócrito afirme “vou falar de tudo”
a verdade é que a razão sozinha não
pode resolver as questões mais
elevadas e urgentes. De fato, tanto na
época de Pascal como hoje, qual é o
assunto de maior interesse para nós?

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn18
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn20
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn21


É o sentido integral do nosso destino,
da nossa vida e da nossa esperança,
concretamente uma felicidade que
nada nos proíbe conceber como
eterna, mas que só Deus é pode
conceder: “Não há nada de tão
importante para o homem como a
sua condição; para ele, nada é tão
assombroso como a eternidade”[21]. 

Meditando os Pensamentos de Pascal,
encontramos de uma forma ou de
outra, este princípio fundamental: “A
realidade é superior à ideia”, porque
Pascal nos ensina a manter distância
das “várias formas de ocultar a
realidade”, desde os “purismos
angélicos” aos “intelectualismos sem
sabedoria”[22]. Nada é mais perigoso
do que um pensamento
desencarnado: “Quem quer fazer o
anjo, faz a besta”[23]. E as ideologias
mortíferas, das quais continuamos a
padecer em âmbito econômico,
social, antropológico ou moral,
mantêm os seus sequazes em

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn23
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn24
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn25


redomas de uma convicção onde a
ideia substituiu o real.

A condição humana

A filosofia de Pascal, toda ela em
paradoxos, deriva de um olhar
simultaneamente humilde e lúcido,
que procura alcançar a “realidade
iluminada pelo raciocínio”[24]. Parte
da constatação de que o homem é
como um estranho para si mesmo,
grande e miserável; grande pela sua
razão, a sua capacidade de dominar
as paixões, grande até “na medida
em que se reconhece
miserável”[25].De modo particular
aspira a algo mais do que satisfazer
os próprios instintos ou resistir-lhes,
“porque, aquilo que é natureza nos
animais, chamamos-lhe miséria no
homem”[26]. Há uma desproporção
insuportável entre a nossa vontade
infinita de felicidade e conhecimento
da verdade, por um lado, e, por
outro, a nossa razão limitada e a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn26
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn27
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn28


nossa fragilidade física que leva à
morte. De fato, a força de Pascal está
também no seu inexorável realismo:
”Não é preciso ter uma alma muito
elevada para compreender que aqui
não há satisfação verdadeira e sólida,
que todos os nossos prazeres não
passam de vaidade, que os nossos
males são infinitos e que por fim a
morte (ameaça de cada momento) há
de infalivelmente nos colocar, em
poucos anos, no perigo terrível de ser
eternamente aniquilados ou
infelizes. Não há nada de mais real
do que isto, nem de mais terrível.
Podemos agir com a coragem que
quisermos; aquele é o fim que espera
a vida mais bela do mundo”[27]. Nesta
trágica condição, compreende-se que
o homem não possa permanecer
fechado em si mesmo, porque lhe são
insuportáveis a sua miséria e a
incerteza do seu destino. Daí a
necessidade de se distrair, o que
Pascal admite de bom grado: “É por
isso que os homens amam tanto o

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn29


barulho e o movimento”[28].Porque se
o homem não se distrai da sua
condição – e todos sabemos muito
bem distrair-nos não só com o
trabalho, os prazeres, as relações
familiares ou amistosas, mas
também, infelizmente, com os vícios
a que levam certas paixões –, a sua
humanidade experimenta “o seu
nada, o seu abandono, a sua
insuficiência, a sua dependência, a
sua impotência, o seu vazio. [E saem]
do fundo da sua alma o tédio, o mau
humor, a tristeza, o desgosto, o
rancor, o desespero”[29]. E, no
entanto, o divertimento não acalma
nem satisfaz o nosso grande desejo
de vida e felicidade. Isto, todos nós o
sabemos bem!

É neste ponto que Pascal coloca a sua
grande hipótese: “Que nos grita esta
avidez e esta impotência senão que
outrora houve no homem uma
verdadeira felicidade, da qual agora
lhe restam apenas as marcas e os

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn30
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn31


vestígios completamente vazios e que
tenta em vão preencher com tudo o
que o rodeia, buscando nas coisas
ausentes a ajuda que não obtém das
presentes, mas que são todas
incapazes disso porque este abismo
infinito não pode ser preenchido
senão por um objeto infinito e
imutável, isto é, pelo próprio
Deus”[30]. Se o homem é como “um rei
destronado”, que tende unicamente a
recuperar a grandeza perdida mas
vê-se incapaz disso, que é ele então?
“Qual quimera é então o homem,
qual raridade, qual monstruosidade,
qual caos, qual sujeito de
contradições, qual prodígio, juiz de
todas as coisas, frágil verme da terra,
depositário do verdadeiro, cloaca de
incerteza e de erro, glória e escória
do universo? Quem desenvencilhará
este emaranhado? ”[31]. Pascal, como
filósofo, vê claramente que, “à
medida que vamos tendo luz, se
descobre mais grandeza e mais
baixeza no homem”, mas que estes

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn32
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn34


opostos são inconciliáveis, porque a
razão humana não consegue
harmonizá-los, nem resolver o
enigma.

Por este motivo Pascal sublinha que,
se existe um Deus e se o homem
recebeu uma revelação divina –
como afirmam diversas religiões – e
se esta revelação é verdadeira, deve
encontrar-se nela a resposta que o
homem espera para resolver as
contradições que o atormentam: “As
grandezas e as misérias do homem
são tão visíveis que é preciso
necessariamente que a verdadeira
religião nos ensine se existe qualquer
grande princípio de grandeza no
homem e se existe um grande
princípio de miséria. E é preciso
ainda que ela nos dê a razão de ser
destes contrastes
assombrosos”[32]. Ora, depois de
estudar as grandes religiões, Pascal
conclui que “nenhuma forma de
pensamento, nenhuma prática

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn36


ascética e mística pode oferecer um
caminho de salvação”, senão a partir
do “critério superior de verdade que
é a irradiação da graça na
alma”[33]. ”Em vão, ó homens –
escreve Pascal, imaginando o que o
verdadeiro Deus poderia nos dizer–,
procurais em vós mesmos o remédio
para as vossas misérias. Todas as
vossas luzes podem, no máximo,
compreender que não encontrareis
em vós mesmos nem a verdade nem
o bem. Os filósofos prometeram-vos
isso, e não o conseguiram. Não
sabem qual seja o vosso verdadeiro
bem, nem qual seja a vossa
verdadeira condição”[34]. 

Chegado a este ponto, Pascal que
perscrutou, com a força singular da
sua inteligência, a condição humana,
a Sagrada Escritura e a tradição da
Igreja, pretende, com a simplicidade
do espírito de infância, propor-se
como humilde testemunha do
Evangelho. É um cristão que quer

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn37
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn38


falar de Jesus Cristo àqueles que
decidiram, um pouco
precipitadamente, que não há
motivos sólidos para acreditar nas
verdades do cristianismo. Pascal, ao
contrário, sabe por experiência que o
conteúdo da Revelação não só não se
opõe às exigências da razão, mas traz
a resposta inaudita a que nenhuma
filosofia teria podido chegar por si
mesma.

Conversão: a visita do Senhor

No dia 23 de novembro de 1654,
Pascal viveu uma experiência muito
forte, de que se fala até agora como a
sua “Noite de Fogo”. Esta experiência
mística, que o fez derramar lágrimas
de alegria, foi tão intensa e decisiva
para ele que a escreveu num pedaço
de papel datado com precisão, o
“Memorial”, que guardara no forro
do casaco sendo descoberto só depois
da sua morte. É impossível saber a
natureza exata do que se passou na



alma de Pascal naquela noite, mas
parece se tratar de um encontro de
que ele próprio reconheceu a
analogia com aqueloutro,
fundamental em toda a história da
revelação e da salvação, vivido por
Moisés diante da sarça ardente (cf. 
Ex 3). O termo “FOGO”[35],que Pascal
quis colocar no cimo do “Memorial”,
convida-nos, ressalvadas as devidas
proporções, a propor uma tal
aproximação. O paralelismo parece
ser indicado pelo próprio Pascal
quando, imediatamente depois da
evocação do fogo, retomou o título
que o Senhor tomou para Si mesmo
ao apresentar-Se a Moisés: “Deus de
Abraão, Deus de Isaac e Deus de
Jacó” (Ex 3, 6.15), acrescentando:
“não dos filósofos e dos eruditos.
Certeza, certeza, sentimento, alegria,
paz. Deus de Jesus Cristo”.

Sim, o nosso Deus é alegria, e Blaise
Pascal o testemunha a toda a Igreja,
bem como às pessoas que buscam a

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn39


Deus: ”Não se trata do Deus abstrato
nem do Deus cósmico, não! É o Deus
de uma pessoa, de uma chamada, o
Deus de Abraão, de Isaac, de Jacó, o
Deus que é certeza, que é sentimento,
que é alegria”[36].Este encontro, que
confirmou a Pascal a “grandeza da
alma humana”, cumulou-o de uma
alegria viva e inesgotável: “Alegria,
alegria, alegria, lágrimas de alegria”.
E esta alegria divina torna-se, para
Pascal, o lugar da profissão de fé e da
oração: “Jesus Cristo. Estive separado
d’Ele: fugi d’Ele, abandonei-O,
reneguei-O, crucifiquei-O. Que eu
nunca mais viva separado d’Ele”[37]. É
a experiência do amor daquele Deus
pessoal, Jesus Cristo – desde que
tomou parte na nossa história e
incessantemente toma parte na
nossa vida –, que introduz Pascal no
caminho da conversão profunda e,
consequentemente, desta “renúncia
total e suave” (porque vivida na
caridade) ao “homem antigo

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn40
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn41


corrompido por desejos
enganadores” (Ef 4, 22).

Como recordava São João Paulo II na
sua Encíclica sobre as relações entre
fé e razão, “filósofos, como Blaise
Pascal”, distinguiram-se pela recusa
de qualquer “presunção”, bem como
pela sua opção por uma postura feita
de “humildade” e simultaneamente
de “coragem”. Experimentaram que
a fé “liberta a razão da
presunção”[38]. É claro que Pascal, já
antes da noite de 23 de novembro de
1654, “não tinha dúvida alguma
sobre a existência de Deus. Sabe
também que este Deus é o sumo bem.
(…) O que lhe falta e que ele espera,
não é um saber, mas um poder, não é
uma verdade, mas uma
força”[39]. Agora esta força foi-lhe
dada pela graça: sente-se atraído,
com certeza e alegria, por Jesus
Cristo: “Não conhecemos Deus senão
por Jesus Cristo. Sem este mediador,
está cortada toda a comunicação com

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn43
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn44


Deus”[40]. Descobrir Jesus Cristo é
descobrir o Salvador e Libertador de
que tenho necessidade: “Este Deus
não é senão o reparador da nossa
miséria. Por isso não podemos
conhecer bem a Deus, sem conhecer
as nossas iniquidades”[41]. Como toda
a conversão autêntica, a conversão
de Blaise Pascal realiza-se na
humildade, que nos liberta “da nossa
consciência isolada e da
autorreferencialidade”[42].

A inteligência imensa e inquieta de
Blaise Pascal, repleta de paz e alegria
perante a revelação de Jesus Cristo,
convida-nos, segundo “a ordem do
coração”[43], a caminhar com
segurança iluminados por “estas
luzes celestes”[44]. Com efeito, se o
nosso Deus é um “Deus
escondido” (Is 45, 15) é porque Ele
“Se quis esconder”, de tal modo que a
nossa razão, iluminada pela graça,
nunca acabará de O descobrir.
Portanto é pela iluminação da graça

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn45
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn46
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn47
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn48
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn49


que O podemos conhecer. Mas a
liberdade do homem deve abrir-se,
apressando-Se Jesus a consolar-nos:
“Tu não Me procurarias, se não me
tivesses já encontrado”[45]. 

A ordem do coração e as suas
razões de crer

Segundo as palavras de Bento XVI,
“desde os primórdios, a tradição
católica rejeitou o chamado fideísmo,
que é a vontade de crer contra a
razão”[46]. Nesta linha, Pascal está
profundamente apegado ao “bom
senso da fé em Deus”[47], não só
porque “a mente não pode ser
forçada a crer naquilo que sabe ser
falso”[48], mas também porque, “se
ofender os princípios da razão, a
nossa religião será absurda e
ridícula”[49]. Entretanto, se a fé é
razoável, ela é também um dom de
Deus, e não se pode impor: “Seria
ridículo provar que alguém deve ser
amado limitando-se a expor

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn51
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn52
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn53
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn54
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn55


ordenadamente as causas do amor”,
observa Pascal com o seu humor
sutil, traçando um paralelo entre o
amor humano e a forma como Deus
Se nos manifesta. À semelhança do
amor “que se propõe, mas não se
impõe, o amor de Deus nunca se
impõe”[50]. Jesus “deu testemunho da
verdade (cf. Jo 18, 37), mas não a quis
impor pela força aos seus
contraditores”[51]. É por isso que “há
bastante luz para quem nada mais
deseja senão ver, e bastante
escuridão para quem possui a
disposição oposta”[52].

E prossegue afirmando que “a fé é
diferente da prova. Esta é humana,
aquela é um dom de Deus”[53]. Por
isso é impossível acreditar, “se Deus
não inclina o coração”[54]. Se a fé é de
uma ordem superior à razão, isto não
significa de modo algum que se lhe
opõe, mas que a supera
infinitamente. Portanto ler a obra de
Pascal não é descobrir, antes de tudo,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn57
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn58
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn59
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn60
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn61


que a razão esclarece a fé; mas
entrar na escola de um cristão de
racionalidade excepcional, que soube
melhor que ninguém perceber uma
ordem estabelecida, por dom de
Deus, acima da razão: “A distância
infinita entre os corpos e as mentes
representa a distância imensamente
mais infinita entre as mentes e a
caridade, porque esta é
sobrenatural”[55]. Cientista perito de
geometria, isto é, da ciência dos
corpos colocados no espaço, e
geômetra perito de filosofia, isto é, da
ciência das mentes colocadas na
história, Blaise Pascal, iluminado
pela graça da fé, podia resumir assim
a totalidade da sua experiência: “De
todos os corpos juntos, não se
conseguiria fazer sair um pequeno
pensamento: é impossível, pertence a
outra ordem. De todos os corpos e de
todas as mentes não se pode tirar um
impulso de verdadeira caridade: é
impossível, pertence a outra ordem,
à ordem sobrenatural”[56]. 

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn62
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn63


Nem a inteligência geométrica nem o
raciocínio filosófico permitem ao
homem chegar, sozinho, a uma
“visão perfeitamente nítida” do
mundo e de si mesmo. A pessoa que
se debruça sobre os detalhes dos seus
cálculos, não beneficia da visão de
conjunto que permite “entrever
todos os princípios”. Isto pertence à
“inteligência intuitiva”, cujos méritos
se devem atribuir também a Pascal,
porque, quando se procura ler a
realidade, “é preciso vê-la de
improviso e com um único
olhar”[57]. Esta inteligência intuitiva
está ligada àquilo que Pascal chama
o “coração”: “Conhecemos a
realidade não só com a razão, mas
também com o coração. É desta
última forma que conhecemos os
primeiros princípios e, em vão,
procura pô-los em dúvida o
raciocínio, que não tem parte
nisso”[58].Ora as verdades divinas –
tais como Deus que nos criou é amor;
Ele é Pai, Filho e Espírito Santo;

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn64
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn65


encarnou em Jesus Cristo, morreu e
ressuscitou para nossa salvação –
não são demonstráveis com a razão,
mas podem ser conhecidas com a
certeza da fé, passando então do
coração espiritual à mente racional,
que as reconhece como verdadeiras e
pode por sua vez apresentá-las: “É
por isso que aqueles a quem Deus
deu a religião pelo sentimento do
coração aparecem tão felizes e
legitimamente convictos”[59]. 

Pascal nunca se resignou com o fato
de alguns dos seus semelhantes não
só não conhecerem Jesus Cristo, mas,
por preguiça ou por causa das suas
paixões, desdenharem levar o
Evangelho a sério. Com efeito, é em
Jesus Cristo que se joga a vida deles.
“A imortalidade da alma é algo que
de tal maneira nos pressiona, nos
toca tão profundamente, que é
preciso ser totalmente insensato para
não estar interessado em saber como
estão as coisas. (…) E é por isso que,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn66


no âmbito daqueles que não se
sentem convictos, faço uma
diferença extrema entre os que
trabalham com todas as suas forças
para se instruir e os que vivem sem
se preocupar nem pensar
nisso”[60]. Nós sabemos bem que
muitas vezes procuramos fugir da
morte ou dominá-la, pensando que
poderíamos “banir o pensamento da
nossa finitude” ou “retirar o poder da
morte e afastar o medo. Mas a fé
cristã não é uma forma de exorcizar
o medo da morte; pelo contrário,
ajuda-nos a enfrentá-la. Mais cedo ou
mais tarde, todos nós passaremos por
aquela porta. A verdadeira luz que
ilumina o mistério da morte provém
da ressurreição de Cristo”[61]. Só a
graça de Deus permite ao coração do
homem ter acesso à ordem do
conhecimento divino, à caridade. Isto
levou um importante comentarista,
contemporâneo de Pascal, a escrever
que “o pensamento só consegue
pensar cristãmente, se tiver acesso

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn67
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn68


àquilo que Jesus Cristo implementa:
a caridade”[62]. 

Pascal, a controvérsia e a
caridade

Antes de concluir, é necessário
evocar as relações de Pascal com o
jansenismo. Uma das suas irmãs,
Jacqueline, entrara para a vida
religiosa em Port-Royal, numa
congregação cuja teologia estava
muito influenciada por Cornelius
Jansen, dito Jansênio, que compusera
um tratado, Augustinus, publicado
em 1640. Já depois da sua “Noite de
Fogo”, Pascal fora fazer um retiro na
abadia de Port-Royal, em janeiro de
1655. Ora, nos meses seguintes,
reacendeu-se na Sorbonne, a
Universidade de Paris, uma
controvérsia importante e já antiga
contrapondo os jesuítas aos
“jansenistas”, que estavam ligados ao
tratado Augustinus. A disputa
centrou-se principalmente na

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn69


questão da graça de Deus e na
relação da graça com a natureza
humana, em particular o livre
arbítrio. Pascal, embora não
pertencesse à congregação de Port-
Royal nem tomasse partido
(escreverá: “sou sozinho (…), não sou
de Port-Royal”[63]), todavia foi
encarregado pelos jansenistas de os
defender, sobretudo porque era
potente a sua arte retórica. Fê-lo em
1656 e 1657, publicando uma série de
dezoito cartas, denominadas 
Provinciais.

Muitas propostas ditas “jansenistas”
eram realmente contrárias à fé[64], e
Pascal reconhecia-o, mas contestava
que elas estivessem presentes no 
Augustinus e fossem seguidas pelos
membros de Port-Royal. Entretanto
algumas das suas próprias
afirmações, relativas por exemplo à
predestinação, tiradas da teologia do
último período de Santo Agostinho,
cujas fórmulas foram aperfeiçoadas

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn70
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn71


por Jansênio, não soam como
verdadeiras. Todavia é preciso
compreender que, assim como Santo
Agostinho quis combater no século V
os pelagianos, que afirmavam que o
homem pode, por suas próprias
forças e sem a graça de Deus, fazer o
bem e ser salvo, assim também
Pascal acreditava sinceramente que
então estava atacando o
pelagianismo ou o semipelagianismo,
que ele julgava identificar nas
doutrinas seguidas pelos jesuítas
molinistas (do nome do teólogo Luís
de Molina, falecido em 1600, mas
cuja influência ainda estava viva a
meados do século XVII). Demos
crédito à franqueza e sinceridade das
suas intenções.

Esta Carta não é certamente o lugar
para reabrir a questão. Entretanto
aquilo que se adverte como justo nas
posições de Pascal é válido ainda
para o nosso tempo: há que
reconhecer que o



“neopelagianismo”[65], ao pretender
que “tudo depende do esforço
humano canalizado através de
normas e estruturas eclesiais”[66],
”nos intoxica com a presunção de
uma salvação ganha com as nossas
forças”[67]. E podemos afirmar que a
última posição de Pascal
relativamente à graça e, em
particular, ao fato de que Deus “quer
que todos os homens sejam salvos e
cheguem ao conhecimento da
verdade” (1 Tm 2, 4), aparece
enunciada em termos perfeitamente
católicos no final da sua vida[68]. 

Como fazia notar quase ao princípio,
Blaise Pascal, no termo da sua vida,
breve, mas de uma riqueza e
fecundidade extraordinárias, colocou
o amor dos seus irmãos em primeiro
lugar. Sentia-se e reconhecia-se
membro de um só corpo, porque
“Deus tendo feito o céu e a terra, que
não sente a felicidade do seu ser, quis
criar seres capazes de a conhecerem

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn72
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn73
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn74
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn75


e formarem um corpo de membros
pensantes”[69]. Na sua posição de fiel
leigo, Pascal saboreou a alegria do
Evangelho, com que o Espírito quer
fecundar e curar “todas as dimensões
do homem” e reunir “todos os
homens à volta da mesa do
Reino”[70]. Em 1659, quando compôs a
magnífica Oração para pedir a Deus o
bom uso das doenças, Pascal é um
homem pacificado, que já não se
situa na controvérsia, nem mesmo
na apologética. Estando muito doente
e à beira da morte, pede para
comungar, mas não o pôde fazer
imediatamente. Então dirige estas
palavras à sua irmã: “Não podendo
comungar a cabeça [Jesus Cristo],
queria comungar os membros”[71]. E
“tinha um grande desejo de morrer
na companhia dos pobres”[72]. ”Morre
com a simplicidade duma criança”[73]:
disseram dele pouco antes de exalar
o último respiro em 19 de agosto de
1662. Depois de receber os
Sacramentos, as últimas palavras

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn76
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn77
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn78
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn79
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn80


foram: “Que Deus nunca me
abandone”[74]. 

Possam a sua obra luminosa e os
exemplos da sua vida, tão
profundamente batizada em Jesus
Cristo, ajudar-nos a percorrer até ao
fim o caminho da verdade, da
conversão e da caridade. Pois a vida
dum homem é tão curta: “Alegria
eterna por um dia de trabalho na
terra”[75].

Roma – São João de Latrão, 19 de
junho de 2023

FRANCISCO

[1] Blaise Pascal, Pensamentos, 199
(segundo a numeração Lafuma;
daqui em diante: Laf.).

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn81
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_letters/documents/20230619-sublimitas-et-miseria-hominis.html#_ftn82


[2] Gilbert Périer, Vida de Pascal, in
Michel Le Guern (ed.), Obras
completas, I (Paris 1998), p. 91.

[3] Blaise Pascal, Pensamentos, Laf.
270.

[4] Laf. 148.

[5] Laf. 417.

[6] Blaise Pascal, “Conversação com
Sacy”, in O espírito geométrico (Paris
1985), p. 105.

[7] Laf. 913.

[8] Laf. 926.

[9] Francisco, Exort. ap. Gaudete et
exsultate (19/03/2018), 65.

[10] Ibid., 167.

[11] Laf. 12.

[12] Gilbert Périer, op. cit., p. 64.

[13] Cf. ibíd., p. 65.



[14] Ibid., p. 65.

[15] ”Pascal”, in A Glória e a Cruz.
Estilos, II (Paris 1972), p. 78.

[16] Laf. 307.

[17] Laf. 110.

[18] Laf. 533.

[19] Cf. Laf. 208.

[20] Laf. 200.

[21] Laf. 427.

[22] Francisco, Exort. ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), 231.

[23] Laf. 678.

[24]Exort. ap. Evangelii gaudium, 232.

[25] Laf. 114.

[26] Laf. 117.

[27] Laf. 427.

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#_realidade_%C3%A9_mais_importante_do_que_a_ideia


[28] Laf. 136.

[29] Laf. 622.

[30] Laf. 148.

[31] Laf. 131.

[32] Laf. 149.

[33] Hans Urs von Balthasar, op. cit., p.
82.

[34] Laf. 149.

[35] Laf. 913.

[36] Francisco,Catequese, Audiência
Geral de 03/06/2020.

[37] Laf. 913.

[38] Carta enc. Fides et ratio
(14/09/1998), 76: AAS 91 (1999), 64.

[39] Henri Gouhier, Blaise Pascal.
Comentários (Paris 1971), p. 44-45.

[40] Laf. 189.



[41] Laf. 189.

[42] Exort. ap. Evangelii gaudium, 8.

[43] Laf. 298.

[44] Laf. 208.

[45] Laf. 919.

[46] Catequese, Audiência Geral de
21/11/2012.

[47] Ibid.

[48] Blaise Pascal, “Conversação com
Sacy”, op. cit., p. 102.

[49] Laf. 173.

[50] Francisco,Homilia na Solenidade
de Cristo Rei do Universo (20/XI/
2022).

[51] Conc. Ecum. Vat. II, Decl. 
Dignitatis humanae (07/12/1965), 11.

[52] Laf. 149.



[53] Laf. 7.

[54] Laf. 380.

[55] Laf. 308.

[56] Laf. 308.

[57] Laf. 512.

[58] Laf. 110.

[59] Laf. 110.

[60] Laf. 427.

[61] Francisco,Catequese, Audiência
Geral de 09/02/2022.

[62] Jean-Luc Marion, A Metafísica e
depois (Paris 2023), p. 356.

[63] Décima-sétima Carta Provincial,
1656.

[64] Cf. Bruno Neveu, O erro e seu juiz:
considerações sobre as censuras
doutrinais na modernidade (Nápoles
1993).



[65] Cf. Dicastério para a Doutrina da
Fé, Carta Placuit Deo (22/02/2018);
Francisco, Exort. ap. Gaudete et
exsultate, 57-59.

[66] Exort. ap. Gaudete et exsultate, 59.

[67] Francisco, Carta ap. Desiderio
desideravi (29/06/2022), 20.

[68] Cf. Laf. 931. No lugar indicado,
aparece, riscada, esta frase: “Amo
todos os homens como meus irmãos,
porque todos estão redimidos”.

[69] Laf. 360.

[70] Exort. ap. Evangelii gaudium, 237.

[71] Gilbert Périer, op. cit., p. 92-93.

[72] Ibid., 93.

[73] Ibid., 90.

[74] Ibid., 94.

[75] ”Memorial”, Laf. 913.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-
apostolica-grandeza-e-miseria-do-

homem/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-grandeza-e-miseria-do-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-grandeza-e-miseria-do-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-grandeza-e-miseria-do-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-grandeza-e-miseria-do-homem/

	Carta Apostólica Grandeza e miséria do homem

