
opusdei.org

Carta Apostólica
"Admirável sinal",
sobre o presépio

No primeiro domingo do
Advento, o Papa Francisco
divulgou a sua nova Carta
Apostólica: "Admirabile
signum" (Admirável sinal),
sobre o significado e o valor do
presépio. Leia-a na íntegra.

24/12/2019

CARTA APOSTÓLICA

ADMIRABILE SIGNUM



DO SANTO PADRE FRANCISCO

SOBRE O SIGNIFICADO E VALOR DO
PRESÉPIO

1. O SINAL ADMIRÁVEL do Presépio,
muito amado pelo povo cristão, não
cessa de suscitar maravilha e enlevo.
Representar o acontecimento da
natividade de Jesus equivale a
anunciar, com simplicidade e alegria,
o mistério da encarnação do Filho de
Deus. De fato, o Presépio é como um
Evangelho vivo que surge das
páginas da Sagrada Escritura. Ao
mesmo tempo que contemplamos a
representação do Natal, somos
convidados a colocar-nos
espiritualmente a caminho, atraídos
pela humildade d’Aquele que Se fez
homem a fim de Se encontrar com
todo o homem, e a descobrirmos que
nos ama tanto, que Se uniu a nós
para podermos, também nós, unir-
nos a Ele.



Com esta Carta, quero apoiar a
tradição bonita das nossas famílias
prepararem o Presépio, nos dias que
antecedem o Natal, e também o
costume de o armarem nos lugares
de trabalho, nas escolas, nos
hospitais, nos estabelecimentos
prisionais, nas praças… Trata-se
verdadeiramente dum exercício de
imaginação criativa, que recorre aos
mais variados materiais para
produzir, em miniatura, obras-
primas de beleza. Aprende-se em
criança, quando o pai e a mãe,
juntamente com os avós, transmitem
este gracioso costume, que encerra
uma rica espiritualidade popular.
Almejo que esta prática nunca
desapareça; mais, espero que a
mesma, onde porventura tenha caído
em desuso, se possa redescobrir e
revitalizar.

2. A origem do Presépio fica-se a
dever, antes de mais nada, a alguns
pormenores do nascimento de Jesus



em Belém, referidos no Evangelho. O
evangelista Lucas limita-se a dizer
que, tendo-se completado os dias de
Maria dar à luz, “teve o seu filho
primogênito, que envolveu em panos
e recostou numa manjedoura, por
não haver lugar para eles na
hospedaria” (2, 7). Jesus é colocado
numa manjedoura, que, em latim, se
diz praesepium, donde vem a nossa
palavra presépio.

Ao entrar neste mundo, o Filho de
Deus encontra lugar onde os animais
vão comer. A palha torna-se o
primeiro leito para Aquele que Se há
de revelar como “o pão vivo, o que
desceu do céu” (Jo 6, 51). Uma
simbologia, que já Santo Agostinho, a
par doutros Padres da Igreja, tinha
entrevisto quando escreveu:
“Deitado numa manjedoura, torna-Se
nosso alimento”.[1] Na realidade, o
Presépio inclui vários mistérios da
vida de Jesus, fazendo-os aparecer
familiares à nossa vida diária.



Passemos agora à origem do
Presépio, tal como nós o entendemos.
A mente leva-nos a Gréccio, na
Valada de Rieti; aqui se deteve São
Francisco, provavelmente quando
vinha de Roma onde recebera, do
Papa Honório III, a aprovação da sua
Regra em 29 de novembro de 1223.
Aquelas grutas, depois da sua viagem
à Terra Santa, faziam-lhe lembrar de
modo particular a paisagem de
Belém. E é possível que, em Roma, o
“Poverello” de Assis tenha ficado
encantado com os mosaicos, na
Basílica de Santa Maria Maior, que
representam a natividade de Jesus e
se encontram perto do lugar onde,
segundo uma antiga tradição, se
conservam precisamente as tábuas
da manjedoura.

As Fontes Franciscanas narram, de
forma detalhada, o que aconteceu em
Gréccio. Quinze dias antes do Natal,
Francisco chamou João, um homem
daquela terra, para lhe pedir que o



ajudasse a concretizar um desejo:
“Quero representar o Menino
nascido em Belém, para de algum
modo ver com os olhos do corpo os
incómodos que Ele padeceu pela
falta das coisas necessárias a um
recém-nascido, tendo sido reclinado
na palha duma manjedoura, entre o
boi e o burro”.[2] Mal acabara de o
ouvir, o fiel amigo foi preparar, no
lugar designado, tudo o que era
necessário segundo o desejo do
Santo. No dia 25 de dezembro,
chegaram a Gréccio muitos frades,
vindos de vários lados, e também
homens e mulheres das casas da
região, trazendo flores e tochas para
iluminar aquela noite santa.
Francisco, ao chegar, encontrou a
manjedoura com palha, o boi e o
burro. À vista da representação do
Natal, as pessoas lá reunidas
manifestaram uma alegria
indescritível, como nunca tinham
sentido antes. Depois o sacerdote
celebrou solenemente a Eucaristia



sobre a manjedoura, mostrando
também deste modo a ligação que
existe entre a Encarnação do Filho de
Deus e a Eucaristia. Em Gréccio,
naquela ocasião, não havia figuras: o
Presépio foi formado e vivido pelos
que estavam presentes.[3]

Assim nasce a nossa tradição: todos à
volta da gruta e repletos de alegria,
sem qualquer distância entre o
acontecimento que se realiza e as
pessoas que participam no mistério.

O primeiro biógrafo de São
Francisco, Tomás de Celano, lembra
que naquela noite, à simples e
comovente representação se veio
juntar o dom duma visão
maravilhosa: um dos presentes viu
que jazia na manjedoura o próprio
Menino Jesus. Daquele Presépio do
Natal de 1223, “todos voltaram para
suas casas cheios de inefável
alegria”[4].



3. Com a simplicidade daquele sinal,
São Francisco realizou uma grande
obra de evangelização. O seu
ensinamento penetrou no coração
dos cristãos, permanecendo até aos
nossos dias como uma forma
genuína de repropor, com
simplicidade, a beleza da nossa fé.
Aliás, o próprio lugar onde se
realizou o primeiro Presépio sugere e
suscita estes sentimentos. Gréccio
torna-se um refúgio para a alma que
se esconde na rocha, deixando-se
envolver pelo silêncio.

Por que motivo suscita o Presépio
tanto enlevo e nos comove? Antes de
mais nada, porque manifesta a
ternura de Deus. Ele, o Criador do
universo, abaixa-Se até à nossa
pequenez. O dom da vida, sempre
misterioso para nós, fascina-nos
ainda mais ao vermos que Aquele
que nasceu de Maria é a fonte e o
sustento de toda a vida. Em Jesus, o
Pai deu-nos um irmão, que vem



procurar-nos quando estamos
desorientados e perdemos o rumo, e
um amigo fiel, que está sempre ao
nosso lado; deu-nos o seu Filho, que
nos perdoa e levanta do pecado.

Armar o Presépio em nossas casas
ajuda-nos a reviver a história
sucedida em Belém. Naturalmente os
Evangelhos continuam a ser a fonte,
que nos permite conhecer e meditar
aquele Acontecimento; mas, a sua
representação no Presépio ajuda a
imaginar as várias cenas, estimula os
afetos, convida a sentir-nos
envolvidos na história da salvação,
contemporâneos daquele evento que
se torna vivo e atual nos mais
variados contextos históricos e
culturais.

De modo particular, desde a sua
origem franciscana, o Presépio é um
convite a “sentir”, a “tocar” a
pobreza que escolheu, para Si
mesmo, o Filho de Deus na sua



encarnação, tornando-se assim,
implicitamente, um apelo para O
seguirmos pelo caminho da
humildade, da pobreza, do
despojamento, que parte da
manjedoura de Belém e leva até à
Cruz, e um apelo ainda a encontrá-Lo
e servi-Lo, com misericórdia, nos
irmãos e irmãs mais necessitados (cf.
Mt 25, 31-46).

4. Gostaria agora de repassar os
vários sinais do Presépio para
apreendermos o significado que
encerram. Em primeiro lugar,
representamos o céu estrelado na
escuridão e no silêncio da noite.
Fazemo-lo não apenas para ser fiéis
às narrações do Evangelho, mas
também pelo significado que possui.
Pensemos nas vezes sem conta que a
noite envolve a nossa vida. Pois bem,
mesmo em tais momentos, Deus não
nos deixa sozinhos, mas faz-Se
presente para dar resposta às
questões decisivas sobre o sentido da



nossa existência: Quem sou eu?
Donde venho? Por que nasci neste
tempo? Por que amo? Por que sofro?
Por que hei de morrer? Foi para dar
uma resposta a estas questões que
Deus Se fez homem. A sua
proximidade traz luz onde há
escuridão, e ilumina a quantos
atravessam as trevas do sofrimento
(cf. Lc 1, 79).

Merecem também uma referência as
paisagens que fazem parte do
Presépio; muitas vezes aparecem
representadas as ruínas de casas e
palácios antigos que, nalguns casos,
substituem a gruta de Belém
tornando-se a habitação da Sagrada
Família. Parece que estas ruínas se
inspiram na Legenda Áurea, do
dominicano Jacopo de Varazze
(século XIII), onde se refere a crença
pagã segundo a qual o templo da Paz,
em Roma, iria desabar quando desse
à luz uma Virgem. Aquelas ruínas
são sinal visível sobretudo da



humanidade decaída, de tudo aquilo
que cai em ruína, que se corrompe e
definha. Este cenário diz que Jesus é
a novidade no meio dum mundo
velho, e veio para curar e
reconstruir, para reconduzir a nossa
vida e o mundo ao seu esplendor
originário.

5. Uma grande emoção se deveria
apoderar de nós, ao colocarmos no
Presépio as montanhas, os riachos, as
ovelhas e os pastores! Pois assim
lembramos, como preanunciaram os
profetas, que toda a criação participa
na festa da vinda do Messias. Os
anjos e a estrela-cometa são o sinal
de que também nós somos chamados
a pôr-nos a caminho para ir até à
gruta adorar o Senhor.

“Vamos a Belém ver o que aconteceu
e que o Senhor nos deu a
conhecer” (Lc 2, 15): assim falam os
pastores, depois do anúncio que os
anjos lhes fizeram. É um



ensinamento muito belo, que nos é
dado na simplicidade da descrição.
Ao contrário de tanta gente ocupada
a fazer muitas outras coisas, os
pastores tornam-se as primeiras
testemunhas do essencial, isto é, da
salvação que nos é oferecida. São os
mais humildes e os mais pobres que
sabem acolher o acontecimento da
Encarnação. A Deus, que vem ao
nosso encontro no Menino Jesus, os
pastores respondem, pondo-se a
caminho rumo a Ele, para um
encontro de amor e de grata
admiração. É precisamente este
encontro entre Deus e os seus filhos,
graças a Jesus, que dá vida à nossa
religião e constitui a sua beleza
singular, que transparece de modo
particular no Presépio.

6. Nos nossos Presépios, costumamos
colocar muitas figuras simbólicas.
Em primeiro lugar, as de mendigos e
pessoas que não conhecem outra
abundância a não ser a do coração.



Também estas figuras estão
próximas do Menino Jesus de pleno
direito, sem que ninguém possa
expulsá-las ou afastá-las dum berço
de tal modo improvisado que os
pobres, ao seu redor, não destoam
absolutamente. Antes, os pobres são
os privilegiados deste mistério e,
muitas vezes, aqueles que melhor
conseguem reconhecer a presença de
Deus no meio de nós.

No Presépio, os pobres e os simples
lembram-nos que Deus Se faz
homem para aqueles que mais
sentem a necessidade do seu amor e
pedem a sua proximidade. Jesus,
“manso e humilde de coração” (Mt
11, 29), nasceu pobre, levou uma vida
simples, para nos ensinar a
identificar e a viver do essencial. Do
Presépio surge, clara, a mensagem de
que não podemos deixar-nos iludir
pela riqueza e por tantas propostas
efêmeras de felicidade. Como pano
de fundo, aparece o palácio de



Herodes, fechado, surdo ao jubiloso
anúncio. Nascendo no Presépio, o
próprio Deus dá início à única
verdadeira revolução que dá
esperança e dignidade aos
deserdados, aos marginalizados: a
revolução do amor, a revolução da
ternura. Do Presépio, com meiga
força, Jesus proclama o apelo à
partilha com os últimos como estrada
para um mundo mais humano e
fraterno, onde ninguém seja excluído
e marginalizado.

Muitas vezes, as crianças (mas os
adultos também!) gostam de
acrescentar, no Presépio, outras
figuras que parecem não ter
qualquer relação com as narrações
do Evangelho. Contudo esta
imaginação pretende expressar que,
neste mundo novo inaugurado por
Jesus, há espaço para tudo o que é
humano e para toda a criatura. Do
pastor ao ferreiro, do padeiro aos
músicos, das mulheres com a bilha



de água ao ombro às crianças que
brincam… tudo isso representa a
santidade do dia a dia, a alegria de
realizar de modo extraordinário as
coisas de todos os dias, quando Jesus
partilha conosco a sua vida divina.

7. Pouco a pouco, o Presépio leva-nos
à gruta, onde encontramos as figuras
de Maria e de José. Maria é uma mãe
que contempla o seu Menino e O
mostra a quantos vêm visitá-Lo. A
sua figura faz pensar no grande
mistério que envolveu esta jovem,
quando Deus bateu à porta do seu
coração imaculado. Ao anúncio do
anjo que Lhe pedia para Se tornar a
mãe de Deus, Maria responde com
obediência plena e total. As suas
palavras – “eis a serva do Senhor,
faça-se em Mim segundo a tua
palavra” (Lc 1, 38) – são, para todos
nós, o testemunho do modo como
abandonar-se, na fé, à vontade de
Deus. Com aquele “sim”, Maria
tornava-Se mãe do Filho de Deus,



sem perder – antes, graças a Ele,
consagrando – a sua virgindade.
N’Ela, vemos a Mãe de Deus que não
guarda o seu Filho só para Si mesma,
mas pede a todos que obedeçam à
palavra d’Ele e a ponham em prática
(cf. Jo 2, 5).

Ao lado de Maria, em atitude de
quem protege o Menino e sua mãe,
está São José. Geralmente, é
representado com o bordão na mão
e, por vezes, também segurando um
lampião. São José desempenha um
papel muito importante na vida de
Jesus e Maria. É o guardião que
nunca se cansa de proteger a sua
família. Quando Deus o avisar da
ameaça de Herodes, não hesitará a
pôr-se em viagem emigrando para o
Egito (cf. Mt 2, 13-15). E depois,
passado o perigo, reconduzirá a
família para Nazaré, onde será o
primeiro educador de Jesus, na sua
infância e adolescência. José trazia
no coração o grande mistério que



envolvia Maria, sua esposa, e Jesus;
homem justo que era, sempre se
entregou à vontade de Deus e pô-la
em prática.

8. O coração do Presépio começa a
palpitar, quando colocamos lá, no
Natal, a figura do Menino Jesus.
Assim Se nos apresenta Deus, num
menino, para fazer-Se acolher nos
nossos braços. Naquela fraqueza e
fragilidade, esconde o seu poder que
tudo cria e transforma. Parece
impossível, mas é assim: em Jesus,
Deus foi criança e, nesta condição,
quis revelar a grandeza do seu amor,
que se manifesta num sorriso e nas
suas mãos estendidas para quem
quer que seja.

O nascimento de uma criança suscita
alegria e encanto, porque nos coloca
perante o grande mistério da vida.
Quando vemos brilhar os olhos dos
jovens esposos diante do seu filho
recém-nascido, compreendemos os



sentimentos de Maria e José que,
olhando o Menino Jesus, entreviam a
presença de Deus na sua vida.

“De fato, a vida manifestou-se” (1 Jo
1, 2): assim o apóstolo João resume o
mistério da Encarnação. O Presépio
faz-nos ver, faz-nos tocar este
acontecimento único e
extraordinário que mudou o curso
da história e a partir do qual também
se contam os anos, antes e depois do
nascimento de Cristo.

O modo de agir de Deus quase cria
vertigens, pois parece impossível que
Ele renuncie à sua glória para Se
fazer homem como nós. Que
surpresa ver Deus adotar os nossos
próprios comportamentos: dorme,
mama no peito da mãe, chora e
brinca, como todas as crianças. Como
sempre, Deus gera perplexidade, é
imprevisível, aparece continuamente
fora dos nossos esquemas. Assim o
Presépio, ao mesmo tempo que nos



mostra Deus tal como entrou no
mundo, desafia-nos a imaginar a
nossa vida inserida na de Deus;
convida a tornar-nos seus discípulos,
se quisermos alcançar o sentido
último da vida.

9. Quando se aproxima a festa da
Epifania, colocam-se no Presépio as
três figuras dos Reis Magos. Tendo
observado a estrela, aqueles sábios e
ricos senhores do Oriente puseram-
se a caminho rumo a Belém para
conhecer Jesus e oferecer-Lhe de
presente ouro, incenso e mirra. Estes
presentes têm também um
significado alegórico: o ouro honra a
realeza de Jesus; o incenso, a sua
divindade; a mirra, a sua
humanidade sagrada que
experimentará a morte e a sepultura.

Ao contemplarmos esta cena no
Presépio, somos chamados a refletir
sobre a responsabilidade que cada
cristão tem de ser evangelizador.



Cada um de nós torna-se portador da
Boa-Nova para as pessoas que
encontra, testemunhando a alegria
de ter conhecido Jesus e o seu amor;
e fá-lo com ações concretas de
misericórdia.

Os Magos ensinam que se pode partir
de muito longe para chegar a Cristo:
são homens ricos, estrangeiros
sábios, sedentos de infinito, que
saem para uma viagem longa e
perigosa e que os leva até Belém (cf. 
Mt 2, 1-12). À vista do Menino Rei,
invade-os uma grande alegria. Não se
deixam escandalizar pela pobreza do
ambiente; não hesitam em pôr-se de
joelhos e adorá-Lo. Diante d’Ele
compreendem que Deus, tal como
regula com soberana sabedoria o
curso dos astros, assim também guia
o curso da história, derrubando os
poderosos e exaltando os humildes. E
com certeza, quando regressaram ao
seu país, falaram deste encontro
surpreendente com o Messias,



inaugurando a viagem do Evangelho
entre os gentios.

10. Diante do Presépio, a mente corre
de bom grado aos tempos em que se
era criança e se esperava, com
impaciência, o tempo para começar a
construí-lo. Estas recordações
induzem-nos a tomar consciência
sempre de novo do grande dom que
nos foi feito, transmitindo-nos a fé; e
ao mesmo tempo, fazem-nos sentir o
dever e a alegria de comunicar a
mesma experiência aos filhos e
netos. Não é importante a forma
como se arma o Presépio; pode ser
sempre igual ou modificá-la cada
ano. O que conta, é que fale à nossa
vida. Por todo o lado e na forma que
for, o Presépio narra o amor de Deus,
o Deus que Se fez menino para nos
dizer como está próximo está de cada
ser humano, independentemente da
condição em que este se encontre.



Queridos irmãos e irmãs, o Presépio
faz parte do suave e exigente
processo de transmissão da fé. A
partir da infância e, depois, em cada
idade da vida, educa-nos para
contemplar Jesus, sentir o amor de
Deus por nós, sentir e acreditar que
Deus está conosco e nós estamos com
Ele, todos filhos e irmãos graças
àquele Menino Filho de Deus e da
Virgem Maria. E educa para sentir
que nisto está a felicidade. Na escola
de São Francisco, abramos o coração
a esta graça simples, deixemos que
do encanto nasça uma prece
humilde: o nosso “obrigado” a Deus,
que tudo quis partilhar conosco para
nunca nos deixar sozinhos.

Dado em Gréccio, no Santuário do
Presépio, a 1 de dezembro de 2019,
sétimo do meu pontificado.

Franciscus



[1] Santo Agostinho, Sermão 189, 4.

[2] Fontes Franciscanas, 468.

[3] Cf. Tomás de Celano, Vita Prima,
85: Fontes Franciscanas, 469.

[4] Ibid., 86: o. c., 470.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/carta-
apostolica-do-papa-sobre-o-presepio/

(21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-do-papa-sobre-o-presepio/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-do-papa-sobre-o-presepio/
https://opusdei.org/pt-br/article/carta-apostolica-do-papa-sobre-o-presepio/

	Carta Apostólica "Admirável sinal", sobre o presépio

