
opusdei.org

"Caritas in veritate"

Carta encíclica escrita pelo Papa
Bento XVI sobre o
desenvolvimento humano
integral na caridade e na
verdade, assinada no passado
dia 29 de Junho, solenidade de
São Pedro e São Paulo.

17/07/2009

1. A caridade na verdade, que Jesus
Cristo testemunhou com a sua vida
terrena e sobretudo com a sua morte
e ressurreição, é a força propulsora
principal para o verdadeiro
desenvolvimento de cada pessoa e da



humanidade inteira. O amor —
“caritas” — é uma força
extraordinária, que impele as
pessoas a comprometerem-se, com
coragem e generosidade, no campo
da justiça e da paz. É uma força que
tem a sua origem em Deus, Amor
eterno e Verdade absoluta. Cada um
encontra o bem próprio, aderindo ao
projeto que Deus tem para ele a fim
de o realizar plenamente: com efeito,
é em tal projeto que encontra a
verdade sobre si mesmo e, aderindo
a ela, torna-se livre (cf.Jo 8, 32). Por
isso, defender a verdade, propô-la
com humildade e convicção e
testemunhá-la na vida são formas
exigentes e imprescindíveis de
caridade. Esta, de fato, “rejubila com
a verdade” (1 Cor 13, 6). Todos os
homens sentem o impulso interior
para amar de maneira autêntica:
amor e verdade nunca desaparecem
de todo neles, porque são a vocação
colocada por Deus no coração e na
mente de cada homem. Jesus Cristo



purifica e liberta das nossas
carências humanas a busca do amor
e da verdade e desvenda-nos, em
plenitude, a iniciativa de amor e o
projeto de vida verdadeira que Deus
preparou para nós. Em Cristo,
acaridade na verdade torna-se o
Rosto da sua Pessoa, uma vocação a
nós dirigida para amarmos os nossos
irmãos na verdade do seu projeto. De
fato, Ele mesmo é a Verdade (cf.Jo 14,
6).

2. A caridade é a via mestra da
doutrina social da Igreja. As diversas
responsabilidades e compromissos
por ela delineados derivam da
caridade, que é — como ensinou
Jesus — a síntese de toda a Lei (cf. Mt
22, 36-40). A caridade dá verdadeira
substância à relação pessoal com
Deus e com o próximo; é o princípio
não só das micro relações
estabelecidas entre amigos, na
família, no pequeno grupo, mas
também das macro relações como



relacionamentos sociais, econômicos,
políticos. Para a Igreja — instruída
pelo Evangelho —, a caridade é tudo
porque, como ensina São João (cf.1 Jo
4, 8.16) e como recordei na minha
primeira carta encíclica, “Deus é
caridade” (Deus caritas est):da
caridade de Deus tudo provém, por ela
tudo toma forma, para ela tudo tende.
A caridade é o dom maior que Deus
concedeu aos homens; é sua
promessa e nossa esperança.

Estou ciente dos desvios e
esvaziamento de sentido que a
caridade não cessa de enfrentar com
o risco, daí resultante, de ser mal-
entendida, de excluí-la da vida ética
e, em todo o caso, de impedir a sua
correta valorização. Nos âmbitos
social, jurídico, cultural, político e
econômico, ou seja, nos contextos
mais expostos a tal perigo, não é
difícil ouvir declarar a sua
irrelevância para interpretar e
orientar as responsabilidades



morais. Daqui a necessidade de
conjugar a caridade com a verdade,
não só na direção assinalada por São
Paulo da “veritas in caritate” (Ef 4,
15), mas também na direção inversa
e complementar da “caritas in
veritate”. A verdade deve ser
procurada, encontrada e expressa na
“economia” da caridade, mas esta
por sua vez deve ser compreendida,
avaliada e praticada sob a luz da
verdade. Deste modo teremos não
apenas prestado um serviço à
caridade, iluminada pela verdade,
mas também contribuído para
acreditar a verdade, mostrando o seu
poder de autenticação e persuasão
na vida social concreta. Fato este que
se deve ter bem em conta hoje, num
contexto social e cultural que
relativiza a verdade, aparecendo
muitas vezes negligente se não
mesmo refratário à mesma.

3. Pela sua estreita ligação com a
verdade, a caridade pode ser



reconhecida como expressão
autêntica de humanidade e como
elemento de importância
fundamental nas relações humanas,
nomeadamente de natureza pública. 
Só na verdade é que a caridade refulge
e pode ser autenticamente vivida. A
verdade é luz que dá sentido e valor
à caridade. Esta luz é
simultaneamente a luz da razão e a
da fé, através das quais a inteligência
chega à verdade natural e
sobrenatural da caridade: identifica
o seu significado de doação,
acolhimento e comunhão. Sem
verdade, a caridade cai no
sentimentalismo. O amor torna-se
um invólucro vazio, que se pode
encher arbitrariamente. É o risco
fatal do amor numa cultura sem
verdade; acaba prisioneiro das
emoções e opiniões contingentes dos
indivíduos, uma palavra abusada e
adulterada chegando a significar o
oposto do que é realmente. A
verdade liberta a caridade dos



estrangulamentos do emotivismo,
que a despoja de conteúdos
relacionais e sociais, e do fideísmo,
que a priva de amplitude humana e
universal. Na verdade, a caridade
reflete a dimensão simultaneamente
pessoal e pública da fé no Deus
bíblico, que é conjuntamente “Agápe”
e “Lógos”: Caridade e Verdade, Amor
e Palavra.

4. Porque repleta de verdade, a
caridade pode ser compreendida
pelo homem na sua riqueza de
valores, partilhada e comunicada.
Com efeito,a verdade é “lógos” que
cria “diá-logos” e, consequentemente,
comunicação e comunhão. A
verdade, fazendo sair os homens das
opiniões e sensações subjetivas,
permite-lhes ultrapassar
determinações culturais e históricas
para se encontrarem na avaliação do
valor e substância das coisas. A
verdade abre e une as inteligências
no lógos do amor: tal é o anúncio e o



testemunho cristão da caridade. No
atual contexto social e cultural, em
que aparece generalizada a
tendência de relativizar a verdade,
viver a caridade na verdade leva a
compreender que a adesão aos
valores do cristianismo é um
elemento útil e mesmo indispensável
para a construção duma boa
sociedade e dum verdadeiro
desenvolvimento humano integral.
Um cristianismo de caridade sem
verdade pode ser facilmente
confundido com uma reserva de
bons sentimentos, úteis para a
convivência social, mas marginais.
Deste modo, deixaria de haver
verdadeira e propriamente lugar
para Deus no mundo. Sem a verdade,
a caridade acaba confinada num
âmbito restrito e carecido de
relações; fica excluída dos projetos e
processos de construção dum
desenvolvimento humano de alcance
universal, no diálogo entre o saber e
a realização prática.



5. A caridade é amor recebido e
dado; é “graça” (cháris). A sua
nascente é o amor fontal do Pai pelo
Filho no Espírito Santo. É amor que,
pelo Filho, desce sobre nós. É amor
criador, pelo qual existimos; amor
redentor, pelo qual somos recriados.
Amor revelado e vivido por Cristo
(cf.Jo 13, 1), é “derramado em nossos
corações pelo Espírito Santo” (Rm 5,
5). Destinatários do amor de Deus, os
homens são constituídos sujeitos de
caridade, chamados a fazerem-se
eles mesmos instrumentos da graça,
para difundir a caridade de Deus e
tecer redes de caridade.

A esta dinâmica de caridade recebida
e dada, propõe-se dar resposta a
doutrina social da Igreja.Tal doutrina
é “caritas in veritate in re sociali”, ou
seja, proclamação da verdade do
amor de Cristo na sociedade; é
serviço da caridade, mas na verdade.
Esta preserva e exprime a força
libertadora da caridade nas



vicissitudes sempre novas da
história. É ao mesmo tempo verdade
da fé e da razão, na distinção e,
conjuntamente, sinergia destes dois
âmbitos cognitivos. O
desenvolvimento, o bem-estar social,
uma solução adequada dos graves
problemas socioeconômicos que
afligem a humanidade precisam
desta verdade. Mais ainda,
necessitam que tal verdade seja
amada e testemunhada. Sem
verdade, sem confiança e amor pelo
que é verdadeiro, não há consciência
e responsabilidade social, e a
atividade social acaba à mercê de
interesses privados e lógicas de
poder, com efeitos desagregadores
na sociedade, sobretudo numa
sociedade em vias de globalização
que atravessa momentos difíceis
como os atuais.

6. “Caritas in veritate” é um princípio
à volta do qual gira a doutrina social
da Igreja, princípio que ganha forma



operativa em critérios orientadores
da ação moral. Destes, desejo
lembrar dois em particular,
requeridos especialmente pelo
compromisso em prol do
desenvolvimento numa sociedade
em vias de globalização: a justiça e o
bem comum.

Em primeiro lugar, a justiça. Ubi
societas, ibi ius: cada sociedade
elabora um sistema próprio de
justiça.A caridade supera a justiça,
porque amar é dar, oferecer ao outro
do que é “meu”; mas nunca existe
sem a justiça, que induz a dar ao
outro o que é “dele”, o que lhe
pertence em razão do seu ser e do
seu agir. Não posso “dar” ao outro do
que é meu, sem antes lhe ter dado
aquilo que lhe compete por justiça.
Quem ama os outros com caridade é,
antes de mais nada, justo para com
eles. A justiça não só não é alheia à
caridade, não só não é um caminho
alternativo ou paralelo à caridade,



mas é “inseparável da caridade”[1],
é-lhe intrínseca. A justiça é o
primeiro caminho da caridade ou,
como chegou a dizer Paulo VI, “a
medida mínima” dela[2], parte
integrante daquele amor “por ações e
em verdade” (1 Jo 3, 18) a que nos
exorta o apóstolo João. Por um lado,
a caridade exige a justiça: o
reconhecimento e o respeito dos
legítimos direitos dos indivíduos e
dos povos. Aquela empenha-se na
construção da “cidade do homem”
segundo o direito e a justiça. Por
outro, a caridade supera a justiça e
completa-a com a lógica do dom e do
perdão[3]. A “cidade do homem” não
se move apenas por relações feitas de
direitos e de deveres, mas antes e
sobretudo por relações de
gratuidade, misericórdia e
comunhão. A caridade manifesta
sempre, mesmo nas relações
humanas, o amor de Deus; dá valor
teologal e salvífico a todo o empenho
de justiça no mundo.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn1
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn3


7. Depois, é preciso ter em grande
consideração obem comum. Amar
alguém é querer o seu bem e
trabalhar eficazmente pelo mesmo.
Ao lado do bem individual, existe um
bem ligado à vida social das pessoas:
o bem comum. É o bem daquele
“nós-todos”, formado por indivíduos,
famílias e grupos intermédios que se
unem em comunidade social[4]. Não
é um bem procurado por si mesmo,
mas para as pessoas que fazem parte
da comunidade social e que, só nela,
podem realmente e com maior
eficácia obter o próprio bem.
Querero bem comum e trabalhar por
ele éexigência de justiça e de
caridade. Comprometer-se pelo bem
comum é, por um lado, cuidar e, por
outro, valer-se daquele conjunto de
instituições que estruturam jurídica,
civil, política e culturalmente a vida
social, que deste modo toma a forma
depólis, cidade. Ama-se tanto mais
eficazmente o próximo, quanto mais
se trabalha em prol de um bem

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn4


comum que dê resposta também às
suas necessidades reais. Todo o
cristão é chamado a esta caridade,
conforme a sua vocação e segundo as
possibilidades que tem de incidência
na pólis. Este é o caminho
institucional — podemos mesmo
dizer político — da caridade, não
menos qualificado e incisivo do que o
é a caridade que vai diretamente ao
encontro do próximo, fora das
mediações institucionais da pólis.
Quando o empenho pelo bem comum
é animado pela caridade, tem uma
valência superior à do empenho
simplesmente secular e político.
Aquele, como todo o empenho pela
justiça, inscreve-se no testemunho da
caridade divina que, agindo no
tempo, prepara o eterno. A ação do
homem sobre a terra, quando é
inspirada e sustentada pela caridade,
contribui para a edificação daquela 
cidade universalde Deus que é a meta
para onde caminha a história da
família humana. Numa sociedade em



vias de globalização, o bem comum e
o empenho em seu favor não podem
deixar de assumir as dimensões da
família humana inteira, ou seja, da
comunidade dos povos e das
nações[5], para dar forma de
unidade e paz àcidade do homem e
torná-la em certa medida
antecipação que prefigura a cidade
de Deus sem barreiras.

8. Ao publicar a encíclica Populorum
progressio em 1967, o meu venerado
predecessor Paulo VI iluminou o
grande tema do desenvolvimento dos
povos com o esplendor da verdade e
com a luz suave da caridade de
Cristo. Afirmou que o anúncio de
Cristo é o primeiro e principal fator
de desenvolvimento [6] e deixou-nos
a recomendação de caminhar pela
estrada do desenvolvimento com
todo o nosso coração e com toda a
nossa inteligência[7], ou seja, com o
ardor da caridade e a sapiência da
verdade. É a verdade originária do

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn5
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn6
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn7


amor de Deus — graça a nós
concedida — que abre ao dom a
nossa vida e torna possível esperar
num “desenvolvimento do homem
todo e de todos os homens”[8], numa
passagem “de condições menos
humanas a condições mais
humanas”[9], que se obtém vencendo
as dificuldades que inevitavelmente
se encontram ao longo do caminho.

Passados mais de quarenta anos da
publicação da referida encíclica,
pretendo prestar homenagem e
honrar a memória do grande
Pontífice Paulo VI, retomando os seus
ensinamentos sobre o 
desenvolvimento humano integral e
colocando-me na senda pelos
mesmos traçada para os atualizar
nos dias que correm. Este processo
de atualização teve início com a
encíclicaSollicitudo rei socialis do
Servo de Deus João Paulo II, que
desse modo quis comemorar a 
Populorum progressio no vigésimo

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn8
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn9
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


aniversário da sua publicação. Até
então, semelhante comemoração
tinha-se reservado apenas para
aRerum novarum. Passados outros
vinte anos, exprimo a minha
convicção de que aPopulorum
progressio merece ser considerada
como “a Rerum novarum da época
contemporânea”, que ilumina o
caminho da humanidade em vias de
unificação.

9. O amor na verdade —caritas in
veritate — é um grande desafio para
a Igreja num mundo em crescente e
incisiva globalização. O risco do
nosso tempo é que, à real
interdependência dos homens e dos
povos, não corresponda a interação
ética das consciências e das
inteligências, da qual possa resultar
um desenvolvimento
verdadeiramente humano. Só
através dacaridade, iluminada pela
luz da razão e da fé, é possível
alcançar objetivos de

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


desenvolvimento dotados de uma
valência mais humana e
humanizadora. A partilha dos bens e
recursos, da qual deriva o autêntico
desenvolvimento, não é assegurada
pelo simples progresso técnico e por
meras relações de conveniência, mas
pelo potencial de amor que vence o
mal com o bem (cf. Rm 12, 21) e abre
à reciprocidade das consciências e
das liberdades.

A Igreja não tem soluções técnicas
para oferecer [10] e não pretende “de
modo algum imiscuir-se na política
dos Estados”[11]; mas tem uma
missão ao serviço da verdade para
cumprir, em todo o tempo e
contingência, a favor de uma
sociedade à medida do homem, da
sua dignidade, da sua vocação. Sem
verdade, cai-se numa visão empirista
e céptica da vida, incapaz de se
elevar acima da ação porque não
está interessada em identificar os
valores — às vezes nem sequer os

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn10
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn11


significados — pelos quais julgá-la e
orientá-la. A fidelidade ao homem
exigea fidelidade à verdade, a única
que égarantia de liberdade (cf.Jo 8,
32)e da possibilidade dum
desenvolvimento humano integral. É
por isso que a Igreja a procura,
anuncia incansavelmente e
reconhece em todo o lado onde a
mesma se apresente. Para a Igreja,
esta missão ao serviço da verdade é
irrenunciável. A sua doutrina social é
um momento singular deste anúncio:
é serviço à verdade que liberta.
Aberta à verdade, qualquer que seja
o saber donde provenha, a doutrina
social da Igreja acolhe-a, compõe
numa unidade os fragmentos em que
frequentemente a encontra, e serve-
lhe de medianeira na vida sempre
nova da sociedade dos homens e dos
povos[12].

CAPÍTULO I

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn12


A MENSAGEM DA POPULORUM
PROGRESSIO

10. A releitura da Populorum
progressio, mais de quarenta anos
depois da sua publicação, incita a
permanecer fiéis à sua mensagem de
caridade e de verdade, considerando-
a no âmbito do magistério específico
de Paulo VI e, mais em geral, dentro
da tradição da doutrina social da
Igreja. Depois há que avaliar os
termos diferentes em que hoje,
diversamente de então, se coloca o
problema do desenvolvimento. Por
isso, o ponto de vista correto é o
daTradição da fé apostólica[13],
património antigo e novo, fora do
qual aPopulorum progressio seria um
documento sem raízes e as questões
do desenvolvimento ficariam
reduzidas unicamente a dados
sociológicos.

11. A publicação daPopulorum
progressio deu-se imediatamente

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn13
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


depois da conclusão do Concílio
Ecuménico Vaticano II. A própria
encíclica sublinha, nos primeiros
parágrafos, a sua relação íntima com
o Concílio[14]. Vinte anos depois, era
João Paulo II que destacava,
naSollicitudo rei socialis, a fecunda
relação daquela encíclica com o
Concílio, particularmente com a
constituição pastoral Gaudium et
spes[15]. Desejo, também eu, lembrar
aqui a importância que o Concílio
Vaticano II teve na encíclica de Paulo
VI e em todo o sucessivo magistério
social dos Sumos Pontífices. O
Concílio aprofundou aquilo que
desde sempre pertence à verdade da
fé, ou seja, que a Igreja, estando ao
serviço de Deus, serve o mundo em
termos de amor e verdade. Foi
precisamente desta perspectiva que
partiu Paulo VI para nos comunicar
duas grandes verdades. A primeira é
quea Igreja inteira, em todo o seu ser
e agir, quando anuncia, celebra e atua
na caridade, tende a promover o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn14
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn15


desenvolvimento integral do homem.
Ela tem um papel público que não se
esgota nas suas atividades de
assistência ou de educação, mas
revela todas as suas energias ao
serviço da promoção do homem e da
fraternidade universal quando pode
usufruir de um regime de liberdade.
Em não poucos casos, tal liberdade
vê-se impedida por proibições e
perseguições; ou então é limitada,
quando a presença pública da Igreja
fica reduzida unicamente às suas
atividades sociocaritativas. A
segunda verdade é queo autêntico
desenvolvimento do homem diz
respeito unitariamente à totalidade da
pessoa em todas as suas
dimensões[16]. Sem a perspectiva
duma vida eterna, o progresso
humano neste mundo fica privado de
respiro. Fechado dentro da história,
está sujeito ao risco de reduzir-se a
simples incremento do ter; deste
modo, a humanidade perde a
coragem de permanecer disponível

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn16


para os bens mais altos, para as
grandes e altruístas iniciativas
solicitadas pela caridade universal. O
homem não se desenvolve apenas
com as suas próprias forças, nem o
desenvolvimento é algo que se lhe
possa dar simplesmente de fora.
Muitas vezes, ao longo da história,
pensou-se que era suficiente a
criação de instituições para garantir
à humanidade a satisfação do direito
ao desenvolvimento. Infelizmente foi
depositada excessiva confiança em
tais instituições, como se estas
pudessem conseguir
automaticamente o objetivo
desejado. Na realidade, as
instituições sozinhas não bastam,
porque o desenvolvimento humano
integral é primariamente vocação e,
por conseguinte, exige uma livre e
solidária assunção de
responsabilidade por parte de todos.
Além disso, tal desenvolvimento
requer uma visão transcendente da
pessoa, tem necessidade de Deus:



sem Ele, o desenvolvimento é negado
ou acaba confiado unicamente às
mãos do homem, que cai na
presunção da auto salvação e acaba
por fomentar um desenvolvimento
desumanizado. Aliás, só o encontro
com Deus permite deixar de “ver no
outro sempre e apenas o outro”[17],
para reconhecer nele a imagem
divina, chegando assim a descobrir
verdadeiramente o outro e a maturar
um amor que “se torna cuidado do
outro e pelo outro”[18].

12. A ligação entre a Populorum
progressio e o Concílio Vaticano II
não representa um corte entre o
magistério social de Paulo VI e o dos
Pontífices seus predecessores, visto
que o Concílio constitui um
aprofundamento de tal magistério na
continuidade da vida da Igreja[19].
Neste sentido, não ajudam à clareza
certas subdivisões abstratas da
doutrina social da Igreja, que
aplicam ao ensinamento social

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn18
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn19


pontifício categorias que lhe são
alheias. Não existem duas tipologias
de doutrina social — uma pré-
conciliar e outra pós-conciliar —,
diversas entre si, mas um único
ensinamento, coerente e
simultaneamente sempre novo[20]. É
justo evidenciar a peculiaridade de
uma ou outra encíclica, do
ensinamento deste ou daquele
Pontífice, mas sem jamais perder de
vista a coerência docorpus doutrinal
inteiro[21]. Coerência não significa
reclusão num sistema, mas
sobretudo fidelidade dinâmica a uma
luz recebida. A doutrina social da
Igreja ilumina, com uma luz
imutável, os problemas novos que
vão aparecendo[22]. Isto salvaguarda
o carácter quer permanente quer
histórico deste “património”
doutrinal[23], o qual, com as suas
características específicas, faz parte
da Tradição sempre viva da
Igreja[24]. A doutrina social está
construída sobre o fundamento que

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn20
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn21
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn22
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn23
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn24


foi transmitido pelos Apóstolos aos
Padres da Igreja e, depois, acolhido e
aprofundado pelos grandes Doutores
cristãos. Tal doutrina remonta, em
última análise, ao Homem novo, ao
“último Adão que Se tornou espírito
vivificante” (1 Cor 15, 45) e é
princípio da caridade que “nunca
acabará” (1 Cor 13, 8). É
testemunhada pelos Santos e por
quantos deram a vida por Cristo
Salvador no campo da justiça e da
paz. Nela se exprime a missão
profética que têm os Sumos
Pontífices de guiar apostolicamente a
Igreja de Cristo e discernir as novas
exigências da evangelização. Por
estas razões, aPopulorum progressio,
inserida na grande corrente da
Tradição, é capaz de nos falar ainda
hoje.

13. Além da sua importante ligação
com toda a doutrina social da Igreja,
a Populorum progressio está
intimamente conexa com o magistério

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


global de Paulo VI e, de modo
particular, com o seu magistério
social. De grande relevo foi, sem
dúvida, o seu ensinamento social:
reafirmou a exigência
imprescindível do Evangelho para a
construção da sociedade segundo
liberdade e justiça, na perspectiva
ideal e histórica de uma civilização
animada pelo amor. Paulo VI
compreendeu claramente como se
tinha tornado mundial a questão
social[25] e viu a correlação entre o
impulso à unificação da humanidade
e o ideal cristão de uma única família
dos povos, solidária na fraternidade
comum.Indicou o desenvolvimento,
humana e cristãmente entendido,
como o coração da mensagem social
cristã e propôs a caridade cristã
como principal força ao serviço do
desenvolvimento. Movido pelo
desejo de tornar o amor de Cristo
plenamente visível ao homem
contemporâneo, Paulo VI enfrentou
com firmeza importantes questões

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn25


éticas, sem ceder às debilidades
culturais do seu tempo.

14. Depois, com a carta apostólica 
Octogesima adveniens de 1971, Paulo
VI tratou o tema do sentido da
política e do perigo de visões utópicas
e ideológicas que prejudicavam a sua
qualidade ética e humana. São
argumentos estritamente
relacionados com o
desenvolvimento. Infelizmente as
ideologias negativas florescem
continuamente. Contra a ideologia
tecnocrática, hoje particularmente
radicada, já Paulo VI tinha
alertado[26], ciente do grande perigo
que era confiar todo o processo do
desenvolvimento unicamente à
técnica, porque assim ficaria sem
orientação. A técnica, em si mesma, é
ambivalente. Se, por um lado, há
hoje quem seja propenso a confiar-
lhe inteiramente tal processo de
desenvolvimento, por outro, assiste-
se à investida de ideologias que

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn26


negamin toto a própria utilidade do
desenvolvimento, considerado
radicalmente anti-humano e
portador somente de degradação.
Mas, deste modo, acaba-se por
condenar não apenas a maneira
errada e injusta como por vezes os
homens orientam o progresso, mas
também as descobertas científicas
que entretanto, se bem usadas,
constituem uma oportunidade de
crescimento para todos. A ideia de
um mundo sem desenvolvimento
exprime falta de confiança no
homem e em Deus. Por conseguinte,
é um grave erro desprezar as
capacidades humanas de controlar
os extravios do desenvolvimento ou
mesmo ignorar que o homem está
constitutivamente inclinado para
“ser mais”. Absolutizar
ideologicamente o progresso técnico
ou então afagar a utopia duma
humanidade reconduzida ao estado
originário da natureza são dois
modos opostos de separar o



progresso da sua apreciação moral e,
consequentemente, da nossa
responsabilidade.

15. Outros dois documentos de Paulo
VI, embora não estritamente ligados
com a doutrina social — a encíclica 
Humanæ vitæ, de 25 de Julho de
1968, e a exortação
apostólicaEvangelii nuntiandi, de 8 de
Dezembro de 1975 —, são muito
importantes para delinear o sentido
plenamente humano do
desenvolvimento proposto pela Igreja.
Por isso é oportuno ler também estes
textos em relação com a Populorum
progressio.

A encíclicaHumanæ vitæ sublinha o
significado conjuntamente unitivo e
procriativo da sexualidade, pondo
assim como fundamento da
sociedade o casal, homem e mulher,
que se acolhem reciprocamente na
distinção e na complementaridade;
um casal, portanto, aberto à vida[27].

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn27


Não se trata de uma moral
meramente individual: a Humanæ
vitæ indica os fortes laços existentes
entre ética da vida e ética social,
inaugurando uma temática do
Magistério que aos poucos foi
tomando corpo em vários
documentos, sendo o mais recente a
encíclica Evangelium vitæ de João
Paulo II[28]. A Igreja propõe, com
vigor, esta ligação entre ética da vida
e ética social, ciente de que não pode
“ter sólidas bases uma sociedade que
afirma valores como a dignidade da
pessoa, a justiça e a paz, mas
contradiz-se radicalmente aceitando
e tolerando as mais diversas formas
de desprezo e violação da vida
humana, sobretudo se débil e
marginalizada”[29].

Por sua vez, a exortação apostólica 
Evangelii nuntiandi tem uma relação
muito forte com o desenvolvimento,
visto que “a evangelização —
escrevia Paulo VI — não seria

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn28
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn29
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html


completa, se não tomasse em
consideração a interpelação
recíproca que se fazem
constantemente o Evangelho e a vida
concreta, pessoal e social, do
homem”[30]. “Entre evangelização e
promoção humana —
desenvolvimento, libertação —
existem de fato laços profundos”[31]:
partindo desta certeza, Paulo VI
ilustrava claramente a relação entre
o anúncio de Cristo e a promoção da
pessoa na sociedade.O testemunho da
caridade de Cristo através de obras de
justiça, paz e desenvolvimento faz
parte da evangelização, pois a Jesus
Cristo, que nos ama, interessa o
homem inteiro. Sobre estes
importantes ensinamentos, está
fundado o aspecto missionário [32]
da doutrina social da Igreja como
elemento essencial de
evangelização[33]. A doutrina social
da Igreja é anúncio e testemunho de
fé; é instrumento e lugar

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn30
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn31
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn32
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn33


imprescindível de educação para a
mesma.

16. Na Populorum progressio, Paulo
VI quis dizer-nos, antes de mais
nada, que o progresso é, na sua
origem e na sua essência, uma 
vocação: “Nos desígnios de Deus,
cada homem é chamado a
desenvolver-se, porque toda a vida é
vocação”[34]. É precisamente este
fato que legitima a intervenção da
Igreja nas problemáticas do
desenvolvimento. Se este tocasse
apenas aspectos técnicos da vida do
homem, e não o sentido do seu
caminhar na história juntamente
com seus irmãos, nem a individuação
da meta de tal caminho, a Igreja não
teria título para falar. Mas Paulo VI,
como antes dele Leão XIII naRerum
novarum[35], estava consciente de
cumprir um dever próprio do seu
serviço quando iluminava com a luz
do Evangelho as questões sociais do
seu tempo[36].

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn34
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn35
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn36


Dizer que odesenvolvimento é
vocação equivale a reconhecer, por
um lado, que o mesmo nasce de um
apelo transcendente e, por outro, que
é incapaz por si mesmo de atribuir-se
o próprio significado último. Não é
sem motivo que a palavra “vocação”
volta a aparecer noutra passagem da
encíclica, onde se afirma: “Não há,
portanto, verdadeiro humanismo
senão o aberto ao Absoluto,
reconhecendo uma vocação que
exprime a ideia exata do que é a vida
humana”[37]. Esta visão do
desenvolvimento é o coração da 
Populorum progressio e motiva todas
as reflexões de Paulo VI sobre a
liberdade, a verdade e a caridade no
desenvolvimento. É também a razão
principal por que tal encíclica
continua atual nos nossos dias.

17. A vocação é um apelo que exige
resposta livre e responsável.
Odesenvolvimento humano integral
supõe a liberdade responsável da

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn37
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


pessoa e dos povos: nenhuma
estrutura pode garantir tal
desenvolvimento, prescindindo e
sobrepondo-se à responsabilidade
humana. Os “messianismos
fascinantes, mas construtores de
ilusões”[38] fundam sempre as
próprias propostas na negação da
dimensão transcendente do
desenvolvimento, seguros de o terem
inteiramente à sua disposição. Esta
falsa segurança converte-se em
fraqueza, porque implica a sujeição
do homem, reduzido à categoria de
meio para o desenvolvimento,
enquanto a humildade de quem
acolhe uma vocação se transforma
em verdadeira autonomia, porque
torna a pessoa livre. Paulo VI não
tem dúvidas sobre a existência de
obstáculos e condicionamentos que
refreiam o desenvolvimento, mas
está seguro também de que “cada
um, sejam quais forem as influências
que sobre ele se exerçam, permanece
o artífice principal do seu êxito ou do

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn38


seu fracasso”[39]. Esta liberdade diz
respeito não só ao desenvolvimento
que usufruímos, mas também às
situações de subdesenvolvimento,
que não são fruto do acaso nem de
uma necessidade histórica, mas
dependem da responsabilidade
humana. É por isso que “os povos da
fome se dirigem hoje, de modo
dramático, aos povos da
opulência”[40]. Também isto é
vocação, um apelo que homens livres
dirigem a homens livres em ordem a
uma assunção comum de
responsabilidade. Viva era, em Paulo
VI, a percepção da importância das
estruturas econômicas e das
instituições, mas era igualmente
clara nele a noção da sua natureza de
instrumentos da liberdade humana.
Somente se for livre é que o
desenvolvimento pode ser
integralmente humano; apenas num
regime de liberdade responsável,
pode crescer de maneira adequada.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn39
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn40


18. Além de requerer a liberdade,
odesenvolvimento humano integral
enquanto vocação exige também que
se respeite a sua verdade. A vocação
ao progresso impele os homens a
“realizar, conhecer e possuir mais,
para ser mais”[41]. Mas aqui levanta-
se o problema: que significa “ser
mais”? A tal pergunta responde
Paulo VI indicando a característica
essencial do “desenvolvimento
autêntico”: este “deve ser integral,
quer dizer, promover todos os
homens e o homem todo”[42]. Na
concorrência entre as várias
concepções do homem, presentes na
sociedade atual ainda mais
intensamente do que na de Paulo VI,
a visão cristã tem a peculiaridade de
afirmar e justificar o valor
incondicional da pessoa humana e o
sentido do seu crescimento. A
vocação cristã ao desenvolvimento
ajuda a empenhar-se na promoção
de todos os homens e do homem
todo. Escrevia Paulo VI: “O que conta

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn41
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn42


para nós é o homem, cada homem,
cada grupo de homens, até se chegar
à humanidade inteira”[43]. A fé
cristã ocupa-se do desenvolvimento
sem olhar a privilégios nem posições
de poder nem mesmo aos méritos
dos cristãos — que sem dúvida
existiram e existem, a par de
naturais limitações[44] —, mas
contando apenas com Cristo, a Quem
deve fazer referência toda a
autêntica vocação ao
desenvolvimento humano integral. O
Evangelho é elemento fundamental do
desenvolvimento, porque lá Cristo,
com “a própria revelação do mistério
do Pai e do seu amor, revela o
homem a si mesmo”[45]. Instruída
pelo seu Senhor, a Igreja perscruta os
sinais dos tempos e interpreta-os,
oferecendo ao mundo “o que possui
como próprio: uma visão global do
homem e da humanidade”[46].
Precisamente porque Deus
pronuncia o maior “sim” ao
homem[47], este não pode deixar de

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn43
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn44
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn45
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn46
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn47


se abrir à vocação divina para
realizar o próprio desenvolvimento.
A verdade do desenvolvimento
consiste na sua integralidade: se não
é desenvolvimento do homem todo e
de todo o homem, não é verdadeiro
desenvolvimento. Esta é a mensagem
central da Populorum progressio,
válida hoje e sempre. O
desenvolvimento humano integral
no plano natural, enquanto resposta
a uma vocação de Deus criador[48],
procura a própria autenticação num
“humanismo transcendente, que leva
[o homem] a atingir a sua maior
plenitude: tal é a finalidade suprema
do desenvolvimento pessoal”[49].
Portanto, a vocação cristã a tal
desenvolvimento compreende tanto
o plano natural como o plano
sobrenatural, motivo por que,
“quando Deus fica eclipsado, começa
a esmorecer a nossa capacidade de
reconhecer a ordem natural, o fim e
o ‘‘bem''” [50].

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn48
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn49
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn50


19. Finalmente, a concepção do
desenvolvimento como vocação
inclui nele a centralidade da caridade.
Paulo VI observava, na
encíclicaPopulorum progressio, que
as causas do subdesenvolvimento
não são primariamente de ordem
material, convidando-nos a procurá-
las noutras dimensões do homem.
Em primeiro lugar, na vontade, que
muitas vezes descuida os deveres da
solidariedade. Em segundo, no
pensamento, que nem sempre sabe
orientar convenientemente o querer;
por isso, para a prossecução do
desenvolvimento, servem
“pensadores capazes de reflexão
profunda, em busca de um
humanismo novo, que permita ao
homem moderno o encontro de si
mesmo”[51]. E não é tudo; o
subdesenvolvimento tem uma causa
ainda mais importante do que a
carência de pensamento: é “a falta de
fraternidade entre os homens e entre
os povos”[52]. Esta fraternidade

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn51
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn52


poderá um dia ser obtida pelos
homens simplesmente com as suas
forças? A sociedade cada vez mais
globalizada torna-nos vizinhos, mas
não nos faz irmãos. A razão, por si
só, é capaz de ver a igualdade entre
os homens e estabelecer uma
convivência cívica entre eles, mas
não consegue fundar a fraternidade.
Esta tem origem numa vocação
transcendente de Deus Pai, que nos
amou primeiro, ensinando-nos por
meio do Filho o que é a caridade
fraterna. Ao apresentar os vários
níveis do processo de
desenvolvimento do homem, Paulo
VI colocava no vértice, depois de ter
mencionado a fé, “a unidade na
caridade de Cristo que nos chama a
todos a participar como filhos na
vida do Deus vivo, Pai de todos os
homens”[53].

20. Abertas pelaPopulorum
progressio, estas perspectivas
permanecem fundamentais para dar

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn53
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


amplitude e orientação ao nosso
compromisso a favor do
desenvolvimento dos povos. E a 
Populorum progressio sublinha
repetidamente a urgência das
reformas[54], pedindo para que, à
vista dos grandes problemas da
injustiça no desenvolvimento dos
povos, se atue com coragem e sem
demora. Estaurgência é ditada
também pela caridade na verdade. É a
caridade de Cristo que nos impele:
“caritas Christi urget nos” (2 Cor 5,
14). A urgência não está inscrita só
nas coisas, não deriva apenas do
encalçar dos acontecimentos e dos
problemas, mas também do que está
em jogo: a realização de uma
autêntica fraternidade. A relevância
deste objetivo é tal que exige a nossa
disponibilidade para o
compreendermos profundamente e
mobilizarmo-nos concretamente,
com o “coração”, a fim de fazer
avançar os atuais processos

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn54


econômicos e sociais para metas
plenamente humanas.

CAPÍTULO II

O DESENVOLVIMENTO HUMANO
NO NOSSO TEMPO

21. Paulo VI tinha uma visão
articulada do desenvolvimento. Com o
termo “desenvolvimento”, queria
indicar, antes de mais nada, o
objetivo de fazer sair os povos da
fome, da miséria, das doenças
endémicas e do analfabetismo. Isto
significava, do ponto de vista
econômico, a sua participação ativa e
em condições de igualdade no
processo econômico internacional;
do ponto de vista social, a sua
evolução para sociedades instruídas
e solidárias; do ponto de vista
político, a consolidação de regimes
democráticos capazes de assegurar a
liberdade e a paz. Depois de tantos
anos e enquanto contemplamos,
preocupados, as evoluções e as



perspectivas das crises que foram
sucedendo neste período, 
interrogamo-nos até que ponto as
expectativas de Paulo VI tenham sido
satisfeitas pelo modelo de
desenvolvimento que foi adoptado
nos últimos decénios. E
reconhecemos que eram fundadas as
preocupações da Igreja acerca das
capacidades do homem meramente
tecnológico conseguir impor-se
objetivos realistas e saber gerir,
sempre adequadamente, os
instrumentos à sua disposição. O
lucro é útil se, como meio, for
orientado para um fim que lhe
indique o sentido e o modo como o
produzir e utilizar. O objetivo
exclusivo de lucro, quando mal
produzido e sem ter como fim último
o bem comum, arrisca-se a destruir
riqueza e criar pobreza. O
desenvolvimento econômico
desejado por Paulo VI devia ser
capaz de produzir um crescimento
real, extensivo a todos e



concretamente sustentável. É
verdade que o desenvolvimento foi e
continua a ser um fator positivo, que
tirou da miséria milhões de pessoas
e, ultimamente, deu a muitos países a
possibilidade de se tornarem atores
eficazes da política internacional.
Todavia há que reconhecer que o
próprio desenvolvimento econômico
foi e continua a ser afetado
poranomalias e problemas
dramáticos, evidenciados ainda mais
pela atual situação de crise. Esta
coloca-nos improrrogavelmente
diante de opções que dizem respeito
sempre mais ao próprio destino do
homem, o qual aliás não pode
prescindir da sua natureza. As forças
técnicas em campo, as inter-relações
a nível mundial, os efeitos deletérios
sobre a economia real duma
atividade financeira mal utilizada e
maioritariamente especulativa, os
imponentes fluxos migratórios, com
frequência provocados e depois não
geridos adequadamente, a



exploração desregrada dos recursos
da terra, induzem-nos hoje a refletir
sobre as medidas necessárias para
dar solução a problemas que são não
apenas novos relativamente aos
enfrentados pelo Papa Paulo VI, mas
também e sobretudo com impacto
decisivo no bem presente e futuro da
humanidade. Os aspectos da crise e
das suas soluções bem como de um
possível novo desenvolvimento
futuro estão cada vez mais
interdependentes, implicam-se
reciprocamente, requerem novos
esforços de enquadramento global e
umanova síntese humanista. A
complexidade e gravidade da
situação econômica atual preocupa-
nos, com toda a justiça, mas devemos
assumir com realismo, confiança e
esperança as novas
responsabilidades a que nos chama o
cenário de um mundo que tem
necessidade duma renovação
cultural profunda e da redescoberta
de valores fundamentais para



construir sobre eles um futuro
melhor. A crise obriga-nos a projetar
de novo o nosso caminho, a impor-
nos regras novas e encontrar novas
formas de empenhamento, a apostar
em experiências positivas e rejeitar
as negativas. Assim, a crise torna-
seocasião de discernimento e
elaboração de nova planificação. Com
esta chave, feita mais de confiança
que resignação, convém enfrentar as
dificuldades da hora atual.

22. Atualmente o quadro do
desenvolvimento épolicêntrico. Os
atores e as causas tanto do
subdesenvolvimento como do
desenvolvimento são múltiplas, as
culpas e os méritos são
diferenciados. Este dado deveria
induzir a libertar-se das ideologias
que simplificam, de forma
frequentemente artificiosa, a
realidade, e levar a examinar com
objetividade a consistência humana
dos problemas. Hoje a linha de



demarcação entre países ricos e
pobres já não é tão nítida como nos
tempos daPopulorum progressio,
como aliás foi assinalado por João
Paulo II[55].Cresce a riqueza mundial
em termos absolutos, mas aumentam
as desigualdades. Nos países ricos,
novas categorias sociais empobrecem
e nascem novas pobrezas. Em áreas
mais pobres, alguns grupos gozam
duma espécie de
superdesenvolvimento dissipador e
consumista que contrasta, de modo
inadmissível, com perduráveis
situações de miséria
desumanizadora. Continua “o
escândalo de desproporções
revoltantes”[56]. Infelizmente a
corrupção e a ilegalidade estão
presentes tanto no comportamento
de sujeitos econômicos e políticos dos
países ricos, antigos e novos, como
nos próprios países pobres. No
número de quantos não respeitam os
direitos humanos dos trabalhadores,
contam-se às vezes grandes

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn55
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn56


empresas transnacionais e também
grupos de produção local. As ajudas
internacionais foram muitas vezes
desviadas das suas finalidades, por
irresponsabilidades que se escondem
tanto na cadeia dos sujeitos doadores
como na dos beneficiários. Também
no âmbito das causas imateriais ou
culturais do desenvolvimento e do
subdesenvolvimento podemos
encontrar a mesma articulação de
responsabilidades: existem formas
excessivas de proteção do
conhecimento por parte dos países
ricos, através duma utilização
demasiado rígida do direito de
propriedade intelectual,
especialmente no campo da saúde;
ao mesmo tempo, em alguns países
pobres, persistem modelos culturais
e normas sociais de comportamento
que retardam o processo de
desenvolvimento.

23. Temos hoje muitas áreas do globo
que — de forma por vezes



problemática e não homogénea —
evoluíram, entrando na categoria das
grandes potências destinadas a
desempenhar um papel importante
no futuro. Contudo há que sublinhar
quenão é suficiente progredir do
ponto de vista econômico e
tecnológico; é preciso que o
desenvolvimento seja, antes de mais
nada, verdadeiro e integral. A saída
do atraso econômico — um dado em
si mesmo positivo — não resolve a
complexa problemática da promoção
do homem nem nos países
protagonistas de tais avanços, nem
nos países economicamente já
desenvolvidos, nem nos países ainda
pobres que, além das antigas formas
de exploração, podem vir a sofrer
também as consequências negativas
derivadas de um crescimento
marcado por desvios e
desequilíbrios.

Depois da queda dos sistemas
econômicos e políticos dos países



comunistas da Europa Oriental e do
fim dos chamados “blocos
contrapostos”, havia necessidade
duma revisão global do
desenvolvimento. Pedira-o João
Paulo II, que em 1987 tinha indicado
a existência destes “blocos” como
uma das principais causas do
subdesenvolvimento[57], enquanto a
política subtraía recursos à economia
e à cultura e a ideologia inibia a
liberdade. Em 1991, na sequência dos
acontecimentos do ano de 1989, o
Pontífice pediu que o fim dos
“blocos” fosse seguido por uma nova
planificação global do
desenvolvimento, não só em tais
países, mas também no Ocidente e
nas regiões do mundo que estavam a
evoluir[58]. Isto, porém, realizou-se
apenas parcialmente, continuando a
ser uma obrigação real que precisa
de ser satisfeita, talvez se
aproveitando precisamente das
opções necessárias para superar os
problemas econômicos atuais.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn57
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn58


24. O mundo, que Paulo VI tinha
diante dos olhos, registava muito
menor integração do que hoje,
embora o processo de sociabilização
se apresentasse já tão adiantado que
ele pôde falar de uma questão social
tornada mundial. Atividade
econômica e função política
desenrolavam-se em grande parte
dentro do mesmo âmbito local e, por
conseguinte, podiam inspirar
recíproca confiança. A atividade
produtiva tinha lugar
prevalentemente dentro das
fronteiras nacionais e os
investimentos financeiros tinham
uma circulação bastante limitada
para o estrangeiro, de tal modo que a
política de muitos Estados podia
ainda fixar as prioridades da
economia e, de alguma maneira,
governar o seu andamento com os
instrumentos de que ainda dispunha.
Por este motivo, a Populorum
progressio atribuía um papel central,



embora não exclusivo, aos “poderes
públicos”[59].

Atualmente, o Estado encontra-se na
situação de ter de enfrentar as
limitações que são impostas à sua
soberania pelo novo contexto
econômico comercial e financeiro
internacional, caracterizado
nomeadamente por uma crescente
mobilidade dos capitais financeiros e
dos meios de produção materiais e
imateriais. Este novo contexto
alterou o poder político dos Estados.

Hoje, aproveitando inclusivamente a
lição resultante da crise econômica
em curso que vê ospoderes públicos
do Estado diretamente empenhados
a corrigir erros e disfunções, parece
mais realista umarenovada avaliação
do seu papel e poder, que devem ser
sapientemente reconsiderados e
reavaliados para se tornarem
capazes, mesmo através de novas
modalidades de exercício, de fazer

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn59


frente aos desafios do mundo atual.
Com uma função melhor calibrada
dos poderes públicos, é previsível
que sejam reforçadas as novas
formas de participação na política
nacional e internacional que se
realizam através da ação das
organizações operantes na sociedade
civil; nesta linha, é desejável que
cresçam uma atenção e uma
participação mais sentidas nares
publica por parte dos cidadãos.

25. Do ponto de vista social, os
sistemas de segurança e previdência
— já presentes em muitos países nos
tempos de Paulo VI — sentem
dificuldade, e poderão senti-la ainda
mais no futuro, em alcançar os seus
objetivos de verdadeira justiça social
dentro de um quadro de forças
profundamente alterado. O mercado,
à medida que se foi tornando global,
estimulou antes de mais nada, por
parte de países ricos, a busca de
áreas para onde deslocar as



atividades produtivas a baixo custo a
fim de reduzir os preços de muitos
bens, aumentar o poder de compra e
deste modo acelerar o índice de
desenvolvimento centrado sobre um
maior consumo pelo próprio
mercado interno.
Consequentemente, o mercado
motivou novas formas de competição
entre Estados procurando atrair
centros produtivos de empresas
estrangeiras através de variados
instrumentos tais como impostos
favoráveis e a desregulamentação do
mundo do trabalho. Estes processos
implicaram a redução das redes de
segurança social em troca de maiores
vantagens competitivas no mercado
global, acarretando grave perigo
para os direitos dos trabalhadores, os
direitos fundamentais do homem e a
solidariedade acuada nas formas
tradicionais do Estado social. Os
sistemas de segurança social podem
perder a capacidade de
desempenhar a sua função, quer nos



países emergentes, quer nos
desenvolvidos há mais tempo, quer
naturalmente nos países pobres.
Aqui, as políticas relativas ao
orçamento com os seus cortes na
despesa social, muitas vezes
fomentados pelas próprias
instituições financeiras
internacionais, podem deixar os
cidadãos impotentes diante de riscos
antigos e novos; e tal impotência
torna-se ainda maior devido à falta
de proteção eficaz por parte das
associações dos trabalhadores. O
conjunto das mudanças sociais e
econômicas faz com que as 
organizações sindicais sintam
maiores dificuldades no desempenho
do seu dever de representar os
interesses dos trabalhadores,
inclusive pelo fato de os governos,
por razões de utilidade econômica,
muitas vezes limitarem as liberdades
sindicais ou a capacidade
negociadora dos próprios sindicatos.
Assim, as redes tradicionais de



solidariedade encontram obstáculos
cada vez maiores a superar. Por isso,
o convite feito pela doutrina social da
Igreja, a começar pela Rerum
novarum[60], para se criarem
associações de trabalhadores em
defesa dos seus direitos deve ser
honrado, hoje ainda mais do que
ontem, dando antes de mais nada
uma resposta pronta e clarividente à
urgência de instaurar novas
sinergias a nível internacional, sem
descurar o nível local.

Amobilidade laboral, associada à
generalizada desregulamentação,
constituiu um fenômeno importante,
não desprovido de aspectos positivos
porque capaz de estimular a
produção de nova riqueza e o
intercâmbio entre culturas diversas.
Todavia, quando se torna endémica a
incerteza sobre as condições de
trabalho, resultante dos processos de
mobilidade e desregulamentação,
geram-se formas de instabilidade

https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn60


psicológica, com dificuldade a
construir percursos coerentes na
própria vida, incluindo o percurso
rumo ao matrimônio. Consequência
disto é o aparecimento de situações
de degradação humana, além de
desperdício de força social.
Comparado com o que sucedia na
sociedade industrial do passado, hoje
o desemprego provoca aspectos
novos de irrelevância econômica do
indivíduo, e a crise atual pode
apenas piorar tal situação. A
exclusão do trabalho por muito
tempo ou então uma prolongada
dependência da assistência pública
ou privada corroem a liberdade e a
criatividade da pessoa e as suas
relações familiares e sociais,
causando enormes sofrimentos a
nível psicológico e espiritual. Queria
recordar a todos, sobretudo aos
governantes que estão empenhados a
dar um perfil renovado aos sistemas
econômicos e sociais do mundo, que
o primeiro capital a preservar e



valorizar é o homem, a pessoa, na sua
integridade: “com efeito, o homem é
o protagonista, o centro e o fim de
toda a vida econômico-social”[61].

26. No plano cultural, as diferenças,
relativamente aos tempos de Paulo
VI, são ainda mais acentuadas. Então,
as culturas apresentavam-se bastante
bem definidas e tinham maiores
possibilidades para se defender das
tentativas de homogeneização
cultural. Hoje, cresceram
notavelmente as possibilidades
deinteração das culturas, dando
espaço a novas perspectivas de
diálogo intercultural; um diálogo
que, para ser eficaz, deve ter como
ponto de partida uma profunda
noção da específica identidade dos
vários interlocutores. No entanto,
não se deve descurar o fato de que
esta aumentada transação de
intercâmbios culturais traz consigo,
atualmente, um duplo perigo. Em
primeiro lugar, nota-se umecletismo

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn61


cultural assumido muitas vezes sem
discernimento: as culturas são
simplesmente postas lado a lado e
vistas como substancialmente
equivalentes e intercambiáveis umas
com as outras. Isto favorece a
cedência a um relativismo que não
ajuda o verdadeiro diálogo
intercultural; no plano social, o
relativismo cultural faz com que os
grupos culturais se juntem ou
convivam, mas separados, sem
autêntico diálogo e,
consequentemente, sem verdadeira
integração. Depois, temos o perigo
oposto que é constituído
pelonivelamento cultural e a
homogeneização dos
comportamentos e estilos de vida.
Assim perde-se o significado
profundo da cultura das diversas
nações, das tradições dos vários
povos, no âmbito das quais a pessoa
se confronta com as questões
fundamentais da existência[62].
Ecletismo e nivelamento cultural

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn62


convergem no fato de separar a
cultura da natureza humana. Assim,
as culturas deixam de saber
encontrar a sua medida numa
natureza que as transcende[63],
acabando por reduzir o homem a
simples dado cultural. Quando isto
acontece, a humanidade corre novos
perigos de servidão e manipulação.

27. Em muitos países pobres,
continua — com risco de aumentar
— uma insegurança extrema de vida,
que deriva da carência de
alimentação:a fome ceifa ainda
inúmeras vítimas entre os muitos
Lázaros, a quem não é permitido —
como esperara Paulo VI — sentar-se
à mesa do rico avarento[64].Dar de
comer aos famintos (cf. Mt 25,
35.37.42) é um imperativo ético para
toda a Igreja, que é resposta aos
ensinamentos de solidariedade e
partilha do seu Fundador, o Senhor
Jesus. Além disso, eliminar a fome no
mundo tornou-se, na era da

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn63
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn64


globalização, também um objetivo a
alcançar para preservar a paz e a
subsistência da terra. A fome não
depende tanto de uma escassez
material, como sobretudo da
escassez de recursos sociais, o mais
importante dos quais é de natureza
institucional; isto é, falta um sistema
de instituições econômicas que seja
capaz de garantir um acesso regular
e adequado, do ponto de vista
nutricional, à alimentação e à água e
também de enfrentar as carências
relacionadas com as necessidades
primárias e com a emergência de
reais e verdadeiras crises
alimentares provocadas por causas
naturais ou pela irresponsabilidade
política nacional e internacional. O
problema da insegurança alimentar
deve ser enfrentado numa
perspectiva a longo prazo,
eliminando as causas estruturais que
o provocam e promovendo o
desenvolvimento agrícola dos países
mais pobres por meio de



investimentos em infraestruturas
rurais, sistemas de irrigação,
transportes, organização dos
mercados, formação e difusão de
técnicas agrícolas apropriadas, isto é,
capazes de utilizar o melhor possível
os recursos humanos, naturais e
socioeconômicos mais acessíveis a
nível local, para garantir a sua
manutenção a longo prazo. Tudo isto
deve ser realizado, envolvendo as
comunidades locais nas opções e nas
decisões relativas ao uso da terra
cultivável. Nesta perspectiva, poderia
revelar-se útil considerar as novas
fronteiras abertas por um correto
emprego das técnicas de produção
agrícola, tanto as tradicionais como
as inovadoras, desde que as mesmas
tenham sido, depois de adequada
verificação, reconhecidas oportunas,
respeitadoras do ambiente e tendo
em conta as populações mais
desfavorecidas. Ao mesmo tempo
não deveria ser transcurada a
questão de uma equitativa reforma



agrária nos países em vias de
desenvolvimento. Os direitos à
alimentação e à água revestem um
papel importante para a consecução
de outros direitos, a começar pelo
direito primário à vida. Por isso, é
necessária a maturação duma
consciência solidária que considerea
alimentação e o acesso à água como
direitos universais de todos os seres
humanos, sem distinções nem
discriminações[65]. Além disso, é
importante pôr em evidência que o
caminho da solidariedade com o
desenvolvimento dos países pobres
pode constituir um projeto de
solução para a presente crise global,
como homens políticos e
responsáveis de instituições
internacionais têm intuído nos
últimos tempos. Sustentando, através
de planos de financiamento
inspirados pela solidariedade, os
países economicamente pobres, para
que provejam eles mesmos à
satisfação das solicitações de bens de

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn65


consumo e de desenvolvimento dos
próprios cidadãos, é possível não
apenas gerar verdadeiro crescimento
econômico, mas também concorrer
para sustentar as capacidades
produtivas dos países ricos que
correm o risco de ficar
comprometidas pela crise.

28. Um dos aspectos mais evidentes
do desenvolvimento atual é a
importância do tema dorespeito pela
vida, que não pode ser de modo
algum separado das questões
relativas ao desenvolvimento dos
povos. Trata-se de um aspecto que,
nos últimos tempos, está a assumir
uma relevância sempre maior,
obrigando-nos a alargar os conceitos
de pobreza [66] e
subdesenvolvimento às questões
relacionadas com o acolhimento da
vida, sobretudo onde o mesmo é de
várias maneiras impedido.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn66


Não só a situação de pobreza
provoca ainda altas taxas de
mortalidade infantil em muitas
regiões, mas perduram também, em
várias partes do mundo, práticas de
controle demográfico por parte dos
governos, que muitas vezes
difundem a contracepção e chegam
mesmo a impor o aborto. Nos países
economicamente mais
desenvolvidos, são muito difusas as
legislações contrárias à vida,
condicionando já o costume e a
práxis e contribuindo para divulgar
uma mentalidade antinatalista que
muitas vezes se procura transmitir a
outros Estados como se fosse um
progresso cultural.

Também algumas organizações não
governamentais trabalham
ativamente pela difusão do aborto,
promovendo nos países pobres a
adoção da prática da esterilização,
mesmo sem as mulheres o saberem.
Além disso, há a fundada suspeita de



que às vezes as próprias ajudas ao
desenvolvimento sejam associadas
com determinadas políticas de saúde
que realmente implicam a imposição
de um forte controle dos
nascimentos. Igualmente
preocupantes são as legislações que
preveem a eutanásia e as pressões de
grupos nacionais e internacionais
que reivindicam o seu
reconhecimento jurídico.

A abertura à vida está no centro do
verdadeiro desenvolvimento. Quando
uma sociedade começa a negar e a
suprimir a vida, acaba por deixar de
encontrar as motivações e energias
necessárias para trabalhar ao serviço
do verdadeiro bem do homem. Se se
perde a sensibilidade pessoal e social
ao acolhimento duma nova vida,
definham também outras formas de
acolhimento úteis à vida social[67]. O
acolhimento da vida revigora as
energias morais e torna-nos capazes
de ajuda recíproca. Os povos ricos,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn67


cultivando a abertura à vida, podem
compreender melhor as
necessidades dos países pobres,
evitar o emprego de enormes
recursos econômicos e intelectuais
para satisfazer desejos egoístas dos
próprios cidadãos e promover, ao
invés, ações virtuosas na perspectiva
duma produção moralmente sadia e
solidária, no respeito do direito
fundamental de cada povo e de cada
pessoa à vida.

29. Outro aspecto da vida atual,
intimamente relacionado com o
desenvolvimento, é a negação
dodireito à liberdade religiosa. Não
me refiro só às lutas e conflitos que
ainda se disputam no mundo por
motivações religiosas, embora estas
às vezes sejam apenas a cobertura
para razões de outro género, tais
como a sede de domínio e de riqueza.
Na realidade, com frequência hoje se
faz apelo ao santo nome de Deus
para matar, como diversas vezes foi



sublinhado e deplorado
publicamente pelo meu predecessor
João Paulo II e por mim próprio[68].
As violências refreiam o
desenvolvimento autêntico e
impedem a evolução dos povos para
um bem-estar socioeconômico e
espiritual maior. Isto aplica-se de
modo especial ao terrorismo de
índole fundamentalista[69], que gera
sofrimento, devastação e morte,
bloqueia o diálogo entre as nações e
desvia grandes recursos do seu uso
pacífico e civil. Mas há que
acrescentar que, se o fanatismo
religioso impede em alguns contextos
o exercício do direito de liberdade de
religião, também a promoção
programada da indiferença religiosa
ou do ateísmo prático por parte de
muitos países contrasta com as
necessidades do desenvolvimento
dos povos, subtraindo-lhes recursos
espirituais e humanos. Deus é
ogarante do verdadeiro
desenvolvimento do homem, já que,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn68
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn69


tendo-o criado à sua imagem,
fundamenta de igual forma a sua
dignidade transcendente e alimenta
o seu anseio constitutivo de “ser
mais”. O homem não é um átomo
perdido num universo casual[70],
mas é uma criatura de Deus, à qual
Ele quis dar uma alma imortal e que
desde sempre amou. Se o homem
fosse fruto apenas do acaso ou da
necessidade, se as suas aspirações
tivessem de reduzir-se ao horizonte
restrito das situações em que vive, se
tudo fosse somente história e cultura
e o homem não tivesse uma natureza
destinada a transcender-se numa
vida sobrenatural, então poder-se-ia
falar de incremento ou de evolução,
mas não de desenvolvimento.
Quando o Estado promove, ensina ou
até impõe formas de ateísmo prático,
tira aos seus cidadãos a força moral e
espiritual indispensável para se
empenhar no desenvolvimento
humano integral e impede-os de
avançarem com renovado

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn70


dinamismo no próprio compromisso
de uma resposta humana mais
generosa ao amor divino[71]. Sucede
também que os países
economicamente desenvolvidos ou
os emergentes exportem para os
países pobres, no âmbito das suas
relações culturais, comerciais e
políticas, esta visão redutiva da
pessoa e do seu destino. É o dano que
o “superdesenvolvimento” [72]
acarreta ao desenvolvimento
autêntico, quando é acompanhado
pelo “subdesenvolvimento
moral”[73].

30. Nesta linha, o tema do
desenvolvimento humano integral
atinge um ponto ainda mais
complexo: a correlação entre os seus
vários elementos requer que nos
empenhemos porfazer interagir os
diversos níveis do saber humano
tendo em vista a promoção de um
verdadeiro desenvolvimento dos
povos. Muitas vezes pensa-se que o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn71
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn72
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn73


desenvolvimento ou as relativas
medidas socioeconômicas necessitam
apenas de ser postos em prática
como fruto de um agir comum,
ignorando que este agir comum
precisa de ser orientado, porque
“toda a ação social implica uma
doutrina”[74]. Vista a complexidade
dos problemas, é óbvio que as várias
disciplinas devem colaborar através
de uma ordenada
interdisciplinaridade. A caridade não
exclui o saber, antes reclama-o,
promove-o e anima-o a partir de
dentro. O saber nunca é obra apenas
da inteligência; pode, sem dúvida, ser
reduzido a cálculo e a experiência,
mas se quer ser sapiência capaz de
orientar o homem à luz dos
princípios primeiros e dos seus fins
últimos, deve ser “temperado” com o
“sal” da caridade. A ação é cega sem
o saber, e este é estéril sem o amor.
De fato, “aquele que está animado de
verdadeira caridade é engenhoso em
descobrir as causas da miséria,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn74


encontrar os meios de a combater e
vencê-la resolutamente”[75].
Relativamente aos fenômenos que
analisamos, a caridade na verdade
requer, antes de mais nada, conhecer
e compreender no respeito
consciencioso da competência
específica de cada nível do saber. A
caridade não é uma junção posterior,
como se fosse um apêndice ao
trabalho já concluído das várias
disciplinas, mas dialoga com elas
desde o início. As exigências do amor
não contradizem as da razão. O saber
humano é insuficiente e as
conclusões das ciências não poderão
sozinhas indicar o caminho para o
desenvolvimento integral do homem.
Sempre é preciso lançar-se mais
além: exige-o a caridade na
verdade[76]. Todavia ir mais além
nunca significa prescindir das
conclusões da razão, nem
contradizer os seus resultados. Não
aparece a inteligência e depois o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn75
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn76


amor: háo amor rico de inteligência e
a inteligência cheia de amor.

31. Isto significa que as ponderações
morais e a pesquisa científica devem
crescer juntas e que a caridade as
deve animar num todo
interdisciplinar harmônico, feito de
unidade e distinção. A doutrina
social da Igreja, que tem “uma
importante dimensão
interdisciplinar”[77], pode
desempenhar, nesta perspectiva,
uma função de extraordinária
eficácia. Ela permite à fé, à teologia, à
metafísica e às ciências encontrarem
o próprio lugar no âmbito de uma
colaboração ao serviço do homem; é
sobretudo aqui que a doutrina social
da Igreja atua a sua dimensão
sapiencial. Paulo VI tinha visto
claramente que, entre as causas do
subdesenvolvimento, conta-se uma
carência de sabedoria, de reflexão,
de pensamento capaz de realizar
uma síntese orientadora[78], que

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn77
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn78


requer “uma visão clara de todos os
aspectos econômicos, sociais,
culturais e espirituais”[79]. A
excessiva fragmentação do saber[80],
o isolamento das ciências humanas
relativamente à metafísica[81], as
dificuldades no diálogo entre as
ciências e a teologia danificam não só
o avanço do saber mas também o
desenvolvimento dos povos, porque,
quando isso se verifica, fica
obstaculizada a visão do bem
completo do homem nas várias
dimensões que o caracterizam. É
indispensável o “alargamento do
nosso conceito de razão e do uso da
mesma” [82] para se conseguir
sopesar adequadamente todos os
termos da questão do
desenvolvimento e da solução dos
problemas socioeconômicos.

32. As grandes novidades, que o
quadro atual do desenvolvimento
dos povos apresenta, exigem em
muitos casos novas soluções. Estas

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn79
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn80
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn81
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn82


devem ser procuradas
conjuntamente no respeito das leis
próprias de cada realidade e à luz
duma visão integral do homem, que
espelhe os vários aspectos da pessoa
humana, contemplada com o olhar
purificado pela caridade. Descobrir-
se-ão então singulares convergências
e concretas possibilidades de
solução, sem renunciar a qualquer
componente fundamental da vida
humana.

A dignidade da pessoa e as
exigências da justiça requerem,
sobretudo hoje, que as opções
econômicas não façam aumentar, de
forma excessiva e moralmente
inaceitável, as diferenças de riqueza
[83] e que se continue a perseguir
comoprioritário o objetivo do acesso
ao trabalho para todos, ou da sua
manutenção. Bem vistas as coisas,
isto é exigido também pela “razão
econômica”. O aumento sistemático
das desigualdades entre grupos

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn83


sociais no interior de um mesmo país
e entre as populações dos diversos
países, ou seja, o aumento maciço da
pobreza em sentido relativo, tende
não só a minar a coesão social — e,
por este caminho, põe em risco a
democracia —, mas tem também um
impacto negativo no plano
econômico com a progressiva
corrosão do “capital social”, isto é,
daquele conjunto de relações de
confiança, de credibilidade, de
respeito das regras, indispensáveis
em qualquer convivência civil.

E é ainda a ciência econômica a
dizer-nos que uma situação
estrutural de insegurança gera
comportamentos antiprodutivos e de
desperdício de recursos humanos, já
que o trabalhador tende a adaptar-se
passivamente aos mecanismos
automáticos, em vez de dar largas à
criatividade. Também neste ponto se
verifica uma convergência entre
ciência econômica e ponderação



moral.Os custos humanos são sempre
também custos econômicos, e as
disfunções econômicas acarretam
sempre também custos humanos.

Há ainda que recordar que o
nivelamento das culturas à dimensão
tecnológica, se a curto prazo pode
favorecer a obtenção de lucros, a
longo prazo dificulta o
enriquecimento recíproco e as
dinâmicas de cooperação. É
importante distinguir entre
considerações econômicas ou
sociológicas a curto e a longo prazo.
A diminuição do nível de tutela dos
direitos dos trabalhadores ou a
renúncia a mecanismos de
redistribuição do rendimento, para
fazer o país ganhar maior
competitividade internacional,
impede a afirmação de um
desenvolvimento de longa duração.
Por isso, há que avaliar atentamente
as consequências que podem ter
sobre as pessoas as tendências atuais



para uma economia a curto se não
mesmo curtíssimo prazo. Isto requer 
uma nova e profunda reflexão sobre o
sentido da economia e dos seus
fins[84], bem como uma revisão
profunda e clarividente do modelo
de desenvolvimento, para se
corrigirem as suas disfunções e
desvios. Na realidade, exige-o o
estado de saúde ecológica da terra;
pede-o sobretudo a crise cultural e
moral do homem, cujos sintomas são
evidentes por toda a parte.

33. Passados mais de quarenta anos
da publicação da Populorum
progressio, o seu tema de fundo —
precisamente o progresso — 
permanece ainda um problema em
aberto, que se tornou mais agudo e
premente com a crise econômico-
financeira em curso. Se algumas
áreas do globo, outrora oprimidas
pela pobreza, registraram mudanças
notáveis em termos de crescimento
econômico e de participação na

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn84
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


produção mundial, há outras zonas
que vivem ainda numa situação de
miséria comparável à existente nos
tempos de Paulo VI; antes, em
qualquer caso se pode mesmo falar
de agravamento. É significativo que
algumas causas desta situação
tivessem sido já identificadas
naPopulorum progressio, como, por
exemplo, as altas tarifas aduaneiras
impostas pelos países
economicamente desenvolvidos que
ainda impedem aos produtos
originários dos países pobres de
chegar aos mercados dos países
ricos. Entretanto, outras causas que a
encíclica tinha apenas pressentido,
apareceram depois com maior
evidência; é o caso da avaliação do
processo de descolonização, então
em pleno curso. Paulo VI almejava
um percurso de autonomia que havia
de realizar-se na liberdade e na paz;
quarenta anos depois, temos de
reconhecer como foi difícil tal
percurso, tanto por causa de novas

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


formas de colonialismo e
dependência de antigos e novos
países hegemónicos, como por graves
irresponsabilidades internas aos
próprios países que se tornaram
independentes.

A novidade principal foi aexplosão
da interdependência mundial, já
conhecida comumente por
globalização. Paulo VI tinha-a em
parte previsto, mas os termos e a
impetuosidade com que aquela
evoluiu são surpreendentes. Nascido
no âmbito dos países
economicamente desenvolvidos, este
processo por sua própria natureza
causou um envolvimento de todas as
economias. Foi o motor principal
para a saída do subdesenvolvimento
de regiões inteiras e, por si mesmo,
constitui uma grande oportunidade.
Contudo, sem a guia da caridade na
verdade, este ímpeto mundial pode
concorrer para criar riscos de danos
até agora desconhecidos e de novas



divisões na família humana. Por isso,
a caridade e a verdade colocam
diante de nós um compromisso
inédito e criativo, sem dúvida muito
vasto e complexo. Trata-se de dilatar
a razão e torná-la capaz de conhecer e
orientar estas novas e imponentes
dinâmicas, animando-as na
perspectiva daquela “civilização do
amor”, cuja semente Deus colocou
em todo o povo e cultura.

CAPÍTULO III

FRATERNIDADE,
DESENVOLVIMENTO ECONÔMICO

E SOCIEDADE CIVIL

34. Acaridade na verdade coloca o
homem perante a admirável
experiência do dom. A gratuidade
está presente na sua vida sob
múltiplas formas, que
frequentemente lhe passam
despercebidas por causa duma visão
meramente produtiva e utilitarista



da existência. O ser humano está
feito para o dom, que exprime e
realiza a sua dimensão de
transcendência. Por vezes o homem
moderno convence-se,
erroneamente, de que é o único
autor de si mesmo, da sua vida e da
sociedade. Trata-se de uma
presunção, resultante do
encerramento egoísta em si mesmo,
que provém — se queremos exprimi-
lo em termos de fé — do pecado das
origens. Na sua sabedoria, a Igreja
sempre propôs que se tivesse em
conta o pecado original mesmo na
interpretação dos fenômenos sociais
e na construção da sociedade.
“Ignorar que o homem tem uma
natureza ferida, inclinada para o
mal, dá lugar a graves erros no
domínio da educação, da política, da
ação social e dos costumes”[85]. No
elenco dos campos onde se
manifestam os efeitos perniciosos do
pecado, há muito tempo que se
acrescentou também o da economia.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn85


Temos uma prova evidente disto
mesmo nos dias que correm.
Primeiro, a convicção de ser
autossuficiente e de conseguir
eliminar o mal presente na história
apenas com a própria ação induziu o
homem a identificar a felicidade e a
salvação com formas imanentes de
bem-estar material e de ação social.
Depois, a convicção da exigência de
autonomia para a economia, que não
deve aceitar “influências” de carácter
moral, impeliu o homem a abusar
dos instrumentos econômicos até
mesmo de forma destrutiva. Com o
passar do tempo, estas convicções
levaram a sistemas econômicos,
sociais e políticos que espezinharam
a liberdade da pessoa e dos corpos
sociais e, por isso mesmo, não foram
capazes de assegurar a justiça que
prometiam. Deste modo, como
afirmei na encíclica Spe salvi[86],
elimina-se da história aesperança
cristã, a qual, ao invés, constitui um
poderoso recurso social ao serviço do

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn86


desenvolvimento humano integral,
procurado na liberdade e na justiça.
A esperança encoraja a razão e dá-
lhe a força para orientar a
vontade[87]. Já está presente na fé,
pela qual aliás é suscitada. Dela se
nutre a caridade na verdade e, ao
mesmo tempo, manifesta-a. Sendo
dom de Deus absolutamente gratuito,
irrompe na nossa vida como algo não
devido, que transcende qualquer
norma de justiça. Por sua natureza, o
dom ultrapassa o mérito; a sua regra
é a excedência. Aquele precede-nos,
na nossa própria alma, como sinal da
presença de Deus em nós e das suas
expectativas a nosso respeito. A
verdade, que é dom tal como a
caridade, é maior do que nós,
conforme ensina Santo
Agostinho[88]. Também a verdade
acerca de nós mesmos, da nossa
consciência pessoal é-nos
primariamente “dada”; com efeito,
em qualquer processo cognoscitivo, a
verdade não é produzida por nós,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn87
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn88


mas sempre encontrada ou, melhor,
recebida. Tal como o amor, ela “não
nasce da inteligência e da vontade,
mas de certa forma impõe-se ao ser
humano”[89].

Enquanto dom recebido por todos, a
caridade na verdade é uma força que
constitui a comunidade, unifica os
homens segundo modalidades que
não conhecem barreiras nem
confins. A comunidade dos homens
pode ser constituída por nós
mesmos; mas, com as nossas simples
forças, nunca poderá ser uma
comunidade plenamente fraterna
nem alargada para além de qualquer
fronteira, ou seja, não poderá tornar-
se uma comunidade
verdadeiramente universal: a
unidade do género humano, uma
comunhão fraterna para além de
qualquer divisão, nasce da
convocação da palavra de Deus-
Amor. Ao enfrentar esta questão
decisiva, devemos especificar, por

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn89


um lado, que a lógica do dom não
exclui a justiça nem se justapõe a ela
num segundo tempo e de fora; e, por
outro, que o desenvolvimento
econômico, social e político precisa,
se quiser ser autenticamente
humano, de dar espaço aoprincípio
da gratuidade como expressão de
fraternidade.

35. O mercado, se houver confiança
recíproca e generalizada, é a
instituição econômica que permite o
encontro entre as pessoas, na sua
dimensão de operadores econômicos
que usam o contrato como regra das
suas relações e que trocam bens e
serviços entre si fungíveis, para
satisfazer as suas carências e desejos.
O mercado está sujeito aos princípios
da chamada justiça comutativa, que
regula precisamente as relações do
dar e receber entre sujeitos iguais.
Mas a doutrina social nunca deixou
de pôr em evidência a importância
que tem a justiça distributiva e



ajustiça social para a própria
economia de mercado, não só porque
integrada nas malhas de um contexto
social e político mais vasto, mas
também pela teia das relações em
que se realiza. De fato, deixado
unicamente ao princípio da
equivalência de valor dos bens
trocados, o mercado não consegue
gerar a coesão social de que necessita
para bem funcionar. Sem formas
internas de solidariedade e de
confiança recíproca, o mercado não
pode cumprir plenamente a própria
função econômica. E, hoje, foi
precisamente esta confiança que veio
a faltar; e a perda da confiança é
uma perda grave.

NaPopulorum progressio, Paulo VI
sublinhava oportunamente o fato de
que seria o próprio sistema
econômico a tirar vantagem da
prática generalizada da justiça, uma
vez que os primeiros a beneficiar do
desenvolvimento dos países pobres

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


teriam sido os países ricos[90]. Não
se tratava apenas de corrigir
disfunções, através da assistência. Os
pobres não devem ser considerados
um “fardo”[91], mas um recurso,
mesmo do ponto de vista
estritamente econômico. Há que
considerar errada a visão de quantos
pensam que a economia de mercado
tenha estruturalmente necessidade
duma certa quota de pobreza e
subdesenvolvimento para poder
funcionar do melhor modo. O
mercado tem interesse em promover
emancipação, mas, para o fazer
verdadeiramente, não pode contar
apenas consigo mesmo, porque não é
capaz de produzir por si aquilo que
está para além das suas
possibilidades; tem de haurir
energias morais de outros sujeitos,
que sejam capazes de as gerar.

36. A atividade econômica não pode
resolver todos os problemas sociais
através da simples extensão dalógica

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn90
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn91


mercantil. Esta deve ter
comofinalidade a prossecução do bem
comum, do qual se deve ocupar
também e sobretudo a comunidade
política. Por isso, tenha-se presente
que é causa de graves desequilíbrios
separar o agir econômico — ao qual
competiria apenas produzir riqueza
— do agir político, cuja função seria
buscar a justiça através da
redistribuição.

Desde sempre a Igreja defende que
não se deve considerar o agir
econômico como antissocial. De per
si o mercado não é, nem se deve
tornar-se, o lugar da prepotência do
forte sobre o débil. A sociedade não
tem que se proteger do mercado,
como se o desenvolvimento deste
implicasse ipso fato a morte das
relações autenticamente humanas. É
verdade que o mercado pode ser
orientado de modo negativo, não
porque isso esteja na sua natureza,
mas porque uma certa ideologia



pode dirigi-lo em tal sentido. Não se
deve esquecer que o mercado, em
estado puro, não existe; mas toma
forma a partir das configurações
culturais que o especificam e
orientam. Com efeito, a economia e
as finanças, enquanto instrumentos,
podem ser mal utilizadas se quem as
gere tiver apenas referimentos
egoístas. Deste modo é possível
conseguir transformar instrumentos
de per si bons em instrumentos
danosos; mas é a razão obscurecida
do homem que produz estas
consequências, não o instrumento
por si mesmo. Por isso, não é o
instrumento que deve ser chamado
em causa, mas o homem, a sua
consciência moral e a sua
responsabilidade pessoal e social.

A doutrina social da Igreja considera
possível viver relações
autenticamente humanas de amizade
e camaradagem, de solidariedade e
reciprocidade, mesmo no âmbito da



atividade econômica e não apenas
fora dela ou “depois” dela. A área
econômica não é eticamente neutra
nem de natureza desumana e
antissocial. Pertence à atividade do
homem; e, precisamente porque
humana, deve ser eticamente
estruturada e institucionalizada.

O grande desafio que temos diante
de nós — resultante das
problemáticas do desenvolvimento
neste tempo de globalização, mas
revestindo-se de maior exigência
com a crise econômico-financeira —
é mostrar, a nível tanto de
pensamento como de
comportamentos, que não só não
podem ser transcurados ou
atenuados os princípios tradicionais
da ética social, como a transparência,
a honestidade e a responsabilidade,
mas também que, nasrelações
comerciais, o princípio de gratuidade
e a lógica do dom como expressão da
fraternidade podem e



devemencontrar lugar dentro da
atividade econômica normal. Isto é
uma exigência do homem no tempo
atual, mas também da própria razão
econômica. Trata-se de uma
exigência simultaneamente da
caridade e da verdade.

37. A doutrina social da Igreja
sempre defendeu quea justiça diz
respeito a todas as fases da atividade
econômica, porque esta sempre tem a
ver com o homem e com as suas
exigências. A angariação dos
recursos, os financiamentos, a
produção, o consumo e todas as
outras fases do ciclo econômico têm
inevitavelmente implicações
morais.Deste modo cada decisão
econômica tem consequências de
carácter moral. Tudo isto encontra
confirmação também nas ciências
sociais e nas tendências da economia
atual. Outrora talvez se pudesse
pensar, primeiro, em confiar à
economia a produção de riqueza



para, depois, atribuir à política a
tarefa de a distribuir; hoje tudo isto
se apresenta mais difícil, porque,
enquanto as atividades econômicas
deixaram de estar circunscritas no
âmbito dos limites territoriais, a
autoridade dos governos continua a
ser sobretudo local. Por isso, os
cânones da justiça devem ser
respeitados desde o início enquanto
se desenrola o processo econômico, e
não depois ou marginalmente. Além
disso, é preciso que, no mercado, se
abram espaços para atividades
econômicas realizadas por sujeitos
que livremente escolhem configurar
o próprio agir segundo princípios
diversos do puro lucro, sem por isso
renunciar a produzir valor
econômico. As numerosas expressões
de economia que tiveram origem em
iniciativas religiosas e laicas
demonstram que isto é
concretamente possível.



Na época da globalização, a
economia denota a influência de
modelos competitivos ligados a
culturas muito diversas entre si. Os
comportamentos econômico-
empresariais daí resultantes
possuem, na sua maioria, um ponto
de encontro no respeito da justiça
comutativa. Avida econômica tem,
sem dúvida, necessidade do contrato,
para regular as relações de transação
entre valores equivalentes; mas
precisa igualmente de leis justas e
deformas de redistribuição guiadas
pela política, para além de obras que
tragam impresso oespírito do dom. A
economia globalizada parece
privilegiar a primeira lógica, ou seja,
a da transação contratual, mas direta
ou indiretamente dá provas de
necessitar também das outras duas: a
lógica política e a lógica do dom sem
contrapartida.

38. O meu antecessor João Paulo II
sublinhara esta problemática,



quando, naCentesimus annus,
destacou a necessidade de um
sistema com três sujeitos: omercado,
o Estado e asociedade civil[92]. Ele
tinha identificado na sociedade civil
o âmbito mais apropriado para
umaeconomia da gratuidade e da
fraternidade, mas sem pretender
negá-la nos outros dois âmbitos.
Hoje, podemos dizer que a vida
econômica deve ser entendida como
uma realidade com várias
dimensões: em todas deve estar
presente, embora em medida diversa
e com modalidades específicas, o
aspecto da reciprocidade fraterna.
Na época da globalização, a atividade
econômica não pode prescindir da
gratuidade, que difunde e alimenta a
solidariedade e a responsabilidade
pela justiça e o bem comum em seus
diversos sujeitos e atores. Trata-se,
em última análise, de uma forma
concreta e profunda de democracia
econômica. A solidariedade consiste
primariamente em que todos se

https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn92


sintam responsáveis por todos[93] e,
por conseguinte, não pode ser
delegada só ao Estado. Se, no
passado, era possível pensar que
havia necessidade primeiro de
procurar a justiça e que a gratuidade
intervinha depois como um
complemento, hoje é preciso afirmar
que, sem a gratuidade, não se
consegue sequer realizar a justiça.
Assim, temos necessidade de um
mercado, no qual possam operar,
livremente e em condições de igual
oportunidade, empresas que
persigam fins institucionais diversos.
Ao lado da empresa privada
orientada para o lucro e dos vários
tipos de empresa pública, devem
poder-se radicar e exprimir as
organizações produtivas que
perseguem fins mutualistas e sociais.
Do seu recíproco confronto no
mercado, pode-se esperar uma
espécie de hibridização dos
comportamentos de empresa e,
consequentemente, uma atenção

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn93


sensível à civilização da economia.
Neste caso, caridade na verdade
significa que é preciso dar forma e
organização àquelas iniciativas
econômicas que, embora sem negar o
lucro, pretendam ir mais além da
lógica da troca de equivalentes e do
lucro como fim em si mesmo.

39. NaPopulorum progressio, Paulo
VI pedia que se configurasse um
modelo de economia de mercado
capaz de incluir, pelo menos
intencionalmente, todos os povos e
não apenas aqueles adequadamente
habilitados. Solicitava que nos
empenhássemos na promoção de um
mundo mais humano para todos, um
mundo no qual “todos tenham
qualquer coisa a dar e a receber, sem
que o progresso de uns seja
obstáculo ao desenvolvimento dos
outros”[94]. Estendia assim ao plano
universal as mesmas instâncias e
aspirações contidas na Rerum
novarum, escrita quando pela

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn94


primeira vez, em consequência da
revolução industrial, se afirmou a
ideia — seguramente avançada para
aquele tempo — de que a ordem
civil, para subsistir, tinha
necessidade também da intervenção
distributiva do Estado. Hoje esta
visão, além de ser posta em crise
pelos processos de abertura dos
mercados e das sociedades, revela-se
incompleta para satisfazer as
exigências duma economia
plenamente humana. Aquilo que a
doutrina social da Igreja, partindo da
sua visão do homem e da sociedade,
sempre defendeu, é hoje requerido
também pelas dinâmicas
características da globalização.

Quando a lógica do mercado e a do
Estado se põem de acordo entre si
para continuar no monopólio dos
respectivos âmbitos de influência,
com o passar do tempo definha a
solidariedade nas relações entre os
cidadãos, a participação e a adesão, o



serviço gratuito, que são realidades
diversas do “dar para ter”, próprio
da lógica da transação, e do “dar por
dever”, próprio da lógica dos
comportamentos públicos impostos
por lei pelo Estado. A vitória sobre o
subdesenvolvimento exige que se
atue não só sobre a melhoria das
transações fundadas sobre o
intercâmbio, nem apenas sobre as
transferências das estruturas
assistenciais de natureza pública,
mas sobretudo sobre aprogressiva
abertura, em contexto mundial, para
formas de atividade econômica
caracterizadas por quotas de
gratuidade e de comunhão. O binómio
exclusivo mercado-Estado corrói a
sociabilidade, enquanto as formas
econômicas solidárias, que
encontram o seu melhor terreno na
sociedade civil sem, contudo, se
reduzir a ela, criam sociabilidade. O
mercado da gratuidade não existe, tal
como não se podem estabelecer por
lei comportamentos gratuitos, e,



todavia, tanto o mercado como a
política precisam de pessoas abertas
ao dom recíproco.

40. As atuais dinâmicas econômicas
internacionais, caracterizadas por
graves desvios e disfunções,
requeremprofundas mudanças
inclusivamente no modo de conceber
a empresa. Antigas modalidades da
vida empresarial declinam, mas
outras prometedoras se esboçam no
horizonte. Um dos riscos maiores é,
sem dúvida, que a empresa preste
contas quase exclusivamente a quem
nela investe, acabando assim por
reduzir a sua valência social. Devido
ao seu crescimento de dimensão e à
necessidade de capitais sempre
maiores, são cada vez menos as
empresas que fazem referimento a
um empresário estável que se sinta
responsável não apenas a curto, mas
a longo prazo da vida e dos
resultados da sua empresa, tal como
diminui o número das que



dependem de um único território.
Além disso, a chamada
deslocalização da atividade
produtiva pode atenuar no
empresário o sentido da
responsabilidade para com os
interessados, como os trabalhadores,
os fornecedores, os consumidores, o
ambiente natural e a sociedade
circundante mais ampla, em
benefício dos acionistas, que não
estão ligados a um espaço específico,
gozando por isso duma
extraordinária mobilidade; de fato, o
mercado internacional dos capitais
oferece hoje uma grande liberdade
de ação. Mas é verdade também que
está a aumentar a consciência sobre
a necessidade de uma mais ampla
“responsabilidade social” da
empresa. Apesar de os parâmetros
éticos que guiam atualmente o
debate sobre a responsabilidade
social da empresa não serem,
segundo a perspectiva da doutrina
social da Igreja, todos aceitáveis, é



um fato que se vai difundindo cada
vez mais a convicção de que a gestão
da empresa não pode ter em conta
unicamente os interesses dos
proprietários da mesma, mas deve
preocupar-se também com as outras
diversas categorias de sujeitos que
contribuem para a vida da empresa:
os trabalhadores, os clientes, os
fornecedores dos vários fatores de
produção, a comunidade de
referimento. Nos últimos anos,
notou-se o crescimento duma classe
cosmopolita de gerentes, que muitas
vezes respondem só às indicações
dos acionistas da empresa
constituídos geralmente por fundos
anónimos que estabelecem de fato as
suas remunerações. Todavia, hoje, há
também muitos gerentes que, através
de análises clarividentes, se dão
conta cada vez mais dos profundos
laços que a sua empresa tem com o
território ou territórios, onde opera.
Paulo VI convidava a avaliar
seriamente o dano que a



transferência de capitais para o
estrangeiro, com exclusivas
vantagens pessoais, pode causar à
própria nação[95]. E João Paulo II
advertia queinvestir tem sempre um
significado moral, para além de
econômico[96]. Tudo isto — há que
reafirmá-lo — é válido também hoje,
não obstante o mercado dos capitais
tenha sido muito liberalizado e as
mentalidades tecnológicas modernas
possam induzir a pensar que investir
seja apenas um fato técnico, e não
humano e ético. Não há motivo para
negar que um certo capital possa ser
ocasião de bem, se investido no
estrangeiro antes que na pátria; mas
devem-se ressalvar os vínculos de
justiça, tendo em conta também o
modo como aquele capital se formou
e os danos que causará às pessoas o
seu não-investimento nos lugares
onde o mesmo foi gerado[97]. É
preciso evitar que o motivo para o
emprego dos recursos financeiros seja
especulativo, cedendo à tentação de

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn95
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn96
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn97


procurar apenas o lucro a breve
prazo sem cuidar igualmente da
sustentabilidade da empresa a longo
prazo, do seu serviço concreto à
economia real e duma adequada e
oportuna promoção de iniciativas
econômicas também nos países
necessitados de desenvolvimento.
Também não há motivo para negar
que a deslocalização, quando
compreende investimentos e
formação, possa fazer bem às
populações do país que a acolhe — o
trabalho e o conhecimento técnico
são uma necessidade universal –;
mas não é lícito deslocalizar somente
para gozar de especiais condições de
favor ou, pior ainda, para
exploração, sem prestar uma
verdadeira contribuição à sociedade
local para o nascimento de um
robusto sistema produtivo e social,
fator imprescindível para um
desenvolvimento estável.



41. Dentro do mesmo tema, é útil
observar que oespírito empresarial
tem, e deve assumir cada vez mais,
um significado polivalente. A longa
prevalência do binómio mercado-
Estado habituou-nos a pensar
exclusivamente, por um lado, no
empresário privado de tipo
capitalista e, por outro, no diretor
estatal. Na realidade, o espírito
empresarial deve ser entendido de
modo articulado, como se depreende
duma série de motivações meta-
econômicas. O espírito empresarial,
antes de ter significado profissional,
possui um significado humano[98];
está inscrito em cada trabalho, visto
como “actus personæ”[99], pelo que é
bom oferecer a cada trabalhador a
possibilidade de prestar a própria
contribuição, de tal modo que ele
mesmo “saiba trabalhar ‘‘por conta
própria''“[100]. Ensinava Paulo VI,
não sem motivo, que “todo o
trabalhador é um criador”[101].
Precisamente para dar resposta às

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn98
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn99
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn100
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn101


exigências e à dignidade de quem
trabalha e às necessidades da
sociedade é que existem vários tipos
de empresa, muito para além da
simples distinção entre “privado” e
“público”. Cada uma requer e
exprime um espírito empresarial
específico. A fim de realizar uma
economia que, num futuro próximo,
saiba colocar-se ao serviço do bem
comum nacional e mundial, convém
ter em conta este significado amplo
de espírito empresarial. Tal
concepção mais ampla favorece o
intercâmbio e a formação recíproca
entre as diversas tipologias de
empresariado, com transferência de
competências do mundo sem lucro
para aquele com lucro e vice-versa,
do setor público para o âmbito
próprio da sociedade civil, do mundo
das economias avançadas para
aquele dos países em vias de
desenvolvimento.



Também a autoridade política tem
um significado polivalente, que não se
pode esquecer quando se procede à
realização duma nova ordem
econômico-produtiva, responsável
socialmente e à medida do homem.
Assim como se pretende fomentar
um espírito empresarial diferenciado
no plano mundial, assim também se
deve promover uma autoridade
política repartida e cativa a vários
níveis. A economia integrada dos
nossos dias não elimina a função dos
Estados, antes obriga os governos a
uma colaboração recíproca mais
intensa. Razões de sabedoria e
prudência sugerem que não se
proclame depressa demais o fim do
Estado; relativamente à solução da
crise atual, a sua função parece
destinada a crescer, readquirindo
muitas das suas competências. Além
disso, existem nações, cuja edificação
ou reconstrução do Estado continua
a ser um elemento-chave do seu
desenvolvimento. Aajuda



internacional, precisamente no
âmbito de um projeto de
solidariedade que tivesse em vista a
solução dos problemas econômicos
atuais, deveria sobretudo apoiar a
consolidação de sistemas
constitucionais, jurídicos,
administrativos nos países que ainda
não gozam de tais bens. A par das
ajudas econômicas, devem existir
outros apoios tendentes a reforçar as
garantias próprias doEstado de
direito, um sistema de ordem pública
e carcerário eficiente no respeito dos
direitos humanos, instituições
verdadeiramente democráticas. Não
é preciso que o Estado tenha, em
todo o lado, as mesmas
características: o apoio para reforço
dos sistemas constitucionais débeis
pode muito bem ser acompanhado
pelo desenvolvimento de outros
sujeitos políticos de natureza
cultural, social, territorial ou
religiosa, ao lado do Estado. A
articulação da autoridade política a



nível local, nacional e internacional
é, para além do mais, uma das vias
mestras para se chegar a poder
orientar a globalização econômica; e
é também o modo de evitar que esta
mine realmente os alicerces da
democracia.

42. Notam-se às vezes atitudes
fatalistas a respeito daglobalização,
como se as dinâmicas em ato fossem
produzidas por forças impessoais
anónimas e por estruturas
independentes da vontade
humana[102]. A tal propósito, é bom
recordar que a globalização deve ser
entendida, sem dúvida, como um
processo socioeconômico, mas esta
sua dimensão não é a única. Sob o
processo mais visível, há a realidade
duma humanidade que se torna cada
vez mais interligada; tal realidade é
constituída por pessoas e povos, para
quem o referido processo deve ser de
utilidade e desenvolvimento[103],
graças à assunção das respectivas

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn102
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn103


responsabilidades por parte tanto
dos indivíduos como da coletividade.
A superação das fronteiras é um
dado não apenas material, mas
também cultural nas suas causas e
efeitos. Se a globalização for lida de
maneira determinista, perdem-se os
critérios para a avaliar e orientar.
Trata-se de uma realidade humana
que pode ter, na sua fonte, várias
orientações culturais, sobre as quais
é preciso fazer discernimento. A
verdade da globalização enquanto
processo e o seu critério ético
fundamental provêm da unidade da
família humana e do seu
desenvolvimento no bem. Por isso é
preciso empenhar-se sem cessar
porfavorecer uma orientação cultural
personalista e comunitária, aberta à
transcendência, do processo de
integração mundial.

Não obstante algumas limitações
estruturais, que não se devem negar
nem absolutizar, “a globalização a



priori não é boa nem má. Será aquilo
que as pessoas fizerem dela”[104].
Não devemos ser vítimas dela, mas
protagonistas, atuando com bom
senso, guiados pela caridade e a
verdade. Opor-se-lhe cegamente
seria uma atitude errada, fruto de
preconceito, que acabaria por
ignorar um processo marcado
também por aspectos positivos, com
o risco de perder uma grande ocasião
de se inserir nas múltiplas
oportunidades de desenvolvimento
por ele oferecidas. Adequadamente
concebidos e geridos, os processos de
globalização oferecem a
possibilidade duma grande
redistribuição da riqueza a nível
mundial, como antes nunca tinha
acontecido; se mal geridos, podem,
pelo contrário, fazer crescer pobreza
e desigualdade, bem como contagiar
com uma crise o mundo inteiro. É
preciso corrigir as suas disfunções,
tantas vezes graves, que introduzem
novas divisões entre os povos e no

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn104


interior dos mesmos, e fazer com que
a redistribuição da riqueza não se
verifique à custa de uma
redistribuição da pobreza ou até com
o seu agravamento, como uma má
gestão da situação atual poderia
fazer-nos temer. Durante muito
tempo, pensou-se que os povos
pobres deveriam permanecer
ancorados num estádio
predeterminado de
desenvolvimento, contentando-se
com a filantropia dos povos
desenvolvidos. Contra esta
mentalidade, tomou posição Paulo VI
na Populorum progressio. Hoje, as
forças materiais de que se pode
dispor para fazer aqueles povos sair
da miséria são potencialmente
maiores do que outrora, mas
acabaram por se aproveitar delas
prevalentemente os povos dos países
desenvolvidos, que conseguiram
desfrutar melhor o processo de
liberalização dos movimentos de
capitais e do trabalho. Por isso a

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


difusão dos ambientes de bem-estar
a nível mundial não deve ser
refreada por projetos egoístas,
protecionistas ou ditados por
interesses particulares. De fato, hoje,
o envolvimento dos países
emergentes ou em vias de
desenvolvimento permite gerir
melhor a crise. A transição inerente
ao processo de globalização
apresenta grandes dificuldades e
perigos, que poderão ser superados
apenas se se souber tomar
consciência daquela alma
antropológica e ética que, do mais
fundo, impele a própria globalização
para metas de humanização
solidária. Infelizmente esta alma é
muitas vezes abafada e condicionada
por perspectivas ético-culturais de
delineamento individualista e
utilitarista. A globalização é um
fenômeno pluridimensional e
polivalente, que exige ser
compreendido na diversidade e
unidade de todas as suas dimensões,



incluindo a teológica. Isto permitirá
viver e orientar a globalização da
humanidade em termos de
relacionamento, comunhão e partilha.

CAPÍTULO IV

DESENVOLVIMENTO DOS POVOS,
DIREITOS E DEVERES, AMBIENTE

43. “A solidariedade universal é para
nós não só um fato e um benefício,
mas também um dever”[105]. Hoje,
muitas pessoas tendem a alimentar a
pretensão de que não devem nada a
ninguém, a não ser a si mesmas.
Considerando-se titulares só de
direitos, frequentemente deparam-se
com fortes obstáculos para maturar
uma responsabilidade no âmbito do
desenvolvimento integral próprio e
alheio. Por isso, é importante invocar
uma nova reflexão que faça ver
como os direitos pressupõem deveres,
sem os quais o seu exercício se
transforma em arbítrio[106]. Assiste-
se hoje a uma grave contradição:

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn105
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn106


enquanto, por um lado, se
reivindicam presuntos direitos, de
carácter arbitrário e libertino,
querendo vê-los reconhecidos e
promovidos pelas estruturas
públicas, por outro existem direitos
elementares e fundamentais violados
e negados a boa parte da
humanidade[107]. Aparece com
frequência assinalada uma relação
entre a reivindicação do direito ao
supérfluo, se não mesmo à
transgressão e ao vício, nas
sociedades opulentas e a falta de
alimento, água potável, instrução
básica, cuidados médicos
elementares em certas regiões do
mundo do subdesenvolvimento e
também nas periferias de grandes
metrópoles. A relação está no fato de
que os direitos individuais,
desvinculados de um quadro de
deveres que lhes confira um sentido
completo, enlouquecem e alimentam
uma espiral de exigências
praticamente ilimitada e sem

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn107


critérios. A exasperação dos direitos
desemboca no esquecimento dos
deveres. Estes delimitam os direitos
porque remetem para o quadro
antropológico e ético cuja verdade é
o âmbito onde os mesmos se inserem
e, deste modo, não descambam no
arbítrio. Por este motivo, os deveres
reforçam os direitos e propõem a sua
defesa e promoção como um
compromisso a assumir ao serviço do
bem. Se, pelo contrário, os direitos do
homem encontram o seu
fundamento apenas nas deliberações
duma assembleia de cidadãos,
podem ser alterados em qualquer
momento e, assim, o dever de os
respeitar e promover atenua-se na
consciência comum. Então os
governos e os organismos
internacionais podem esquecer a
objetividade e “indisponibilidade”
dos direitos. Quando isto acontece,
põe-se em perigo o verdadeiro
desenvolvimento dos povos[108].
Semelhantes posições comprometem

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn108


a autoridade dos organismos
internacionais, sobretudo aos olhos
dos países mais carecidos de
desenvolvimento. De fato, estes
pedem que a comunidade
internacional assuma como um
dever ajudá-los a serem “artífices do
seu destino”[109], ou seja, a
assumirem por sua vez deveres.A
partilha dos deveres recíprocos
mobiliza muito mais do que a mera
reivindicação de direitos.

44. A concepção dos direitos e dos
deveres no desenvolvimento deve ter
em conta também as problemáticas
ligadas com o crescimento
demográfico. Trata-se de um aspecto
muito importante do verdadeiro
desenvolvimento, porque diz
respeito aos valores irrenunciáveis
da vida e da família[110]. Considerar
o aumento da população como a
primeira causa do
subdesenvolvimento é errado,
inclusive do ponto de vista

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn109
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn110


econômico: basta pensar, por um
lado, na considerável diminuição da
mortalidade infantil e no
alongamento médio da vida que se
regista nos países economicamente
desenvolvidos, e, por outro, nos
sinais de crise que se observam nas
sociedades onde se regista uma
preocupante queda da natalidade.
Obviamente é forçoso prestar a
devida atenção a uma procriação
responsável, que constitui, para além
do mais, uma real contribuição para
o desenvolvimento integral. A Igreja,
que tem a peito o verdadeiro
desenvolvimento do homem,
recomenda-lhe o respeito dos valores
humanos também no uso da
sexualidade: o mesmo não pode ser
reduzido a um mero fato hedonista e
lúdico, do mesmo modo que a
educação sexual não se pode limitar
à instrução técnica, tendo como
única preocupação defender os
interessados de eventuais contágios
ou do “risco” procriador. Isto



equivaleria a empobrecer e
negligenciar o significado profundo
da sexualidade, que deve, pelo
contrário, ser reconhecido e
assumido responsavelmente tanto
pela pessoa como pela comunidade.
Com efeito, a responsabilidade
impede que se considere a
sexualidade como uma simples fonte
de prazer ou que seja regulada com
políticas de planificação forçada dos
nascimentos. Em ambos os casos,
estamos perante concepções e
políticas materialistas, no âmbito das
quais as pessoas acabam por sofrer
várias formas de violência. A tudo
isto há que contrapor a competência
primária das famílias neste
campo[111], relativamente ao Estado
e às suas políticas restritivas, e
também uma apropriada educação
dos pais.

A abertura moralmente responsável à
vida é uma riqueza social e
econômica. Grandes nações puderam

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn111


sair da miséria, justamente graças ao
grande número e às capacidades dos
seus habitantes. Pelo contrário,
nações outrora prósperas atravessam
agora uma fase de incerteza e, em
alguns casos, de declínio
precisamente por causa da
diminuição da natalidade, problema
crucial para as sociedades de
proeminente bem-estar. A
diminuição dos nascimentos,
situando-se por vezes abaixo do
chamado “índice de substituição”,
põe em crise também os sistemas de
assistência social, aumenta os seus
custos, contrai a acumulação de
poupanças e, consequentemente, os
recursos financeiros necessários
para os investimentos, reduz a
disponibilização de trabalhadores
qualificados, restringe a reserva
aonde ir buscar os “cérebros” para as
necessidades da nação. Além disso,
as famílias de pequena e, às vezes,
pequeníssima dimensão correm o
risco de empobrecer as relações



sociais e de não garantir formas
eficazes de solidariedade. São
situações que apresentam sintomas
de escassa confiança no futuro e de
cansaço moral. Deste modo, torna-se
uma necessidade social, e mesmo
econômica, continuar a propor às
novas gerações a beleza da família e
do matrimônio, a correspondência
de tais instituições às exigências mais
profundas do coração e da dignidade
da pessoa. Nesta perspectiva, os
Estados são chamados ainstaurar
políticas que promovam a
centralidade e a integridade da
família, fundada no matrimônio
entre um homem e uma mulher,
célula primeira e vital da
sociedade[112], preocupando-se
também com os seus problemas
econômicos e fiscais, no respeito da
sua natureza relacional.

45. Dar resposta às exigências morais
mais profundas da pessoa tem
também importantes e benéficas

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn112


consequências no plano
econômico.De fato, a economia tem
necessidade da ética para o seu
correto funcionamento; não de uma
ética qualquer, mas de uma ética
amiga da pessoa. Hoje fala-se muito
de ética em campo econômico,
financeiro, empresarial. Nascem
centros de estudo e percursos
formativos de negócios éticos;
difunde-se no mundo desenvolvido o
sistema das certificações éticas, na
esteira do movimento de ideias
nascido à volta da responsabilidade
social da empresa. Os bancos
propõem contas e fundos de
investimento chamados “éticos”.
Desenvolvem-se as “finanças éticas”,
sobretudo através do microcrédito e,
mais em geral, de
microfinanciamentos. Tais processos
suscitam apreço e merecem amplo
apoio. Os seus efeitos positivos
fazem-se sentir também nas áreas
menos desenvolvidas da terra.
Todavia, é bom formar também um



válido critério de discernimento,
porque se nota um certo abuso do
adjetivo “ético”, o qual, se usado
vagamente, presta-se a designar
conteúdos muito diversos, chegando-
se a fazer passar à sua sombra
decisões e opções contrárias à justiça
e ao verdadeiro bem do homem.

Com efeito, muito depende do
sistema moral em que se baseia.
Sobre este argumento, a doutrina
social da Igreja tem um contributo
próprio e específico para dar, que se
funda na criação do homem “à
imagem de Deus” (Gn 1, 27), um dado
do qual deriva a dignidade inviolável
da pessoa humana e também o valor
transcendente das normas morais
naturais. Uma ética econômica que
prescinda destes dois pilares arrisca-
se inevitavelmente a perder o seu
cunho específico e a prestar-se a
instrumentalizações; mais
concretamente, arrisca-se a aparecer
em função dos sistemas econômico-



financeiros existentes, em vez de
servir de correção às disfunções dos
mesmos. Além do mais, acabaria até
por justificar o financiamento de
projetos que não são éticos. Por outro
lado, não se deve recorrer ao termo
“ético” de modo ideologicamente
discriminatório, dando a perceber
que não seriam éticas as iniciativas
não dotadas formalmente de tal
qualificação. Um dado é essencial: a
necessidade de trabalhar não só para
que nasçam setores ou segmentos
“éticos” da economia ou das finanças,
mas também para que toda a
economia e as finanças sejam éticas:
e não por uma rotulação exterior,
mas pelo respeito de exigências
intrínsecas à sua própria natureza. A
tal respeito, se pronuncia com
clareza a doutrina social da Igreja,
que recorda como a economia, em
todas as suas extensões, seja um
setor da atividade humana[113].

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn113


46. Considerando as temáticas
referentes àrelação entre empresa e
ética e também a evolução que o
sistema produtivo está a fazer,
parece que a distinção usada até
agora entre empresas que têm por
finalidade o lucro (profit) e
organizações que não buscam o lucro
(non profit) já não é capaz de dar
cabalmente conta da realidade, nem
de orientar eficazmente o futuro.
Nestas últimas décadas, foi surgindo
entre as duas tipologias de empresa
uma ampla área intermédia. Esta é
constituída por empresas
tradicionais, mas que subscrevem
pactos de ajuda aos países atrasados,
por fundações que são expressão de
empresas individuais, por grupos de
empresas que se propõem objetivos
de utilidade social, pelo mundo
diversificado dos sujeitos da
chamada economia civil e de
comunhão. Não se trata apenas de
um “terceiro setor”, mas de uma
nova e ampla realidade complexa,



que envolve o privado e o público e
que não exclui o lucro mas
considera-o como instrumento para
realizar finalidades humanas e
sociais. O fato de tais empresas
distribuírem ou não os ganhos ou de
assumirem uma ou outra das
configurações previstas pelas normas
jurídicas torna-se secundário
relativamente à sua disponibilidade
a conceber o lucro como um
instrumento para alcançar
finalidades de humanização do
mercado e da sociedade. É desejável
que estas novas formas de empresa
também encontrem, em todos os
países, adequada configuração
jurídica e fiscal. Sem nada tirar à
importância e utilidade econômica e
social das formas tradicionais de
empresa, fazem evoluir o sistema
para uma assunção mais clara e
perfeita dos deveres por parte dos
sujeitos econômicos. E não só...A
própria pluralidade das formas
institucionais de empresa gera um



mercado mais humano e
simultaneamente mais competitivo.

47. O fortalecimento das diversas
tipologias de empresa, mormente das
que são capazes de conceber o lucro
como um instrumento para alcançar
finalidades de humanização do
mercado e das sociedades, deve ser
procurado também nos países que
sofrem exclusão ou marginalização
dos circuitos da economia global,
onde é muito importante avançar
com projetos de subsidiariedade
devidamente concebida e gerida que
tendam a potenciar os direitos, mas
prevendo sempre também a
assunção das correlativas
responsabilidades. Nas intervenções
em prol do desenvolvimento, há que
salvaguardar o princípio da 
centralidade da pessoa humana, que é
o sujeito que primariamente deve
assumir o dever do desenvolvimento.
A preocupação principal é a
melhoria das situações de vida das



pessoas concretas duma certa região,
para que possam desempenhar
aqueles deveres que atualmente a
indigência não lhes permite
respeitar. A solicitude nunca pode
ser uma atitude abstrata. Para
poderem adaptar-se às diversas
situações, os programas de
desenvolvimento devem ser flexíveis;
e as pessoas beneficiárias deveriam
estar envolvidas diretamente na sua
delineação e tornar-se protagonistas
da sua atuação. É necessário também
aplicar os critérios da progressão e
do acompanhamento — incluindo a
monitorização dos resultados —
porque não há receitas válidas
universalmente; depende muito da
gestão concreta das intervenções.
“São os povos os autores e primeiros
responsáveis do próprio
desenvolvimento. Mas não o poderão
realizar isolados”[114]. Esta
advertência de Paulo VI é ainda mais
válida hoje, com o processo de
progressiva integração que se vai

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn114


consolidando na terra. As dinâmicas
de inclusão não têm nada de
mecânico. As soluções devem ser
calibradas olhando a vida dos povos
e das pessoas concretas com base
numa ponderada avaliação de cada
situação. Ao lado dos macroprojetos
servem os microprojetos, e sobretudo
serve a mobilização real de todos os
sujeitos da sociedade civil, das
pessoas tanto jurídicas como físicas.

Acooperação internacional precisa de
pessoas que partilhem o processo de
desenvolvimento econômico e
humano, através da solidariedade
feita de presença, acompanhamento,
formação e respeito. Sob este ponto
de vista, os próprios organismos
internacionais deveriam interrogar-
se sobre a real eficácia das suas
estruturas burocráticas e
administrativas, frequentemente
muito dispendiosas. Às vezes sucede
que o destinatário das ajudas seja
utilizado em função de quem o ajuda



e que os pobres sirvam para manter
de pé dispendiosas organizações
burocráticas que reservam para a
sua própria conservação
percentagens demasiado elevadas
dos recursos que, ao invés, deveriam
ser aplicados no desenvolvimento.
Nesta perspectiva, seria desejável
que todos os organismos
internacionais e as organizações não
governamentais se comprometessem
a uma plena transparência,
informando os doadores e a opinião
pública acerca da percentagem de
fundos recebidos destinada aos
programas de cooperação, acerca do
verdadeiro conteúdo de tais
programas e, por último, acerca da
configuração das despesas da
própria instituição.

48. O tema do desenvolvimento
aparece, hoje, estreitamente
associado também com os deveres
que nascem do relacionamento do
homem com o ambiente natural. Este



foi dado por Deus a todos,
constituindo o seu uso uma
responsabilidade que temos para
com os pobres, as gerações futuras e
a humanidade inteira. Quando a
natureza, a começar pelo ser
humano, é considerada como fruto
do acaso ou do determinismo
evolutivo, a noção da referida
responsabilidade debilita-se nas
consciências. Na natureza, o crente
reconhece o resultado maravilhoso
da intervenção criadora de Deus, de
que o homem se pode
responsavelmente servir para
satisfazer as suas legítimas
exigências — materiais e imateriais
— no respeito dos equilíbrios
intrínsecos da própria criação. Se
falta esta perspectiva, o homem
acaba por considerar a natureza um
tabu intocável ou, ao contrário, por
abusar dela. Nem uma nem outra
destas atitudes corresponde à visão
cristã da natureza, fruto da criação
de Deus.



A natureza é expressão de um
desígnio de amor e de verdade.
Precede-nos, tendo-nos sido dada por
Deus como ambiente de vida. Fala-
nos do Criador (cf.Rm 1, 20) e do seu
amor pela humanidade. Está
destinada, no fim dos tempos, a ser
“instaurada” em Cristo (cf.Ef 1,
9-10;Col 1, 19-20). Por conseguinte,
também ela é uma “vocação”[115]. A
natureza está à nossa disposição, não
como “um monte de lixo espalhado
ao acaso”[116], mas como um dom
do Criador que traçou os seus
ordenamentos intrínsecos dos quais
o homem deve tirar as devidas
orientações para a “guardar e
cultivar” (Gn 2, 15). Mas é preciso
sublinhar também que é contrário ao
verdadeiro desenvolvimento
considerar a natureza mais
importante do que a própria pessoa
humana. Esta posição induz a
comportamentos neopagãos ou a um
novo panteísmo: só da natureza,
entendida em sentido puramente

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn115
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn116


naturalista, não pode derivar a
salvação para o homem. Por outro
lado, há que rejeitar também a
posição oposta, que visa a sua
completa tecnicização, porque o
ambiente natural não é apenas
matéria de que dispor a nosso bel-
prazer, mas obra admirável do
Criador, contendo nela uma
“gramática” que indica finalidades e
critérios para uma utilização
sapiente, não instrumental nem
arbitrária. Advêm, hoje, muitos
danos ao desenvolvimento
precisamente destas concepções
deformadas. Reduzir completamente
a natureza a um conjunto de simples
dados reais acaba por ser fonte de
violência contra o ambiente e até por
motivar ações desrespeitadoras da
própria natureza do homem. Esta,
constituída não só de matéria, mas
também de espírito e, como tal, rica
de significados e de fins
transcendentes a alcançar, tem um
carácter normativo também para a



cultura. O homem interpreta e
modela o ambiente natural através
da cultura, a qual, por sua vez, é
orientada por meio da liberdade
responsável, atenta aos ditames da
lei moral. Por isso, os projetos para
um desenvolvimento humano
integral não podem ignorar os
vindouros, mas devem ser animados
pela solidariedade e a justiça entre as
gerações, tendo em conta os diversos
âmbitos: ecológico, jurídico,
econômico, político, cultural[117].

49. Hoje, as questões relacionadas
com o cuidado e a preservação do
ambiente devem ter na devida
consideração as problemáticas
energéticas. De fato, o
açambarcamento dos recursos
energéticos não renováveis por parte
de alguns Estados, grupos de poder e
empresas constitui um grave
impedimento para o
desenvolvimento dos países pobres.
Estes não têm os meios econômicos

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn117


para chegar às fontes energéticas não
renováveis que existem, nem para
financiar a pesquisa de fontes novas
e alternativas. A monopolização dos
recursos naturais, que em muitos
casos se encontram precisamente nos
países pobres, gera exploração e
frequentes conflitos entre as nações e
dentro das mesmas. E muitas vezes
estes conflitos são travados
precisamente no território de tais
países, com um pesado balanço em
termos de mortes, destruições e
maior degradação. A comunidade
internacional tem o imperioso dever
de encontrar as vias institucionais
para regular a exploração dos
recursos não renováveis, com a
participação também dos países
pobres, de modo a planificar em
conjunto o futuro.

Também sobre este aspecto, há 
urgente necessidade moral de uma
renovada solidariedade,
especialmente nas relações entre os



países em vias de desenvolvimento e
os países altamente
industrializados[118]. As sociedades
tecnicamente avançadas podem e
devem diminuir o consumo
energético seja porque as atividades
manufatureiras evoluem, seja
porque entre os seus cidadãos reina
maior sensibilidade ecológica. Além
disso há que acrescentar que,
atualmente, é possível melhorar a
eficiência energética e fazer avançar
a pesquisa de energias alternativas;
mas é necessária também uma
redistribuição mundial dos recursos
energéticos, de modo que os próprios
países desprovidos possam ter acesso
aos mesmos. O seu destino não pode
ser deixado nas mãos do primeiro a
chegar nem estar sujeito à lógica do
mais forte. Trata-se de problemas
relevantes que, para ser enfrentados
de modo adequado, requerem da
parte de todos uma responsável
tomada de consciência das
consequências que recairão sobre as

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn118


novas gerações, principalmente
sobre a imensidade de jovens
presentes nos povos pobres, que
“reclamam a sua parte ativa na
construção de um mundo
melhor”[119].

50. Esta responsabilidade é global,
porque não diz respeito somente à
energia, mas a toda a criação, que
não devemos deixar às novas
gerações depauperada dos seus
recursos. É lícito ao homem exercer
um governo responsável sobre a
natureza para a guardar, fazer
frutificar e cultivar inclusive com
formas novas e tecnologias
avançadas, para que possa acolher e
alimentar condignamente a
população que a habita. Há espaço
para todos nesta nossa terra: aqui a
família humana inteira deve
encontrar os recursos necessários
para viver decorosamente, com a
ajuda da própria natureza, dom de
Deus aos seus filhos, e com o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn119


empenho do seu próprio trabalho e
inventiva. Devemos, porém, sentir
como gravíssimo o dever de entregar
a terra às novas gerações num estado
tal que também elas possam
dignamente habitá-la e continuar a
cultivá-la. Isto implica “o empenho
de decidir juntos depois de ter
ponderado responsavelmente qual a
estrada a percorrer, com o objetivo
de reforçar aquelaaliança entre ser
humano e ambiente que deve ser
espelho do amor criador de Deus, de
Quem provimos e para Quem
estamos a caminho”[120]. É desejável
que a comunidade internacional e os
diversos governos saibam contrastar,
de maneira eficaz, as modalidades de
utilização do ambiente que sejam
danosas para o mesmo. É igualmente
forçoso que se empreendam, por
parte das autoridades competentes,
todos os esforços necessários para
que os custos econômicos e sociais
derivados do uso dos recursos
ambientais comuns sejam

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn120


reconhecidos de maneira
transparente e plenamente
suportados por quem deles usufrui e
não por outras populações nem pelas
gerações futuras: a proteção do
ambiente, dos recursos e do clima
requer que todos os responsáveis
internacionais atuem conjuntamente
e se demonstrem prontos a agir de
boa fé, no respeito da lei e da
solidariedade para com as regiões
mais débeis da terra[121]. Uma das
maiores tarefas da economia é
precisamente um uso mais eficiente
dos recursos, não o abuso, tendo
sempre presente que a noção de
eficiência não é axiologicamente
neutra.

51. As modalidades com que o homem
trata o ambiente influem sobre as
modalidades com que se trata a si
mesmo, e vice-versa. Isto chama a
sociedade atual a uma séria revisão
do seu estilo de vida que, em muitas
partes do mundo, pende para o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn121


hedonismo e o consumismo, sem
olhar aos danos que daí
derivam[122]. É necessária uma real
mudança de mentalidade que nos
induza a adoptar novos estilos de
vida, “nos quais a busca do
verdadeiro, do belo e do bom e a
comunhão com os outros homens
para um crescimento comum sejam
os elementos que determinam as
opções dos consumos, das poupanças
e dos investimentos”[123]. Toda a
lesão da solidariedade e da amizade
cívica provoca danos ambientais,
assim como a degradação ambiental
por sua vez gera insatisfação nas
relações sociais. A natureza,
especialmente no nosso tempo, está
tão integrada nas dinâmicas sociais e
culturais que quase já não constitui
uma variável independente. A
desertificação e a penúria produtiva
de algumas áreas agrícolas são fruto
também do empobrecimento das
populações que as habitam e do seu
atraso. Incentivando o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn122
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn123


desenvolvimento econômico e
cultural daquelas populações, tutela-
se também a natureza. Além disso,
quantos recursos naturais são
devastados pela guerra! A paz dos
povos e entre os povos permitiria
também uma maior preservação da
natureza. O açambarcamento dos
recursos, especialmente da água,
pode provocar graves conflitos entre
as populações envolvidas. Um acordo
pacífico sobre o uso dos recursos
pode salvaguardar a natureza e,
simultaneamente, o bem-estar das
sociedades interessadas.

A Igreja sente o seu peso de
responsabilidade pela criação e deve
fazer valer esta responsabilidade
também em público. Ao fazê-lo, não
tem apenas de defender a terra, a
água e o ar como dons da criação que
pertencem a todos, mas deve
sobretudo proteger o homem da
destruição de si mesmo. Requer-se
uma espécie de ecologia do homem,



entendida no justo sentido. De fato, a
degradação da natureza está
estreitamente ligada à cultura que
molda a convivência humana: 
quando a “ecologia humana” [124] é
respeitada dentro da sociedade,
beneficia também a ecologia
ambiental. Tal como as virtudes
humanas são intercomunicantes, de
modo que o enfraquecimento de uma
põe em risco também as outras,
assim também o sistema ecológico se
rege sobre o respeito de um projeto
que se refere tanto à sã convivência
em sociedade como ao bom
relacionamento com a natureza.

Para preservar a natureza não basta
intervir com incentivos ou
penalizações econômicas, nem é
suficiente uma instrução adequada.
Trata-se de instrumentos
importantes, maso problema decisivo
é a solidez moral da sociedade em
geral. Se não é respeitado o direito à
vida e à morte natural, se se tornam

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn124


artificiais a concepção, a gestação e o
nascimento do homem, se são
sacrificados embriões humanos na
pesquisa, a consciência comum
acaba por perder o conceito de
ecologia humana e, com ele, o de
ecologia ambiental. É uma
contradição pedir às novas gerações
o respeito do ambiente natural,
quando a educação e as leis não as
ajudam a respeitar-se a si mesmas. O
livro da natureza é uno e indivisível,
tanto sobre a vertente do ambiente
como sobre a vertente da vida, da
sexualidade, do matrimônio, da
família, das relações sociais, numa
palavra, do desenvolvimento
humano integral. Os deveres que
temos para com o ambiente estão
ligados com os deveres que temos
para com a pessoa considerada em si
mesma e em relação com os outros;
não se podem exigir uns e
espezinhar os outros. Esta é uma
grave antinomia da mentalidade e do
costume atual, que avilta a pessoa,



transtorna o ambiente e prejudica a
sociedade.

52. A verdade e o amor que a mesma
desvenda não se podem produzir,
mas apenas acolher. A sua fonte
última não é — nem pode ser — o
homem, mas Deus, ou seja, Aquele
que é Verdade e Amor. Este princípio
é muito importante para a sociedade
e para o desenvolvimento, enquanto
nem uma nem outro podem ser
somente produtos humanos; a
própria vocação ao desenvolvimento
das pessoas e dos povos não se funda
sobre a simples deliberação humana,
mas está inscrita num plano que nos
precede e constitui para todos nós
um dever que deve ser livremente
assumido. Aquilo que nos precede e
constitui — o Amor e a Verdade
subsistentes — indica-nos o que é o
bem e em que consiste a nossa
felicidade. E, por conseguinte,aponta-
nos o caminho para o verdadeiro
desenvolvimento.



CAPÍTULO V

A COLABORAÇÃO

DA FAMÍLIA HUMANA

53. Uma das pobrezas mais
profundas que o homem pode
experimentar é a solidão. Vistas bem
as coisas, as outras pobrezas,
incluindo a material, também
nascem do isolamento, de não ser
amado ou da dificuldade de amar. As
pobrezas frequentemente nascem da
recusa do amor de Deus, de uma
originária e trágica reclusão do
homem em si próprio, que pensa que
se basta a si mesmo ou então que é só
um fato insignificante e passageiro,
um “estrangeiro” num universo
formado por acaso. O homem aliena-
se quando fica sozinho ou se afasta
da realidade, quando renuncia a
pensar e a crer num
Fundamento[125]. A humanidade
inteira aliena-se quando se entrega a
projetos unicamente humanos, a

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn125


ideologias e a falsas utopias[126]. A
humanidade aparece, hoje, muito
mais interativa do que no passado:
esta maior proximidade deve
transformar-se em verdadeira
comunhão.O desenvolvimento dos
povos depende sobretudo do
reconhecimento que são uma só
família, a qual colabora em
verdadeira comunhão e é formada
por sujeitos que não se limitam a
viver uns ao lado dos outros[127].

Observava Paulo VI que “o mundo
sofre por falta de convicções”[128]. A
afirmação quer exprimir não apenas
uma constatação, mas sobretudo um
voto: é preciso um novo ímpeto do
pensamento para compreender
melhor as implicações do fato de
sermos uma família; a interação
entre os povos da terra chama-nos a
este ímpeto, para que a integração se
verifique sob o signo da
solidariedade[129], e não da
marginalização. Tal pensamento

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn126
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn127
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn128
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn129


obriga a umaprofundamento crítico e
axiológico da categoria da relação.
Trata-se de uma tarefa que não pode
ser desempenhada só pelas ciências
sociais, mas requer a contribuição de
ciências como a metafísica e a
teologia para ver lucidamente a
dignidade transcendente do homem.

De natureza espiritual, a criatura
humana realiza-se nas relações
interpessoais: quanto mais as vive de
forma autêntica, tanto mais
amadurece a própria identidade
pessoal. Não é isolando-se que o
homem se valoriza a si mesmo, mas
relacionando-se com os outros e com
Deus, pelo que estas relações são de
importância fundamental. Isto vale
também para os povos; por isso é
muito útil para o seu
desenvolvimento uma visão
metafísica da relação entre as
pessoas. A tal respeito, a razão
encontra inspiração e orientação na
revelação cristã, segundo a qual a



comunidade dos homens não
absorve em si a pessoa aniquilando a
sua autonomia, como acontece nas
várias formas de totalitarismo, mas
valoriza-a ainda mais porque a
relação entre pessoa e comunidade é
feita de um todo para outro
todo[130]. Do mesmo modo que a
comunidade familiar não anula em si
as pessoas que a compõem e a
própria Igreja valoriza plenamente a
“nova criatura” (Gal 6, 15; 2 Cor 5, 17)
que pelo baptismo se insere no seu
Corpo vivo, assim também a unidade
da família humana não anula em si
as pessoas, os povos e as culturas,
mas torna-os mais transparentes
reciprocamente, mais unidos nas
suas legítimas diversidades.

54. O tema do desenvolvimento
coincide com o da inclusão relacional
de todas as pessoas e de todos os
povos na única comunidade da
família humana, que se constrói na
solidariedade tendo por base os

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn130


valores fundamentais da justiça e da
paz. Esta perspectiva encontra um
decisivo esclarecimento na relação
entre as Pessoas da Trindade na
única Substância divina. A Trindade
é absoluta unidade, enquanto as três
Pessoas divinas são pura relação. A
transparência recíproca entre as
Pessoas divinas é plena, e a ligação
de uma com a outra total, porque
constituem uma unidade e unicidade
absoluta. Deus quer-nos associar
também a esta realidade de
comunhão: “para que sejam um
como Nós somos um” (Jo 17, 22). A
Igreja é sinal e instrumento desta
unidade[131]. As próprias relações
entre os homens, ao longo da
história, só podem ganhar com a
referência a este Modelo divino. De
modo particular compreende-se,à luz
do mistério revelado da Trindade, que
a verdadeira abertura não significa
dispersão centrífuga, mas profunda
compenetração. O mesmo resulta das
experiências humanas comuns do

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn131


amor e da verdade. Como o amor
sacramental entre os esposos os une
espiritualmente a ponto de
formarem “uma só carne” (Gn 2, 24; 
Mt 19, 5; Ef 5, 31) e, de dois que eram,
faz uma unidade relacional e real, de
forma análoga a verdade une os
espíritos entre si e fá-los pensar em
uníssono, atraindo-os e unindo-os
nela.

55. A revelação cristã sobre a
unidade do género humano
pressupõeuma interpretação
metafísica do humanumna qual a
relação seja elemento essencial.
Também outras culturas e outras
religiões ensinam a fraternidade e a
paz, revestindo-se, por isso, de
grande importância para o
desenvolvimento humano integral;
mas não faltam comportamentos
religiosos e culturais em que não se
assume plenamente o princípio do
amor e da verdade, e acaba-se assim
por refrear o verdadeiro



desenvolvimento humano ou mesmo
impedi-lo. O mundo atual regista a
presença de algumas culturas de
matiz religioso que não empenham o
homem na comunhão, mas isolam-no
na busca do bem-estar individual,
limitando-se a satisfazer os seus
anseios psicológicos. Também uma
certa proliferação de percursos
religiosos de pequenos grupos ou
mesmo de pessoas individuais e o
sincretismo religioso podem ser
fatores de dispersão e de apatia. Um
possível efeito negativo do processo
de globalização é a tendência a
favorecer tal sincretismo[132],
alimentando formas de “religião”
que, em vez de fazer as pessoas
encontrarem-se, alheiam-nas umas
das outras e afastam-nas da
realidade. Simultaneamente às vezes
perduram legados culturais e
religiosos que bloqueiam a sociedade
em castas sociais estáticas, em
crenças mágicas não respeitadoras
da dignidade da pessoa, em

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn132


comportamentos de sujeição a forças
ocultas. Nestes contextos, o amor e a
verdade encontram dificuldade em
afirmar-se, com prejuízo para o
autêntico desenvolvimento.

Por este motivo, se é verdade, por um
lado, que o desenvolvimento tem
necessidade das religiões e das
culturas dos diversos povos, por
outro, não o é menos a necessidade
de um adequado discernimento. A
liberdade religiosa não significa
indiferentismo religioso, nem
implica que todas as religiões sejam
iguais[133]. Para a construção da
comunidade social no respeito do
bem comum, torna-se necessário,
sobretudo para quem exerce o poder
político, o discernimento sobre o
contributo das culturas e das
religiões. Tal discernimento deverá
basear-se sobre o critério da
caridade e da verdade. Dado que está
em jogo o desenvolvimento das
pessoas e dos povos, aquele deve ter

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn133


em conta a possibilidade de
emancipação e de inclusão na
perspectiva de uma comunidade
humana verdadeiramente universal.
O critério “o homem todo e todos os
homens” serve para avaliar também
as culturas e as religiões. O
cristianismo, religião do “Deus de
rosto humano”[134], traz em si
mesmo tal critério.

56. A religião cristã e as outras
religiões só podem dar o seu
contributo para o desenvolvimento, 
se Deus encontrar lugar também na
esfera pública, nomeadamente nas
dimensões cultural, social,
econômica e particularmente
política. A doutrina social da Igreja
nasceu para reivindicar este
“estatuto de cidadania”[135] da
religião cristã. A negação do direito
de professar publicamente a própria
religião e de fazer com que as
verdades da fé moldem a vida
pública, acarreta consequências

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn134
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn135


negativas para o verdadeiro
desenvolvimento. A exclusão da
religião do âmbito público e, na
vertente oposta, o fundamentalismo
religioso impedem o encontro entre
as pessoas e a sua colaboração para o
progresso da humanidade. A vida
pública torna-se pobre de
motivações, e a política assume um
rosto oprimente e agressivo. Os
direitos humanos correm o risco de
não ser respeitados, porque ficam
privados do seu fundamento
transcendente ou porque não é
reconhecida a liberdade pessoal. No
laicismo e no fundamentalismo,
perde-se a possibilidade de um
diálogo fecundo e de uma profícua
colaboração entre a razão e a fé
religiosa.A razão tem sempre
necessidade de ser purificada pela fé;
e isto vale também para a razão
política, que não se deve crer
omnipotente. A religião, por sua
vez,precisa sempre de ser purificada
pela razão, para mostrar o seu



autêntico rosto humano. A ruptura
deste diálogo implica um custo muito
gravoso para o desenvolvimento da
humanidade.

57. O diálogo fecundo entre fé e
razão não pode deixar de tornar
mais eficaz a ação da caridade na
sociedade, e constitui o quadro mais
apropriado para incentivar
acolaboração fraterna entre crentes e
não-crentes na perspectiva comum
de trabalhar pela justiça e a paz da
humanidade. Na constituição
pastoral Gaudium et spes, os Padres
conciliares afirmavam: “Tudo quanto
existe sobre a terra deve ser
ordenado em função do homem,
como seu centro e seu termo: neste
ponto existe um acordo quase geral
entre crentes e não-crentes”[136].
Segundo os crentes, o mundo não é
fruto do acaso nem da necessidade,
mas de um projeto de Deus. Daqui
nasce o dever que os crentes têm de
unir os seus esforços com todos os

https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn136


homens e mulheres de boa vontade
de outras religiões ou não-crentes,
para que este nosso mundo
corresponda efetivamente ao projeto
divino: viver como uma família, sob
o olhar do seu Criador. Particular
manifestação da caridade e critério
orientador para a colaboração
fraterna de crentes e não-crentes é,
sem dúvida, o princípio de
subsidiariedade[137], expressão da
inalienável liberdade humana. A
subsidiariedade é, antes de mais
nada, uma ajuda à pessoa, na
autonomia dos corpos intermédios.
Tal ajuda é oferecida quando a
pessoa e os sujeitos sociais não
conseguem operar por si sós, e
implica sempre finalidades
emancipativas, porque favorece a
liberdade e a participação enquanto
assunção de responsabilidades. A
subsidiariedade respeita a dignidade
da pessoa, na qual vê um sujeito
sempre capaz de dar algo aos outros.
Ao reconhecer na reciprocidade a

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn137


constituição íntima do ser humano, a
subsidiariedade é o antídoto mais
eficaz contra toda a forma de
assistencialismo paternalista. Pode
motivar tanto a múltipla articulação
dos vários níveis e
consequentemente a pluralidade dos
sujeitos, como a sua coordenação.
Trata-se, pois, de um princípio
particularmente idóneo para
governar a globalização e orientá-la
para um verdadeiro
desenvolvimento humano. Para não
se gerar um perigoso poder universal
de tipo monocrático,o governo da
globalização deve ser de tipo
subsidiário, articulado segundo
vários e diferenciados níveis que
colaborem reciprocamente. A
globalização tem necessidade, sem
dúvida, de autoridade, enquanto põe
o problema de um bem comum
global a alcançar; mas tal autoridade
deverá ser organizada de modo
subsidiário e poliárquico[138], seja

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn138


para não lesar a liberdade, seja para
resultar concretamente eficaz.

58.O princípio de subsidiariedade
deve ser mantido estritamente ligado
com o princípio de solidariedade e
vice-versa, porque, se a
subsidiariedade sem a solidariedade
decai no particularismo social, a
solidariedade sem a subsidiariedade
decai no assistencialismo que
humilha o sujeito necessitado. Esta
regra de carácter geral deve ser tida
em grande consideração também
quando se enfrentam as temáticas
referentes às ajudas internacionais
destinadas ao desenvolvimento. Estas,
independentemente das intenções
dos doadores, podem por vezes
manter um povo num estado de
dependência e até favorecer
situações de sujeição local e de
exploração dentro do país ajudado.
Para serem verdadeiramente tais, as
ajudas econômicas não devem visar
segundos fins. Devem ser concedidas



envolvendo não só os governos dos
países interessados, mas também os
agentes econômicos locais e os
sujeitos da sociedade civil portadores
de cultura, incluindo as Igrejas
locais. Os programas de ajuda devem
assumir sempre mais as
características de programas
integrados e participados a partir de
baixo. A verdade é que o maior
recurso a valorizar nos países que
são assistidos no desenvolvimento é
o recurso humano: este é o autêntico
capital que se deve fazer crescer para
assegurar aos países mais pobres um
verdadeiro futuro autónomo. Há que
recordar também que, no campo
econômico, a principal ajuda de que
têm necessidade os países em vias de
desenvolvimento é a de permitir e
favorecer a progressiva inserção dos
seus produtos nos mercados
internacionais, tornando possível
assim a sua plena participação na
vida econômica internacional.
Muitas vezes, no passado, as ajudas



serviram apenas para criar mercados
marginais para os produtos destes
países. Isto, frequentemente, fica a
dever-se à falta de uma verdadeira
procura destes produtos; por isso, é
necessário ajudar tais países a
melhorar os seus produtos e a
adaptá-los melhor à procura. Além
disso, alguns temem a concorrência
das importações de produtos,
normalmente agrícolas, provenientes
dos países economicamente pobres;
contudo devem-se recordar que, para
estes países, a possibilidade de
comercializar tais produtos significa
muitas vezes garantir a sua
sobrevivência a breve e longo prazo.
Um comércio internacional justo e
equilibrado no campo agrícola pode
trazer benefícios a todos, quer do
lado da oferta quer do lado da
procura. Por este motivo, é preciso
não só orientar comercialmente estas
produções, mas também estabelecer
regras comerciais internacionais que
as apoiem e reforçar o



financiamento ao desenvolvimento
para tornar mais produtivas estas
economias.

59. A cooperação no desenvolvimento
não deve limitar-se apenas à
dimensão econômica, mas deve
tornar-se uma grandeocasião de
encontro cultural e humano. Se os
sujeitos da cooperação dos países
economicamente desenvolvidos não
têm em conta — como às vezes
sucede — a identidade cultural,
própria e alheia, feita de valores
humanos, não podem instaurar
algum diálogo profundo com os
cidadãos dos países pobres. Se estes,
por sua vez, se abrem
indiferentemente e sem
discernimento a qualquer proposta
cultural, ficam sem condições para
assumir a responsabilidade do seu
autêntico desenvolvimento[139]. As
sociedades tecnologicamente
avançadas não devem confundir o
próprio desenvolvimento tecnológico

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn139


com uma suposta superioridade
cultural, mas devem descobrir em si
próprias virtudes, por vezes
esquecidas, que as fizeram florescer
ao longo da história. As sociedades
em crescimento devem permanecer
fiéis a tudo o que há de
verdadeiramente humano nas suas
tradições, evitando de lhes sobrepor
automaticamente os mecanismos da
civilização tecnológica globalizada.
Existem, em todas as culturas,
singulares e variadas convergências
éticas, expressão de uma mesma
natureza humana querida pelo
Criador e que a sabedoria ética da
humanidade chama lei natural[140].
Esta lei moral universal é um
fundamento firme de todo o diálogo
cultural, religioso e político e permite
que o multiforme pluralismo das
várias culturas não se desvie da
busca comum da verdade, do bem e
de Deus. Por isso, a adesão a esta lei
escrita nos corações é o pressuposto
de qualquer colaboração social

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn140


construtiva. Em todas as culturas
existem pesos de que libertar-se,
sombras a que subtrair-se. A fé
cristã, que se encarna nas culturas
transcendendo-as, pode ajudá-las a
crescer na fraternização e
solidariedade universais com
benefício para o desenvolvimento
comunitário e mundial.

60. Quando se procurarem soluções
para a crise econômica atual,a ajuda
ao desenvolvimento dos países pobres
deve ser considerada como verdadeiro
instrumento de criação de riqueza
para todos. Que projeto de ajuda
pode abrir perspectivas tão
significativas de mais valia — mesmo
da economia mundial — como o
apoio a populações que se encontram
ainda numa fase inicial ou pouco
avançada do seu processo de
desenvolvimento econômico? Nesta
linha, os Estados economicamente
mais desenvolvidos devem fazer o
possível por destinar quotas maiores



do seu produto interno bruto para as
ajudas ao desenvolvimento,
respeitando os compromissos que,
sobre este ponto, foram tomados a
nível de comunidade internacional.
Poderão fazê-lo inclusivamente
revendo as políticas internas de
assistência e de solidariedade social,
aplicando-lhes o princípio de
subsidiariedade e criando sistemas
mais integrativos de previdência
social, com a participação ativa dos
sujeitos privados e da sociedade civil.
Deste modo, pode-se até melhorar os
serviços sociais e de assistência e
simultaneamente poupar recursos,
eliminando desperdícios e
subvenções abusivas, para destinar à
solidariedade internacional. Um
sistema de solidariedade social
melhor comparticipado e
organizado, menos burocrático sem
ficar menos coordenado, permitiria
valorizar muitas energias, hoje
adormecidas, em benefício também
da solidariedade entre os povos.



Uma possibilidade de ajuda para o
desenvolvimento poderia derivar da
aplicação eficaz da chamada
subsidiariedade fiscal, que permitiria
aos cidadãos decidirem a destinação
de quotas dos seus impostos pagos ao
Estado. Evitando degenerações
particularistas, isso pode servir de
incentivo para formas de
solidariedade social a partir de
baixo, com óbvios benefícios também
na vertente da solidariedade para o
desenvolvimento.

61. Uma solidariedade mais ampla a
nível internacional exprime-se, antes
de mais nada, continuando a
promover, mesmo em condições de
crise econômica, maior acesso à
educação, já que esta é condição
essencial para a eficácia da própria
cooperação internacional. Com o
termo “educação”, não se pretende
referir apenas à instrução escolar ou
à formação para o trabalho —
ambas, causas importantes de



desenvolvimento — mas à formação
completa da pessoa. A este propósito,
deve-se sublinhar um aspecto do
problema: para educar, é preciso
saber quem é a pessoa humana,
conhecer a sua natureza. A
progressiva difusão de uma visão
relativista desta coloca sérios
problemas à educação, sobretudo à
educação moral, prejudicando a sua
extensão a nível universal. Cedendo
a tal relativismo, ficam todos mais
pobres, com consequências negativas
também sobre a eficácia da ajuda às
populações mais carecidas, que não
têm necessidade apenas de meios
econômicos ou técnicos, mas também
de métodos e meios pedagógicos que
ajudem as pessoas a chegar à sua
plena realização humana.

Um exemplo da relevância deste
problema temo-lo no fenômeno do 
turismo internacional[141], que pode
constituir notável fator de
desenvolvimento econômico e de

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn141


crescimento cultural, mas pode
também transformar-se em ocasião
de exploração e degradação moral. A
situação atual oferece singulares
oportunidades para que os aspectos
econômicos do desenvolvimento, ou
seja, os fluxos de dinheiro e o
nascimento em sede local de
significativas experiências
empresariais, cheguem a combinar-
se com os aspectos culturais, sendo o
educativo o primeiro deles. Há casos
onde isso ocorre, mas em muitos
outros o turismo internacional é
fenômeno deseducativo tanto para o
turista como para as populações
locais. Com frequência, estas são
confrontadas com comportamentos
imorais ou mesmo perversos, como
no caso do chamado turismo sexual,
em que são sacrificados muitos seres
humanos, mesmo de tenra idade. É
doloroso constatar que isto acontece
frequentemente com o aval dos
governos locais, com o silêncio dos
governos de onde provêm os turistas



e com a cumplicidade de muitos
agentes do setor. Mesmo quando não
se chega tão longe, o turismo
internacional não raramente é vivido
de modo consumista e hedonista,
como evasão e com modalidades de
organização típicas dos países de
proveniência, e assim não se
favorece um verdadeiro encontro
entre pessoas e culturas. Por isso, é
preciso pensar num turismo diverso,
capaz de promover verdadeiro
conhecimento recíproco, sem tirar
espaço ao repouso e ao são
divertimento: um turismo deste
género deve ser incrementado,
graças também a uma ligação mais
estreita com as experiências de
cooperação internacional e de
empresariado para o
desenvolvimento.

62. Outro aspecto merecedor de
atenção, ao tratar do
desenvolvimento humano integral, é
o fenômeno das migrações. É um



fenômeno impressionante pela
quantidade de pessoas envolvidas,
pelas problemáticas sociais,
econômicas, políticas, culturais e
religiosas que levanta, pelos desafios
dramáticos que coloca à comunidade
nacional e internacional. Pode-se
dizer que estamos perante um
fenômeno social de natureza epocal,
que requer uma forte e clarividente
política de cooperação internacional
para ser convenientemente
enfrentado. Esta política deve ser
desenvolvida a partir de uma estreita
colaboração entre os países donde
partem os emigrantes e os países de
chegada; deve ser acompanhada por
adequadas normativas
internacionais capazes de
harmonizar os diversos sistemas
legislativos, na perspectiva de
salvaguardar as exigências e os
direitos das pessoas e das famílias
emigradas e, ao mesmo tempo, os das
sociedades de chegada dos próprios
emigrantes. Nenhum país se pode



considerar capaz de enfrentar,
sozinho, os problemas migratórios do
nosso tempo. Todos somos
testemunhas da carga de
sofrimentos, contrariedades e
aspirações que acompanha os fluxos
migratórios. Como é sabido, o
fenômeno é de gestão complicada;
todavia é certo que os trabalhadores
estrangeiros, não obstante as
dificuldades relacionadas com a sua
integração, prestam com o seu
trabalho um contributo significativo
para o desenvolvimento econômico
do país de acolhimento e também do
país de origem com as remessas
monetárias. Obviamente, tais
trabalhadores não podem ser
considerados como simples
mercadoria ou mera força de
trabalho; por isso, não devem ser
tratados como qualquer outro fator
de produção. Todo o imigrante é uma
pessoa humana e, enquanto tal,
possui direitos fundamentais
inalienáveis que devem ser



respeitados por todos em qualquer
situação[142].

63. Ao considerar os problemas do
desenvolvimento, não se pode deixar
de pôr em evidência o nexo direto
entre pobreza e desemprego. Em
muitos casos, os pobres são o
resultado daviolação da dignidade do
trabalho humano, seja porque as suas
possibilidades são limitadas
(desemprego, subemprego), seja
porque são desvalorizados “os
direitos que dele brotam,
especialmente o direito ao justo
salário, à segurança da pessoa do
trabalhador e da sua família”[143].
Por isso, já no dia 1 de Maio de 2000,
o meu predecessor João Paulo II, de
venerada memória, lançou um apelo,
por ocasião do Jubileu dos
Trabalhadores, para “uma coligação
mundial em favor do trabalho
decente”[144], encorajando a
estratégia da Organização
Internacional do Trabalho. Conferia,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn142
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn143
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn144


assim, uma forte valência moral a
este objetivo, enquanto aspiração das
famílias em todos os países do
mundo. Qual é o significado da
palavra “decente” aplicada ao
trabalho? Significa um trabalho que,
em cada sociedade, seja a expressão
da dignidade essencial de todo o
homem e mulher: um trabalho
escolhido livremente, que associe
eficazmente os trabalhadores,
homens e mulheres, ao
desenvolvimento da sua
comunidade; um trabalho que, deste
modo, permita aos trabalhadores
serem respeitados sem qualquer
discriminação; um trabalho que
consinta satisfazer as necessidades
das famílias e dar a escolaridade aos
filhos, sem que estes sejam
constrangidos a trabalhar; um
trabalho que permita aos
trabalhadores organizarem-se
livremente e fazerem ouvir a sua
voz; um trabalho que deixe espaço
suficiente para reencontrar as



próprias raízes a nível pessoal
familiar e espiritual; um trabalho
que assegure aos trabalhadores
aposentados uma condição decorosa.

64. Ao refletir sobre este tema do
trabalho, é oportuna uma chamada
de atenção também para a urgente
necessidade de as organizações
sindicais dos trabalhadores – desde
sempre encorajadas e apoiadas pela
Igreja — se abrirem às novas
perspectivas que surgem no âmbito
laboral. Superando as limitações
próprias dos sindicatos de categoria,
as organizações sindicais são
chamadas a responsabilizar-se pelos
novos problemas das nossas
sociedades: refiro-me, por exemplo,
ao conjunto de questões que os
peritos de ciências sociais
identificam no conflito entre pessoa
trabalhadora e pessoa consumidora.
Sem ter necessariamente de abraçar
a tese duma efetiva passagem da
centralidade do trabalhador para a



do consumidor, parece em todo o
caso que também este é um terreno
para experiências sindicais
inovadoras. O contexto global em
que se realiza o trabalho requer
igualmente que as organizações
sindicais nacionais, fechadas
prevalentemente na defesa dos
interesses dos próprios inscritos,
volvam o olhar também para os não-
inscritos, particularmente para os
trabalhadores dos países em vias de
desenvolvimento, onde
frequentemente os direitos sociais
são violados. A defesa destes
trabalhadores, promovida com
oportunas iniciativas também nos
países de origem, permitirá às
organizações sindicais porem em
evidência as autênticas razões éticas
e culturais que lhes consentiram, em
contextos sociais e laborais
diferentes, ser um fator decisivo para
o desenvolvimento. Continua sempre
válido o ensinamento da Igreja que
propõe a distinção de papéis e



funções entre sindicato e política.
Esta distinção possibilitará às
organizações sindicais
individualizarem na sociedade civil o
âmbito mais ajustado para a sua ação
necessária de defesa e promoção do
mundo do trabalho, sobretudo a
favor dos trabalhadores explorados e
não representados, cuja amarga
condição resulta frequentemente
ignorada pelo olhar distraído da
sociedade.

65. Em seguida, é preciso que as
finanças enquanto tais — com
estruturas e modalidades de
funcionamento necessariamente
renovadas depois da sua má
utilização que prejudicou a economia
real — voltem a ser um instrumento
que tenha em vista a melhor produção
de riqueza e o desenvolvimento.
Enquanto instrumentos, a economia
e as finanças em toda a respectiva
extensão, e não apenas em alguns
dos seus setores, devem ser



utilizadas de modo ético a fim de
criar as condições adequadas para o
desenvolvimento do homem e dos
povos. É certamente útil, se não
mesmo indispensável em certas
circunstâncias, dar vida a iniciativas
financeiras nas quais predomine a
dimensão humanitária. Isto, porém,
não deve fazer esquecer que o
inteiro sistema financeiro deve ser
orientado para dar apoio a um
verdadeiro desenvolvimento.
Sobretudo, é necessário que não se
contraponha o intuito de fazer o bem
ao da efetiva capacidade de produzir
bens. Os operadores das finanças
devem redescobrir o fundamento
ético próprio da sua atividade, para
não abusarem de instrumentos
sofisticados que possam atraiçoar os
aforradores. Reta intenção,
transparência e busca de bons
resultados são compatíveis entre si e
não devem jamais ser separados. Se
o amor é inteligente, sabe encontrar
também os modos para agir segundo



uma previdente e justa conveniência,
como significativamente indicam
muitas experiências no campo do
crédito cooperativo.

Tanto uma regulamentação do setor
capaz de assegurar os sujeitos mais
débeis e impedir escandalosas
especulações, como a
experimentação de novas formas de
financiamento destinadas a
favorecer projetos de
desenvolvimento, são experiências
positivas que devem ser
aprofundadas e encorajadas,
invocando aresponsabilidade própria
do aforrador. Também a experiência
do microfinanciamento, que
mergulha as próprias raízes na
reflexão e nas obras dos humanistas
civis (penso nomeadamente no
nascimento dos montepios), deve ser
revigorada e sistematizada,
sobretudo nestes tempos em que os
problemas financeiros podem
tornar-se dramáticos para muitos



setores mais vulneráveis da
população, que devem ser tutelados
dos riscos de usura ou do desespero.
Os sujeitos mais débeis devem ser
educados para se defender da usura,
do mesmo modo que os povos pobres
devem ser educados para tirar real
vantagem do microcrédito,
desencorajando assim as formas de
exploração possíveis nestes dois
campos. Uma vez que existem novas
formas de pobreza também nos
países ricos, o microfinanciamento
pode proporcionar ajudas concretas
para a criação de iniciativas e setores
novos em favor das classes débeis da
sociedade mesmo numa fase de
possível empobrecimento da própria
sociedade.

66. A interligação mundial fez surgir
um novo poder político: o dos 
consumidores e das suas associações.
Trata-se de um fenômeno carecido
de aprofundamento, com elementos
positivos que devem ser incentivados



e excessos que se devem evitar. É
bom que as pessoas ganhem
consciência de que a ação de
comprar é sempre um ato moral,
para além de econômico. Por isso, ao
lado da responsabilidade social da
empresa, há uma específica 
responsabilidade social do
consumidor. Este deve ser
educado[145], sem cessar, para o
papel que exerce diariamente e que
pode desempenhar no respeito dos
princípios morais, sem diminuir a
racionalidade econômica intrínseca
ao ato de comprar. Também no setor
das compras — precisamente em
tempos como os que se estão
experimentando, em que veem o
poder de compra reduzir-se,
devendo, por conseguinte, consumir
com maior sobriedade — é
necessário percorrer outras estradas
como, por exemplo, formas de
cooperação para as compras à
semelhança das cooperativas de
consumo ativas a partir do século

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn145


XIX graças à iniciativa dos católicos.
Além disso, é útil favorecer formas
novas de comercialização de
produtos provenientes de áreas
pobres da terra para garantir uma
retribuição decente aos produtores,
contanto que se trate de um mercado
verdadeiramente transparente, que
os produtores não usufruam apenas
de uma margem maior de lucro, mas
também de maior formação,
profissionalização e tecnologia, e
que, enfim, não se incluam em tais
experiências de economia visões
ideológicas de parte. Um papel mais
incisivo dos consumidores, desde que
não sejam eles próprios manipulados
por associações não
verdadeiramente representativas, é
desejável como fator de democracia
econômica.

67. Perante o crescimento incessante
da interdependência mundial, sente-
se imenso — mesmo no meio de uma
recessão igualmente mundial — a



urgência de uma reforma quer da 
Organização das Nações Unidas quer
da arquitetura econômica e financeira
internacional, para que seja possível
uma real concretização do conceito
de família de nações. De igual modo
sente-se a urgência de encontrar
formas inovadoras para atuar o
princípio daresponsabilidade de
proteger [146] e para atribuir
também às nações mais pobres uma
voz eficaz nas decisões comuns. Isto
revela-se necessário precisamente no
âmbito de um ordenamento político,
jurídico e econômico que incremente
e guie a colaboração internacional
para o desenvolvimento solidário de
todos os povos. Para o governo da
economia mundial, para sanar as
economias atingidas pela crise de
modo a prevenir o agravamento da
mesma e em consequência maiores
desequilíbrios, para realizar um
oportuno e integral desarmamento, a
segurança alimentar e a paz, para
garantir a salvaguarda do ambiente e

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn146


para regulamentar os fluxos
migratórios urge a presença de uma
verdadeiraAutoridade política
mundial, delineada já pelo meu
predecessor, o Beato João XXIII. A
referida Autoridade deverá regular-
se pelo direito, ater-se coerentemente
aos princípios de subsidiariedade e
solidariedade, estar orientada para a
consecução do bem
comum[147],comprometer-se na
realização de um autêntico
desenvolvimento humano integral
inspirado nos valores da caridade na
verdade. Além disso, uma tal
Autoridade deverá ser reconhecida
por todos, gozar de poder efetivo
para garantir a cada um a segurança,
a observância da justiça, o respeito
dos direitos[148]. Obviamente, deve
gozar da faculdade de fazer com que
as partes respeitem as próprias
decisões, bem como as medidas
coordenadas e adoptadas nos
diversos fóruns internacionais. É
que, se isso faltasse, o direito

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn147
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn148


internacional, não obstante os
grandes progressos realizados nos
vários campos, correria o risco de ser
condicionado pelos equilíbrios de
poder entre os mais fortes. O
desenvolvimento integral dos povos
e a colaboração internacional exigem
que seja instituído um grau superior
de ordenamento internacional de
tipo subsidiário para o governo da
globalização [149] e que se dê
finalmente atuação a uma ordem
social conforme à ordem moral e
àquela ligação entre esfera moral e
social, entre política e esfera
econômica e civil que aparece já
perspectivada no Estatuto das Nações
Unidas.

CAPÍTULO VI

O DESENVOLVIMENTO

DOS POVOS E A TÉCNICA

68. O tema do desenvolvimento dos
povos está intimamente ligado com o

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn149


do desenvolvimento de cada
indivíduo. Por sua natureza, a pessoa
humana está dinamicamente
orientada para o próprio
desenvolvimento. Não se trata de um
desenvolvimento garantido por
mecanismos naturais, porque cada
um de nós sabe que é capaz de
realizar opções livres e responsáveis;
também não se trata de um
desenvolvimento à mercê do nosso
capricho, enquanto todos sabemos
que somos dom e não resultado de
auto geração. Em nós, a liberdade é
originariamente caracterizada pelo
nosso ser e pelos seus limites.
Ninguém plasma arbitrariamente a
própria consciência, mas todos
formam a própria personalidade
sobre a base duma natureza que lhes
foi dada. Não são apenas as outras
pessoas que são indisponíveis;
também nós não podemos dispor
arbitrariamente de nós mesmos.O
desenvolvimento da pessoa degrada-
se, se ela pretende ser a única



produtora de si mesma. De igual
modo, degenera o desenvolvimento
dos povos, se a humanidade pensa
que se pode recriar valendo-se dos
“prodígios” da tecnologia.
Analogamente, o progresso
econômico revela-se fictício e danoso
quando se abandona aos “prodígios”
das finanças para apoiar
incrementos artificiais e
consumistas. Perante esta pretensão
prometeica, devemos robustecer o
amor por uma liberdade não
arbitrária, mas tornada
verdadeiramente humana pelo
reconhecimento do bem que a
precede. Com tal objetivo, é preciso
que o homem reentre em si mesmo,
para reconhecer as normas
fundamentais da lei moral natural
que Deus inscreveu no seu coração.

69. Hoje, o problema do
desenvolvimento está estreitamente
unido com o progresso tecnológico,
com as suas deslumbrantes



aplicações no campo biológico. A
técnica — é bom sublinhá-lo — é um
dado profundamente humano, ligado
à autonomia e à liberdade do
homem. Nela exprime-se e confirma-
se o domínio do espírito sobre a
matéria. O espírito, “tornando-se
assim ‘‘mais liberto da escravidão
das coisas, pode facilmente elevar-se
ao culto e à contemplação do
Criador''“[150]. A técnica permite
dominar a matéria, reduzir os riscos,
poupar fadigas, melhorar as
condições de vida. Dá resposta à
própria vocação do trabalho
humano: na técnica, considerada
como obra do génio pessoal, o
homem reconhece-se a si mesmo e
realiza a própria humanidade. A
técnica é o aspecto objetivo do agir
humano[151], cuja origem e razão de
ser estão no elemento subjetivo: o
homem que atua. Por isso, aquela
nunca é simplesmente técnica; mas
manifesta o homem e as suas
aspirações ao desenvolvimento,

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn150
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn151


exprime a tensão do ânimo humano
para uma gradual superação de
certos condicionamentos materiais.
Assim, a técnica insere-se no mandato
de “cultivar e guardar a terra” (Gn 2,
15) que Deus confiou ao homem, e
deve ser orientada para reforçar
aquela aliança entre ser humano e
ambiente em que se deve refletir o
amor criador de Deus.

70. O desenvolvimento tecnológico
pode induzir à ideia de
autossuficiência da própria técnica,
quando o homem, interrogando-se
apenas sobre ocomo, deixa de
considerar os muitos porquês pelos
quais é impelido a agir. Por isso, a
técnica apresenta-se com uma
fisionomia ambígua. Nascida da
criatividade humana como
instrumento da liberdade da pessoa,
pode ser entendida como elemento
de liberdade absoluta; aquela
liberdade que quer prescindir dos
limites que as coisas trazem consigo.



O processo de globalização poderia
substituir as ideologias com a
técnica[152], passando esta a ser um
poder ideológico que exporia a
humanidade ao risco de se ver
fechada dentro de um a priori do
qual não poderia sair para encontrar
o ser e a verdade. Em tal caso, todos
nós conheceríamos, avaliaríamos e
decidiríamos as situações da nossa
vida a partir do interior de um
horizonte cultural tecnocrático, ao
qual pertenceríamos
estruturalmente, sem poder jamais
encontrar um sentido que não fosse
produzido por nós. Esta visão torna
hoje tão forte a mentalidade
tecnicista que faz coincidir a verdade
com o factível. Mas, quando o único
critério da verdade é a eficiência e a
utilidade, o desenvolvimento acaba
automaticamente negado. De fato, o
verdadeiro desenvolvimento não
consiste primariamente no fazer; a
chave do desenvolvimento é uma
inteligência capaz de pensar a

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn152


técnica e de individualizar o sentido
plenamente humano do agir do
homem, no horizonte de sentido da
pessoa vista na globalidade do seu
ser. Mesmo quando atua mediante
um satélite ou um comando
electrónico à distância, o seu agir
continua sempre humano, expressão
de uma liberdade responsável. A
técnica seduz intensamente o
homem, porque o livra das
limitações físicas e alarga o seu
horizonte.Mas a liberdade humana só
o é propriamente quando responde à
sedução da técnica com decisões que
sejam fruto de responsabilidade
moral. Daqui a urgência de uma
formação para a responsabilidade
ética no uso da técnica. A partir do
fascínio que a técnica exerce sobre o
ser humano, deve-se recuperar o
verdadeiro sentido da liberdade, que
não consiste no inebriamento de
uma autonomia total, mas na
resposta ao apelo do ser, a começar
pelo ser que somos nós mesmos.



71. Esta possibilidade da
mentalidade técnica se desviar do
seu originário álveo humanista
ressalta, hoje, nos fenômenos da
tecnicização do desenvolvimento e
da paz. Frequentemente o
desenvolvimento dos povos é
considerado um problema de
engenharia financeira, de abertura
dos mercados, de redução das tarifas
aduaneiras, de investimentos
produtivos, de reformas
institucionais; em suma, um
problema apenas técnico. Todos estes
âmbitos são muito importantes, mas
não podemos deixar de interrogar-
nos por que motivo, até agora, as
opções de tipo técnico tenham
resultado apenas de modo relativo. A
razão deve ser procurada mais
profundamente. O desenvolvimento
não será jamais garantido
completamente por forças de certo
modo automáticas e impessoais,
sejam elas as do mercado ou as da
política internacional.O



desenvolvimento é impossível sem
homens retos, sem operadores
econômicos e homens políticos que
sintam intensamente em suas
consciências o apelo do bem comum.
São necessárias tanto a preparação
profissional como a coerência moral.
Quando prevalece a absolutização da
técnica, verifica-se uma confusão
entre fins e meios: como único
critério de ação, o empresário
considerará o máximo lucro da
produção; o político, a consolidação
do poder; o cientista, o resultado das
suas descobertas. Deste modo sucede
frequentemente que, sob a rede das
relações econômicas, financeiras ou
políticas, persistem incompreensões,
contrariedades e injustiças; os fluxos
dos conhecimentos técnicos
multiplicam-se, mas em benefício dos
seus proprietários, enquanto a
situação real das populações que
vivem sob tais influxos, e quase
sempre na sua ignorância,



permanece imutável e sem efetivas
possibilidades de emancipação.

72. Às vezes, também a paz corre o
risco de ser considerada como uma
produção técnica, fruto apenas de
acordos entre governos ou de
iniciativas tendentes a assegurar
ajudas econômicas eficientes. É
verdade que aconstrução da paz
exige um constante tecimento de
contatos diplomáticos, intercâmbios
econômicos e tecnológicos, encontros
culturais, acordos sobre projetos
comuns, e também a assunção de
empenhos compartilhados para
conter as ameaças de tipo bélico e
cercear à nascença eventuais
tentações terroristas. Mas, para que
tais esforços possam produzir efeitos
duradouros, é necessário que se
apoiem sobre valores radicados na
verdade da vida. Por outras palavras,
é preciso ouvir a voz das populações
interessadas e atender à situação
delas para interpretar



adequadamente os seus anseios. De
certo modo, deve-se colocar em
continuidade com o esforço anónimo
de tantas pessoas decididamente
comprometidas a promover o
encontro entre os povos e a
favorecer o desenvolvimento
partindo do amor e da compreensão
recíproca. Entre tais pessoas,
contam-se também fiéis cristãos,
empenhados na grande tarefa de dar
ao desenvolvimento e à paz um
sentido plenamente humano.

73. Ligada ao desenvolvimento
tecnológico está a crescente presença
dosmeios de comunicação social. Já é
quase impossível imaginar a
existência da família humana sem
eles. No bem e no mal, estão de tal
modo encarnados na vida do mundo,
que parece verdadeiramente
absurda a posição de quantos
defendem a sua neutralidade,
reivindicando em consequência a
sua autonomia relativamente à



moral que diria respeito às pessoas.
Muitas vezes tais perspectivas, que
enfatizam a natureza estritamente
técnica dos mass media, de fato
favorecem a sua subordinação a
cálculos econômicos, ao intuito de
dominar os mercados e, não último,
ao desejo de impor parâmetros
culturais em função de projetos de
poder ideológico e político. Dada a
importância fundamental que têm
na determinação de alterações no
modo de ler e conhecer a realidade e
a própria pessoa humana, torna-se
necessária uma atenta reflexão sobre
a sua influência principalmente na
dimensão ético-cultural da
globalização e do desenvolvimento
solidário dos povos. Como requerido
por uma correta gestão da
globalização e do desenvolvimento, o
sentido e a finalidade dos mass media
devem ser buscados no fundamento
antropológico. Isto quer dizer que os
mesmos podem tornar-seocasião de
humanização, não só quando, graças



ao desenvolvimento tecnológico,
oferecem maiores possibilidades de
comunicação e de informação, mas
também e sobretudo quando são
organizados e orientados à luz de
uma imagem da pessoa e do bem
comum que traduza os seus valores
universais. Os meios de comunicação
social não favorecem a liberdade
nem globalizam o desenvolvimento e
a democracia para todos
simplesmente porque multiplicam as
possibilidades de interligação e
circulação das ideias; para alcançar
tais objetivos, é preciso que estejam
centrados na promoção da dignidade
das pessoas e dos povos, animados
expressamente pela caridade e
colocados ao serviço da verdade, do
bem e da fraternidade natural e
sobrenatural. De fato, na
humanidade, a liberdade está
intrinsecamente ligada a estes
valores superiores. Osmass media
podem constituir uma válida ajuda
para fazer crescer a comunhão da



família humana e o ethos das
sociedades, quando se tornam
instrumentos de promoção da
participação universal na busca
comum daquilo que é justo.

74. Hoje, um campo primário e
crucial da luta cultural entre o
absolutismo da técnica e a
responsabilidade moral do homem é
o da bioética, onde se joga
radicalmente a própria possibilidade
de um desenvolvimento humano
integral. Trata-se de um âmbito
delicadíssimo e decisivo, onde
irrompe, com dramática intensidade,
a questão fundamental de saber se o
homem se produziu por si mesmo ou
depende de Deus. As descobertas
científicas neste campo e as
possibilidades de intervenção técnica
parecem tão avançadas que impõem
a escolha entre estas duas
concepções: a da razão aberta à
transcendência ou a da razão
fechada na imanência. Está-se



perante uma opção decisiva. No
entanto a concepção racional da
tecnologia centrada sobre si mesma
apresenta-se como irracional, porque
implica uma decidida rejeição do
sentido e do valor. Não é por acaso
que a posição fechada à
transcendência se defronta com a
dificuldade de pensar como tenha
sido possível do nada ter brotado o
ser e do acaso ter nascido a
inteligência[153]. Face a estes
dramáticos problemas, razão e fé
ajudam-se mutuamente; e só
conjuntamente salvarão o
homem:fascinada pela pura
tecnologia, a razão sem a fé está
destinada a perder-se na ilusão da
própria omnipotência, enquanto a fé
sem a razão corre o risco do
alheamento da vida concreta das
pessoas[154].

75. Paulo VI já tinha reconhecido e
indicado o horizonte mundial da
questão social[155]. Prosseguindo

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn153
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn154
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn155


por esta estrada, é preciso afirmar
que hoje a questão social se tornou
radicalmente antropológica,
enquanto toca o próprio modo não só
de conceber, mas também de
manipular a vida, colocada cada vez
mais nas mãos do homem pelas
biotecnologias. A fecundaçãoin vitro,
a pesquisa sobre os embriões, a
possibilidade da clonagem e
hibridação humana nascem e
promovem-se na atual cultura do
desencanto total, que pensa ter
desvendado todos os mistérios
porque já se chegou à raiz da vida.
Aqui o absolutismo da técnica
encontra a sua máxima expressão.
Em tal cultura, a consciência é
chamada apenas a registar uma
mera possibilidade técnica. Contudo
não se podem minimizar os cenários
inquietantes para o futuro do
homem e os novos e poderosos
instrumentos que a “cultura da
morte” tem à sua disposição. À difusa
e trágica chaga do aborto poder-se-ia



juntar no futuro — embora sub-
repticiamente já esteja presente in
nuce — uma sistemática planificação
eugenética dos nascimentos. No
extremo oposto, vai abrindo caminho
umamens eutanasica, manifestação
não menos abusiva de domínio sobre
a vida, que é considerada, em certas
condições, como não digna de ser
vivida. Por detrás destes cenários
encontram-se posições culturais
negacionistas da dignidade humana.
Por sua vez, estas práticas estão
destinadas a alimentar uma
concepção material e mecanicista da
vida humana. Quem poderá medir os
efeitos negativos de tal mentalidade
sobre o desenvolvimento? Como
poderá alguém maravilhar-se com a
indiferença diante de situações
humanas de degradação, quando se
comporta indiferentemente com o
que é humano e com aquilo que não
o é? Maravilha a seleção arbitrária
do que hoje é proposto como digno
de respeito: muitos, prontos a



escandalizar-se por coisas marginais,
parecem tolerar injustiças inauditas.
Enquanto os pobres do mundo batem
às portas da opulência, o mundo rico
corre o risco de deixar de ouvir tais
apelos à sua porta por causa de uma
consciência já incapaz de reconhecer
o humano. Deus revela o homem ao
homem; a razão e a fé colaboram
para lhe mostrar o bem, desde que o
queira ver; a lei natural, na qual
reluz a Razão criadora, indica a
grandeza do homem, mas também a
sua miséria quando ele desconhece o
apelo da verdade moral.

76. Um dos aspectos do espírito
tecnicista moderno é palpável na
propensão a considerar os problemas
e as moções ligados à vida interior
somente do ponto de vista
psicológico, chegando-se mesmo ao
reducionismo neurológico. Assim
esvazia-se a interioridade do homem
e, progressivamente, vai-se perdendo
a noção da consistência ontológica da



alma humana, com as profundidades
que os Santos souberam pôr a
descoberto.O problema do
desenvolvimento está estritamente
ligado também com a nossa
concepção da alma do homem, uma
vez que o nosso eu acaba muitas
vezes reduzido ao psíquico, e a saúde
da alma é confundida com o bem-
estar emotivo. Na base, estas
reduções têm uma profunda
incompreensão da vida espiritual e
levam-nos a ignorar que o
desenvolvimento do homem e dos
povos depende verdadeiramente
também da solução dos problemas
de carácter espiritual. Além do
crescimento material, o
desenvolvimento deve incluir o
espiritual, porque a pessoa humana é
“um ser uno, composto de alma e
corpo”[156], nascido do amor criador
de Deus e destinado a viver
eternamente. O ser humano
desenvolve-se quando cresce no
espírito, quando a sua alma se

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn156


conhece a si mesma e apreende as
verdades que Deus nela imprimiu em
gérmen, quando dialoga consigo
mesma e com o seu Criador. Longe
de Deus, o homem vive inquieto e
está mal. A alienação social e
psicológica e as inúmeras neuroses
que caracterizam as sociedades
opulentas devem-se também a causas
de ordem espiritual. Uma sociedade
do bem-estar, materialmente
desenvolvida mas oprimente para a
alma, de per si não está orientada
para o autêntico desenvolvimento.
As novas formas de escravidão da
droga e o desespero em que caem
tantas pessoas têm uma explicação
não só sociológica e psicológica, mas
essencialmente espiritual. O vazio
em que a alma se sente abandonada,
embora no meio de tantas terapias
para o corpo e para o psíquico, gera
sofrimento.Não há desenvolvimento
pleno nem bem comum universal sem
o bem espiritual e moral das pessoas,



consideradas na sua totalidade de
alma e corpo.

77. O absolutismo da técnica tende a
produzir uma incapacidade de
perceber aquilo que não se explica
meramente pela matéria; e, no
entanto, todos os homens
experimentam os numerosos
aspectos imateriais e espirituais da
sua vida. Conhecer não é um ato
apenas material, porque o conhecido
esconde sempre algo que está para
além do dado empírico. Todo o nosso
conhecimento, mesmo o mais
simples, é sempre um pequeno
prodígio, porque nunca se explica
completamente com os instrumentos
materiais que utilizamos. Em cada
verdade, há sempre mais do que nós
mesmos teríamos esperado; no amor
que recebemos, há sempre qualquer
coisa que nos surpreende. Não
deveremos cessar jamais de
maravilhar-nos diante destes
prodígios. Em cada conhecimento e



em cada ato de amor, a alma do
homem experimenta um “extra” que
se assemelha muito a um dom
recebido, a uma altura para a qual
nos sentimos atraídos. Também o
desenvolvimento do homem e dos
povos se coloca a uma tal altura, se
considerarmos a dimensão espiritual
que deve necessariamente conotar
aquele para que possa ser autêntico.
Este requer olhos novos e um
coração novo, capaz de superar a
visão materialista dos acontecimentos
humanos e entrever no
desenvolvimento um “mais além”
que a técnica não pode dar. Por este
caminho, será possível perseguir
aquele desenvolvimento humano
integral que tem o seu critério
orientador na força propulsora da
caridade na verdade.

CONCLUSÃO

78. Sem Deus, o homem não sabe
para onde ir e não consegue sequer



compreender quem é. Perante os
enormes problemas do
desenvolvimento dos povos que
quase nos levam ao desânimo e à
rendição, vem em nosso auxílio a
palavra do Senhor Jesus Cristo que
nos torna cientes deste dado
fundamental: “Sem Mim, nada
podeis fazer” (Jo 15, 5), e encoraja:
“Eu estarei sempre convosco, até ao
fim do mundo” (Mt 28, 20). Diante da
vastidão do trabalho a realizar,
somos apoiados pela fé na presença
de Deus junto daqueles que se unem
no seu nome e trabalham pela
justiça. Paulo VI recordou-nos,
naPopulorum progressio, que o
homem não é capaz de gerir sozinho
o próprio progresso, porque não
pode por si mesmo fundar um
verdadeiro humanismo. Somente se
pensarmos que somos chamados,
enquanto indivíduos e comunidade,
a fazer parte da família de Deus
como seus filhos, é que seremos
capazes de produzir um novo

https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html


pensamento e exprimir novas
energias ao serviço de um
verdadeiro humanismo integral. Por
isso, a maior força ao serviço do
desenvolvimento é um humanismo
cristão [157] que reavive a caridade e
que se deixe guiar pela verdade,
acolhendo uma e outra como dom
permanente de Deus. A
disponibilidade para Deus abre à
disponibilidade para os irmãos e
para uma vida entendida como
tarefa solidária e jubilosa. Pelo
contrário, a reclusão ideológica a
Deus e o ateísmo da indiferença, que
esquecem o Criador e correm o risco
de esquecer também os valores
humanos, contam-se hoje entre os
maiores obstáculos ao
desenvolvimento.O humanismo que
exclui Deus é um humanismo
desumano. Só um humanismo aberto
ao Absoluto pode guiar-nos na
promoção e realização de formas de
vida social e civil — no âmbito das
estruturas, das instituições, da

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn157


cultura, doethos — preservando-nos
do risco de cairmos prisioneiros das
modas do momento. É a consciência
do Amor indestrutível de Deus que
nos sustenta no fadigoso e exaltante
compromisso a favor da justiça, do
desenvolvimento dos povos, por
entre êxitos e fracassos, na busca
incessante de ordenamentos retos
para as realidades humanas. O amor
de Deus chama-nos a sair daquilo que
é limitado e não definitivo, dá-nos
coragem de agir continuando a
procurar o bem de todos, ainda que
não se realize imediatamente e
aquilo que conseguimos atuar — nós
e as autoridades políticas e os
operadores econômicos — seja
sempre menos de quanto
anelamos[158]. Deus dá-nos a força
de lutar e sofrer por amor do bem
comum, porque Ele é o nosso Tudo, a
nossa esperança maior.

79.O desenvolvimento tem
necessidade de cristãos com os braços

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn158


levantados para Deus em atitude de
oração, cristãos movidos pela
consciência de que o amor cheio de
verdade — caritas in veritate –, do
qual procede o desenvolvimento
autêntico, não o produzimos nós,
mas é-nos dado. Por isso, inclusive
nos momentos mais difíceis e
complexos, além de reagir
conscientemente devemos sobretudo
referir-nos ao seu amor. O
desenvolvimento implica atenção à
vida espiritual, uma séria
consideração das experiências de
confiança em Deus, de fraternidade
espiritual em Cristo, de entrega à
providência e à misericórdia divina,
de amor e de perdão, de renúncia a si
mesmo, de acolhimento do próximo,
de justiça e de paz. Tudo isto é
indispensável para transformar os
“corações de pedra” em “corações de
carne” (Ez 36, 26), para tornar
“divina” e consequentemente mais
digna do homem a vida sobre a terra.
Tudoisto é do homem, porque o



homem é sujeito da própria
existência; e ao mesmo tempoé de
Deus, porque Deus está no princípio
e no fim de tudo aquilo que tem
valor e redime: “quer o mundo, quer
a vida, quer a morte, quer o presente,
quer o futuro, tudo é vosso; mas vós
sois de Cristo, e Cristo é de Deus” (1
Cor 3, 22-23). A ânsia do cristão é que
toda a família humana possa invocar
a Deus como o “Pai nosso”.
Juntamente com o Filho unigênito,
possam todos os homens aprender a
rezar ao Pai e a pedir-Lhe, com as
palavras que o próprio Jesus nos
ensinou, para O saber santificar
vivendo segundo a sua vontade, e
depois ter o pão necessário para cada
dia, a compreensão e a generosidade
com quem nos ofendeu, não ser
postos à prova além das suas forças e
ver-se livres do mal (cf.Mt 6, 9-13).

No final do Ano Paulino, apraz-me
formular os seguintes votos com
palavras do Apóstolo tiradas da sua 



Carta aos Romanos: “Que a vossa
caridade seja sincera, aborrecendo o
mal e aderindo ao bem. Amai-vos uns
aos outros com amor fraternal,
adiantando-vos em honrar uns aos
outros» (12, 9-10). Que a Virgem
Maria, proclamada por Paulo VI 
Mater Ecclesiæ e honrada pelo povo
cristão comoSpeculum Iustitiæ
eRegina Pacis, nos proteja e obtenha,
com a sua intercessão celeste, a
força, a esperança e a alegria
necessárias para continuarmos a
dedicar-nos com generosidade ao
compromisso de realizar o
“desenvolvimento integral do homem
todo e de todos os homens”[159].

Dado em Roma, junto de São Pedro,
no dia 29 de Junho — Solenidade dos
Santos Apóstolos Pedro e Paulo — do
ano de 2009, quinto do meu
Pontificado.

https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn159


pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/caritas-in-
veritate/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/pt-br/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/pt-br/article/caritas-in-veritate/

	"Caritas in veritate"

