opusdei.org

"Caritas in veritate"

Carta enciclica escrita pelo Papa
Bento XVI sobre o
desenvolvimento humano
integral na caridade e na
verdade, assinada no passado
dia 29 de Junho, solenidade de
Sdo Pedro e Sao Paulo.

17/07/2009

1. A caridade na verdade, que Jesus
Cristo testemunhou com a sua vida
terrena e sobretudo com a sua morte
e ressurreicdo, é a forca propulsora
principal para o verdadeiro
desenvolvimento de cada pessoa e da



humanidade inteira. O amor —
“caritas” — é uma forca
extraordindria, que impele as
pessoas a comprometerem-se, com
coragem e generosidade, no campo
da justica e da paz. £ uma forca que
tem a sua origem em Deus, Amor
eterno e Verdade absoluta. Cada um
encontra o bem proprio, aderindo ao
projeto que Deus tem para ele a fim
de o realizar plenamente: com efeito,
é em tal projeto que encontra a
verdade sobre si mesmo e, aderindo
a ela, torna-se livre (cf.jo 8, 32). Por
isso, defender a verdade, propo-la
com humildade e conviccéo e
testemunha-la na vida sdo formas
exigentes e imprescindiveis de
caridade. Esta, de fato, “rejubila com
a verdade” (I Cor 13, 6). Todos os
homens sentem o impulso interior
para amar de maneira auténtica:
amor e verdade nunca desaparecem
de todo neles, porque sdo a vocacao
colocada por Deus no coracdo e na
mente de cada homem. Jesus Cristo



purifica e liberta das nossas
caréncias humanas a busca do amor
e da verdade e desvenda-nos, em
plenitude, a iniciativa de amor e o
projeto de vida verdadeira que Deus
preparou para nos. Em Cristo,
acaridade na verdade torna-se o
Rosto da sua Pessoa, uma vocacdo a
nos dirigida para amarmos 0S N0ssos
irmdos na verdade do seu projeto. De
fato, Ele mesmo é a Verdade (cf.jo 14,
6).

2. A caridade é a via mestra da
doutrina social da Igreja. As diversas
responsabilidades e compromissos
por ela delineados derivam da
caridade, que é — como ensinou
Jesus — a sintese de toda a Lei (cf. Mt
22, 36-40). A caridade da verdadeira
substancia a relacdo pessoal com
Deus e com 0 proximo; é o principio
ndo so6 das micro relacdes
estabelecidas entre amigos, na
familia, no pequeno grupo, mas
também das macro relagdes como



relacionamentos sociais, econdémicos,
politicos. Para a Igreja — instruida
pelo Evangelho —, a caridade é tudo
porque, como ensina Sao Joao (cf.1 Jo
4, 8.16) e como recordei na minha
primeira carta enciclica, “Deus é
caridade” (Deus caritas est):da
caridade de Deus tudo provém, por ela
tudo toma forma, para ela tudo tende.
A caridade é o dom maior que Deus
concedeu aos homens; é sua
promessa e nossa esperanca.

Estou ciente dos desvios e
esvaziamento de sentido que a
caridade ndo cessa de enfrentar com
o risco, dai resultante, de ser mal-
entendida, de exclui-la da vida ética
e, em todo o caso, de impedir a sua
correta valorizacdo. Nos ambitos
social, juridico, cultural, politico e
econdmico, ou seja, nos contextos
mais expostos a tal perigo, ndo é
dificil ouvir declarar a sua
irrelevancia para interpretar e
orientar as responsabilidades



morais. Daqui a necessidade de
conjugar a caridade com a verdade,
ndo so na direcdo assinalada por Sdo
Paulo da “veritas in caritate” (Ef 4,
15), mas também na direc¢do inversa
e complementar da “caritas in
veritate”. A verdade deve ser
procurada, encontrada e expressa na
“economia” da caridade, mas esta
por sua vez deve ser compreendida,
avaliada e praticada sob a luz da
verdade. Deste modo teremos nédo
apenas prestado um servico a
caridade, iluminada pela verdade,
mas também contribuido para
acreditar a verdade, mostrando o seu
poder de autenticacdo e persuasao
na vida social concreta. Fato este que
se deve ter bem em conta hoje, num
contexto social e cultural que
relativiza a verdade, aparecendo
muitas vezes negligente se ndo
mesmo refratario a mesma.

3. Pela sua estreita ligacdo com a
verdade, a caridade pode ser



reconhecida como expressao
auténtica de humanidade e como
elemento de importancia
fundamental nas relagdes humanas,
nomeadamente de natureza publica.
SO0 na verdade é que a caridade refulge
e pode ser autenticamente vivida. A
verdade € luz que da sentido e valor
a caridade. Esta luz é
simultaneamente a luz da razéo e a
da fé, atraves das quais a inteligéncia
chega a verdade natural e
sobrenatural da caridade: identifica
o seu significado de doacgao,
acolhimento e comunhdo. Sem
verdade, a caridade cai no
sentimentalismo. O amor torna-se
um invoélucro vazio, que se pode
encher arbitrariamente. E o risco
fatal do amor numa cultura sem
verdade; acaba prisioneiro das
emocoes e opinides contingentes dos
individuos, uma palavra abusada e
adulterada chegando a significar o
oposto do que € realmente. A
verdade liberta a caridade dos



estrangulamentos do emotivismo,
que a despoja de conteudos
relacionais e sociais, e do fideismo,
que a priva de amplitude humana e
universal. Na verdade, a caridade
reflete a dimensao simultaneamente
pessoal e publica da fé no Deus
biblico, que é conjuntamente “Agdpe”
e “Logos”: Caridade e Verdade, Amor
e Palavra.

4. Porque repleta de verdade, a
caridade pode ser compreendida
pelo homem na sua riqueza de
valores, partilhada e comunicada.
Com efeito,a verdade é “logos” que
cria “dia-logos” e, consequentemente,
comunicac¢do e comunhdo. A
verdade, fazendo sair os homens das
opinides e sensacdes subjetivas,
permite-lhes ultrapassar
determinacdes culturais e historicas
para se encontrarem na avaliacdo do
valor e substancia das coisas. A
verdade abre e une as inteligéncias
no logos do amor: tal é o anuncio e o



testemunho cristdo da caridade. No
atual contexto social e cultural, em
que aparece generalizada a
tendéncia de relativizar a verdade,
viver a caridade na verdade leva a
compreender que a adesdo aos
valores do cristianismo é um
elemento util e mesmo indispensavel
para a construcdo duma boa
sociedade e dum verdadeiro
desenvolvimento humano integral.
Um cristianismo de caridade sem
verdade pode ser facilmente
confundido com uma reserva de
bons sentimentos, uteis para a
conviveéncia social, mas marginais.
Deste modo, deixaria de haver
verdadeira e propriamente lugar
para Deus no mundo. Sem a verdade,
a caridade acaba confinada num
ambito restrito e carecido de
relagdes; fica excluida dos projetos e
processos de construcdo dum
desenvolvimento humano de alcance
universal, no dialogo entre o saber e
a realizacao pratica.



5. A caridade é amor recebido e
dado; é “graca” (charis). A sua
nascente é o amor fontal do Pai pelo
Filho no Espirito Santo. E amor que,
pelo Filho, desce sobre nés. E amor
criador, pelo qual existimos; amor
redentor, pelo qual somos recriados.
Amor revelado e vivido por Cristo
(cf.Jo 13, 1), é “derramado em nossos
coracgoes pelo Espirito Santo” (Rm 5,
5). Destinatarios do amor de Deus, os
homens sdo constituidos sujeitos de
caridade, chamados a fazerem-se
eles mesmos instrumentos da graca,
para difundir a caridade de Deus e
tecer redes de caridade.

A esta dinamica de caridade recebida
e dada, prop0e-se dar resposta a
doutrina social da Igreja.Tal doutrina
é “caritas in veritate in re sociali”, ou
seja, proclamacao da verdade do
amor de Cristo na sociedade; é
servico da caridade, mas na verdade.
Esta preserva e exprime a forca
libertadora da caridade nas



vicissitudes sempre novas da
histéria. E a0 mesmo tempo verdade
da fé e da razdo, na distincao e,
conjuntamente, sinergia destes dois
ambitos cognitivos. O
desenvolvimento, o bem-estar social,
uma solucdo adequada dos graves
problemas socioecondmicos que
afligem a humanidade precisam
desta verdade. Mais ainda,
necessitam que tal verdade seja
amada e testemunhada. Sem
verdade, sem confian¢a e amor pelo
que é verdadeiro, ndo ha consciéncia
e responsabilidade social, e a
atividade social acaba a mercé de
interesses privados e logicas de
poder, com efeitos desagregadores
na sociedade, sobretudo numa
sociedade em vias de globalizacdo
que atravessa momentos dificeis
como o0s atuais.

6. “Caritas in veritate” é um principio
a volta do qual gira a doutrina social
da Igreja, principio que ganha forma



operativa em critérios orientadores
da acdo moral. Destes, desejo
lembrar dois em particular,
requeridos especialmente pelo
compromisso em prol do
desenvolvimento numa sociedade
em vias de globalizacao: a justica e o
bem comum.

Em primeiro lugar, a justica. Ubi
societas, ibi ius: cada sociedade
elabora um sistema proprio de
justica.A caridade supera a justiga,
porque amar € dar, oferecer ao outro
do que € “meu”; mas nunca existe
sem a justica, que induz a dar ao
outro o que € “dele”, o que lhe
pertence em razdo do seu ser e do
seu agir. Ndo posso “dar” ao outro do
que é meu, sem antes lhe ter dado
aquilo que lhe compete por justica.
Quem ama os outros com caridade é,
antes de mais nada, justo para com
eles. A justica ndo s6 ndo é alheia a
caridade, ndo s6 ndo é um caminho
alternativo ou paralelo a caridade,



mas € “inseparavel da caridade”[1],
é-lhe intrinseca. A justica é o
primeiro caminho da caridade ou,
como chegou a dizer Paulo VI, “a
medida minima” dela[2], parte
integrante daquele amor “por acdes e
em verdade” (1 Jo 3, 18) a que nos
exorta o apostolo Jodo. Por um lado,
a caridade exige a justica: o
reconhecimento e o respeito dos
legitimos direitos dos individuos e
dos povos. Aquela empenha-se na
construcao da “cidade do homem”
segundo o direito e a justica. Por
outro, a caridade supera a justica e
completa-a com a logica do dom e do
perdao[3]. A “cidade do homem” ndo
se move apenas por relacdes feitas de
direitos e de deveres, mas antes e
sobretudo por relacdes de
gratuidade, misericordia e
comunhdo. A caridade manifesta
sempre, mesmo nas relacoes
humanas, o amor de Deus; da valor
teologal e salvifico a todo o empenho
de justica no mundo.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn1
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn2
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn3

7. Depois, é preciso ter em grande
consideracdo obem comum. Amar
alguém é querer o seu bem e
trabalhar eficazmente pelo mesmo.
Ao lado do bem individual, existe um
bem ligado a vida social das pessoas:
o bem comum. E 0 bem daquele
“nos-todos”, formado por individuos,
familias e grupos intermédios que se
unem em comunidade social[4]. Ndo
€ um bem procurado por si mesmo,
mas para as pessoas que fazem parte
da comunidade social e que, s0 nela,
podem realmente e com maior
eficacia obter o proprio bem.
Querero bem comum e trabalhar por
ele éexigéncia de justica e de
caridade. Comprometer-se pelo bem
comum é, por um lado, cuidar e, por
outro, valer-se daquele conjunto de
institui¢bes que estruturam juridica,
civil, politica e culturalmente a vida
social, que deste modo toma a forma
depalis, cidade. Ama-se tanto mais
eficazmente o proximo, quanto mais
se trabalha em prol de um bem


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn4

comum que dé resposta também as
suas necessidades reais. Todo o
cristdo é chamado a esta caridade,
conforme a sua vocacdo e segundo as
possibilidades que tem de incidéncia
na polis. Este é o caminho
institucional — podemos mesmo
dizer politico — da caridade, ndo
menos qualificado e incisivo do que o
é a caridade que vai diretamente ao
encontro do proximo, fora das
mediacOes institucionais da palis.
Quando o empenho pelo bem comum
¢ animado pela caridade, tem uma
valéncia superior a do empenho
simplesmente secular e politico.
Aquele, como todo o empenho pela
justica, inscreve-se no testemunho da
caridade divina que, agindo no
tempo, prepara o eterno. A acdo do
homem sobre a terra, quando é
inspirada e sustentada pela caridade,
contribui para a edificacdo daquela
cidade universalde Deus que é a meta
para onde caminha a historia da
familia humana. Numa sociedade em



vias de globalizacdo, o bem comum e
0 empenho em seu favor ndo podem
deixar de assumir as dimensdes da
familia humana inteira, ou seja, da
comunidade dos povos e das
nacoOes[5], para dar forma de
unidade e paz acidade do homem e
torna-la em certa medida
antecipacdo que prefigura a cidade
de Deus sem barreiras.

8. Ao publicar a enciclica Populorum
progressio em 1967, o meu venerado
predecessor Paulo VI iluminou o
grande tema do desenvolvimento dos
povos com o esplendor da verdade e
com a luz suave da caridade de
Cristo. Afirmou que o anuncio de
Cristo é o primeiro e principal fator
de desenvolvimento [6] e deixou-nos
a recomendacdo de caminhar pela
estrada do desenvolvimento com
todo o0 nosso coracdo e com toda a
nossa inteligéncia[7], ou seja, com o
ardor da caridade e a sapiéncia da
verdade. E a verdade originéria do


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn5
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn6
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn7

amor de Deus — graca a nds
concedida — que abre ao dom a
nossa vida e torna possivel esperar
num “desenvolvimento do homem
todo e de todos os homens”[8], numa
passagem “de condi¢cdes menos
humanas a condi¢des mais
humanas”[9], que se obtém vencendo
as dificuldades que inevitavelmente
se encontram ao longo do caminho.

Passados mais de quarenta anos da
publicacgdo da referida enciclica,
pretendo prestar homenagem e
honrar a memoria do grande
Pontifice Paulo VI, retomando os seus
ensinamentos sobre o
desenvolvimento humano integral e
colocando-me na senda pelos
mesmos tracada para os atualizar
nos dias que correm. Este processo
de atualizacdo teve inicio com a
enciclicaSollicitudo rei socialis do
Servo de Deus Jodo Paulo II, que
desse modo quis comemorar a
Populorum progressio no vigésimo


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn8
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn9
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

aniversdario da sua publicacdo. Até
entdo, semelhante comemoracao
tinha-se reservado apenas para
aRerum novarum. Passados outros
vinte anos, exprimo a minha
conviccdo de que aPopulorum
progressio merece ser considerada
como “a Rerum novarum da época
contemporanea”, que ilumina o
caminho da humanidade em vias de
unificacgdo.

9. O amor na verdade —caritas in
veritate — é um grande desafio para
a Igreja num mundo em crescente e
incisiva globalizac¢do. O risco do
nosso tempo € que, a real
interdependéncia dos homens e dos
povos, ndo corresponda a interacao
ética das consciéncias e das
inteligéncias, da qual possa resultar
um desenvolvimento
verdadeiramente humano. S6
através dacaridade, iluminada pela
luz da razdo e da fé, é possivel
alcancar objetivos de


https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

desenvolvimento dotados de uma
valéncia mais humana e
humanizadora. A partilha dos bens e
recursos, da qual deriva o auténtico
desenvolvimento, ndo é assegurada
pelo simples progresso técnico e por
meras relacdes de conveniéncia, mas
pelo potencial de amor que vence o
mal com o bem (cf. Rm 12, 21) e abre
a reciprocidade das consciéncias e
das liberdades.

A Igreja ndo tem solugdes técnicas
para oferecer [10] e ndo pretende “de
modo algum imiscuir-se na politica
dos Estados”[11]; mas tem uma
missdo ao servico da verdade para
cumprir, em todo o tempo e
contingéncia, a favor de uma
sociedade a medida do homem, da
sua dignidade, da sua vocacdo. Sem
verdade, cai-se numa visdo empirista
e céptica da vida, incapaz de se
elevar acima da acdo porque nao
esta interessada em identificar os
valores — as vezes nem sequer oS


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn10
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn11

significados — pelos quais julga-la e
orienta-la. A fidelidade ao homem
exigea fidelidade a verdade, a Unica
que égarantia de liberdade (cf.jo 8,
32)e da possibilidade dum
desenvolvimento humano integral. £
por isso que a Igreja a procura,
anuncia incansavelmente e
reconhece em todo o lado onde a
mesma se apresente. Para a Igreja,
esta missdo ao servico da verdade é
irrenunciavel. A sua doutrina social é
um momento singular deste anuncio:
€ servico a verdade que liberta.
Aberta a verdade, qualquer que seja
o saber donde provenha, a doutrina
social da Igreja acolhe-a, compde
numa unidade os fragmentos em que
frequentemente a encontra, e serve-
lhe de medianeira na vida sempre
nova da sociedade dos homens e dos
povos[12].

CAPITULO I


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn12

A MENSAGEM DA POPULORUM
PROGRESSIO

10. A releitura da Populorum
progressio, mais de quarenta anos
depois da sua publicacdo, incita a
permanecer fiéis a sua mensagem de
caridade e de verdade, considerando-
a no ambito do magistério especifico
de Paulo VI e, mais em geral, dentro
da tradicdo da doutrina social da
Igreja. Depois ha que avaliar os
termos diferentes em que hoje,
diversamente de entdo, se coloca o
problema do desenvolvimento. Por
isso, 0 ponto de vista correto € o
daTradigdo da fé apostolical13],
patrimonio antigo e novo, fora do
qual aPopulorum progressio seria um
documento sem raizes e as questoes
do desenvolvimento ficariam
reduzidas unicamente a dados
sociologicos.

11. A publicacdo daPopulorum
progressio deu-se imediatamente


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn13
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

depois da conclusdo do Concilio
Ecuménico Vaticano II. A propria
enciclica sublinha, nos primeiros
paragrafos, a sua relacdo intima com
o Concilio[14]. Vinte anos depois, era
Jodo Paulo II que destacava,
naSollicitudo rei socialis, a fecunda
relacdo daquela enciclica com o
Concilio, particularmente com a
constituicdo pastoral Gaudium et
spes[15]. Desejo, também eu, lembrar
aqui a importancia que o Concilio
Vaticano II teve na enciclica de Paulo
VI e em todo o sucessivo magistério
social dos Sumos Pontifices. O
Concilio aprofundou aquilo que
desde sempre pertence a verdade da
fé, ou seja, que a Igreja, estando ao
servico de Deus, serve o mundo em
termos de amor e verdade. Foi
precisamente desta perspectiva que
partiu Paulo VI para nos comunicar
duas grandes verdades. A primeira é
quea Igreja inteira, em todo o seu ser
e agir, quando anuncia, celebra e atua
na caridade, tende a promover o


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn14
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn15

desenvolvimento integral do homem.
Ela tem um papel publico que nédo se
esgota nas suas atividades de
assisténcia ou de educacdo, mas
revela todas as suas energias ao
servico da promocdo do homem e da
fraternidade universal quando pode
usufruir de um regime de liberdade.
Em ndo poucos casos, tal liberdade
vé-se impedida por proibicoes e
perseguicoes; ou entdo é limitada,
quando a presenca publica da Igreja
fica reduzida unicamente as suas
atividades sociocaritativas. A
segunda verdade é queo auténtico
desenvolvimento do homem diz
respeito unitariamente a totalidade da
pessoa em todas as suas
dimensoes[16]. Sem a perspectiva
duma vida eterna, o progresso
humano neste mundo fica privado de
respiro. Fechado dentro da historia,
estd sujeito ao risco de reduzir-se a
simples incremento do ter; deste
modo, a humanidade perde a
coragem de permanecer disponivel


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn16

para os bens mais altos, para as
grandes e altruistas iniciativas
solicitadas pela caridade universal. O
homem ndo se desenvolve apenas
com as suas proprias forcas, nem o
desenvolvimento é algo que se lhe
possa dar simplesmente de fora.
Muitas vezes, ao longo da historia,
pensou-se que era suficiente a
criacdo de institui¢fes para garantir
a humanidade a satisfacdo do direito
ao desenvolvimento. Infelizmente foi
depositada excessiva confianga em
tais instituicdes, como se estas
pudessem conseguir
automaticamente o objetivo
desejado. Na realidade, as
instituicdes sozinhas ndo bastam,
porque o desenvolvimento humano
integral é primariamente vocacao e,
por conseguinte, exige uma livre e
solidaria assuncao de
responsabilidade por parte de todos.
Além disso, tal desenvolvimento
requer uma visdo transcendente da
pessoa, tem necessidade de Deus:



sem Ele, o desenvolvimento é negado
ou acaba confiado unicamente as
maos do homem, que cai na
presuncdo da auto salvacdo e acaba
por fomentar um desenvolvimento
desumanizado. Alids, s6 o encontro
com Deus permite deixar de “ver no
outro sempre e apenas o outro”[17],
para reconhecer nele a imagem
divina, chegando assim a descobrir
verdadeiramente o outro e a maturar
um amor que “se torna cuidado do
outro e pelo outro”[18].

12. A ligacdo entre a Populorum
progressio e o Concilio Vaticano II
ndo representa um corte entre o
magistério social de Paulo VI e o dos
Pontifices seus predecessores, visto
que o Concilio constitui um
aprofundamento de tal magistério na
continuidade da vida da Igreja[19].
Neste sentido, ndo ajudam a clareza
certas subdivisdes abstratas da
doutrina social da Igreja, que
aplicam ao ensinamento social


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn17
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn18
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn19

pontificio categorias que lhe sdo
alheias. Ndo existem duas tipologias
de doutrina social — uma pré-
conciliar e outra pds-conciliar —,
diversas entre si, mas um unico
ensinamento, coerente e
simultaneamente sempre novo[20]. E
justo evidenciar a peculiaridade de
uma ou outra enciclica, do
ensinamento deste ou daquele
Pontifice, mas sem jamais perder de
vista a coeréncia docorpus doutrinal
inteiro[21]. Coeréncia ndo significa
reclusao num sistema, mas
sobretudo fidelidade dindmica a uma
luz recebida. A doutrina social da
Igreja ilumina, com uma luz
imutavel, os problemas novos que
vao aparecendo[22]. Isto salvaguarda
0 caracter quer permanente quer
histdrico deste “patrimonio”
doutrinal[23], o qual, com as suas
caracteristicas especificas, faz parte
da Tradigdo sempre viva da
Igreja[24]. A doutrina social esta
construida sobre o fundamento que


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn20
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn21
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn22
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn23
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn24

foi transmitido pelos Apdstolos aos
Padres da Igreja e, depois, acolhido e
aprofundado pelos grandes Doutores
cristdos. Tal doutrina remonta, em
ultima analise, ao Homem novo, ao
“ultimo Adao que Se tornou espirito
vivificante” (1 Cor 15,45) e é
principio da caridade que “nunca
acabara” (1 Cor 13, 8). E
testemunhada pelos Santos e por
quantos deram a vida por Cristo
Salvador no campo da justica e da
paz. Nela se exprime a missdo
profética que tém os Sumos
Pontifices de guiar apostolicamente a
Igreja de Cristo e discernir as novas
exigéncias da evangelizacdo. Por
estas razodes, aPopulorum progressio,
inserida na grande corrente da
Tradigao, é capaz de nos falar ainda
hoje.

13. Além da sua importante ligacdo
com toda a doutrina social da Igreja,
a Populorum progressio esta
intimamente conexa com o magistéerio


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

global de Paulo VI e, de modo
particular, com o seu magistério
social. De grande relevo foi, sem
duvida, o seu ensinamento social:
reafirmou a exigéncia
imprescindivel do Evangelho para a
construcao da sociedade segundo
liberdade e justica, na perspectiva
ideal e historica de uma civilizagao
animada pelo amor. Paulo VI
compreendeu claramente como se
tinha tornado mundial a questao
social[25] e viu a correlagdo entre o
impulso a unificacdo da humanidade
e 0 ideal cristdo de uma unica familia
dos povos, solidaria na fraternidade
comum./ndicou o desenvolvimento,
humana e cristdmente entendido,
como o coragdo da mensagem social
cristd e propos a caridade crista
como principal forca ao servico do
desenvolvimento. Movido pelo
desejo de tornar o amor de Cristo
plenamente visivel ao homem
contemporaneo, Paulo VI enfrentou
com firmeza importantes questdes


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn25

éticas, sem ceder as debilidades
culturais do seu tempo.

14. Depois, com a carta apostolica
Octogesima adveniens de 1971, Paulo
VI tratou o tema do sentido da
politica e do perigo de visdes utopicas
e ideologicas que prejudicavam a sua
qualidade ética e humana. Sao
argumentos estritamente
relacionados com o
desenvolvimento. Infelizmente as
ideologias negativas florescem
continuamente. Contra a ideologia
tecnocratica, hoje particularmente
radicada, ja Paulo VI tinha
alertado[26], ciente do grande perigo
que era confiar todo o processo do
desenvolvimento unicamente a
técnica, porque assim ficaria sem
orientacdo. A técnica, em si mesma, €
ambivalente. Se, por um lado, ha
hoje quem seja propenso a confiar-
lhe inteiramente tal processo de
desenvolvimento, por outro, assiste-
se a investida de ideologias que


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/apost_letters/documents/hf_p-vi_apl_19710514_octogesima-adveniens.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn26

negamin toto a propria utilidade do
desenvolvimento, considerado
radicalmente anti-humano e
portador somente de degradacéao.
Mas, deste modo, acaba-se por
condenar ndo apenas a maneira
errada e injusta como por vezes 0S
homens orientam o progresso, mas
também as descobertas cientificas
que entretanto, se bem usadas,
constituem uma oportunidade de
crescimento para todos. A ideia de
um mundo sem desenvolvimento
exprime falta de confianca no
homem e em Deus. Por conseguinte,
€ um grave erro desprezar as
capacidades humanas de controlar
o0s extravios do desenvolvimento ou
mesmo ignorar que o homem esta
constitutivamente inclinado para
“ser mais”. Absolutizar
ideologicamente o progresso técnico
ou entdo afagar a utopia duma
humanidade reconduzida ao estado
originario da natureza sdo dois
modos opostos de separar o



progresso da sua apreciacdo moral e,
consequentemente, da nossa
responsabilidade.

15. Outros dois documentos de Paulo
VI, embora ndo estritamente ligados
com a doutrina social — a enciclica
Humance vitee, de 25 de Julho de
1968, e a exortacgao
apostolicaEvangelii nuntiandi, de 8 de
Dezembro de 1975 —, sdo muito
importantes para delinear o sentido
plenamente humano do
desenvolvimento proposto pela Igreja.
Por isso € oportuno ler também estes
textos em relacdo com a Populorum
progressio.

A enciclicaHumanee vitce sublinha o
significado conjuntamente unitivo e
procriativo da sexualidade, pondo
assim como fundamento da
sociedade o casal, homem e mulher,
que se acolhem reciprocamente na
distingcdo e na complementaridade;
um casal, portanto, aberto a vida[27].


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn27

Ndo se trata de uma moral
meramente individual: a Humance
vitee indica os fortes lacgos existentes
entre ética da vida e ética social,
inaugurando uma tematica do
Magistério que aos poucos foi
tomando corpo em varios
documentos, sendo o mais recente a
enciclica Evangelium vitcee de Jodo
Paulo II[28]. A Igreja propde, com
vigor, esta ligacdo entre ética da vida
e ética social, ciente de que ndo pode
“ter solidas bases uma sociedade que
afirma valores como a dignidade da
pessoa, a justica e a paz, mas
contradiz-se radicalmente aceitando
e tolerando as mais diversas formas
de desprezo e violacdo da vida
humana, sobretudo se débil e
marginalizada”[29].

Por sua vez, a exortacdo apostolica
Evangelii nuntiandi tem uma relagao
muito forte com o desenvolvimento,
visto que “a evangelizacdo —
escrevia Paulo VI — ndo seria


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_25071968_humanae-vitae.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_25031995_evangelium-vitae.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn28
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn29
https://www.vatican.va/content/paul-vi/es/apost_exhortations/documents/hf_p-vi_exh_19751208_evangelii-nuntiandi.html

completa, se ndo tomasse em
consideracdo a interpelacao
reciproca que se fazem
constantemente o Evangelho e a vida
concreta, pessoal e social, do
homem™[30]. “Entre evangelizacdo e
promoc¢do humana —
desenvolvimento, libertacdo —
existem de fato lacos profundos”[31]:
partindo desta certeza, Paulo VI
ilustrava claramente a relagdo entre
0 anuncio de Cristo e a promocdo da
pessoa na sociedade.O testemunho da
caridade de Cristo através de obras de
justica, paz e desenvolvimento faz
parte da evangelizagdo, pois a Jesus
Cristo, que nos ama, interessa o
homem inteiro. Sobre estes
importantes ensinamentos, esta
fundado o aspecto missionario [32]
da doutrina social da Igreja como
elemento essencial de
evangelizacdo[33]. A doutrina social
da Igreja é anuncio e testemunho de
fé; é instrumento e lugar


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn30
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn31
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn32
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn33

imprescindivel de educacdo para a
mesma.

16. Na Populorum progressio, Paulo
VI quis dizer-nos, antes de mais
nada, que o progresso €, na sua
origem e na sua esséncia, uma
vocacdo: “Nos designios de Deus,
cada homem é chamado a
desenvolver-se, porque toda a vida €
vocagdo”[34]. E precisamente este
fato que legitima a intervencdo da
Igreja nas problematicas do
desenvolvimento. Se este tocasse
apenas aspectos técnicos da vida do
homem, e ndo o sentido do seu
caminhar na histdria juntamente
com seus irmaos, nem a individuacgao
da meta de tal caminho, a Igreja ndo
teria titulo para falar. Mas Paulo VI,
como antes dele Ledo XIII naRerum
novarum[35], estava consciente de
cumprir um dever proprio do seu
servico quando iluminava com a luz
do Evangelho as questdes sociais do
seu tempo[36].


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn34
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn35
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn36

Dizer que odesenvolvimento é
vocagdo equivale a reconhecer, por
um lado, que o mesmo nasce de um
apelo transcendente e, por outro, que
é incapaz por si mesmo de atribuir-se
0 proprio significado ultimo. Nao é
sem motivo que a palavra “vocacao”
volta a aparecer noutra passagem da
enciclica, onde se afirma: “Nao ha,
portanto, verdadeiro humanismo
sendo o aberto ao Absoluto,
reconhecendo uma vocagao que
exprime a ideia exata do que é a vida
humana”[37]. Esta visdo do
desenvolvimento € o coracdo da
Populorum progressio e motiva todas
as reflexdes de Paulo VI sobre a
liberdade, a verdade e a caridade no
desenvolvimento. F também a razio
principal por que tal enciclica
continua atual nos nossos dias.

17. A vocacgdo é um apelo que exige
resposta livre e responsavel.
Odesenvolvimento humano integral
supoe a liberdade responsavel da


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn37
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

pessoa e dos povos: nenhuma
estrutura pode garantir tal
desenvolvimento, prescindindo e
sobrepondo-se a responsabilidade
humana. Os “messianismos
fascinantes, mas construtores de
ilusdes”[38] fundam sempre as
proprias propostas na negacdo da
dimensdo transcendente do
desenvolvimento, seguros de o terem
inteiramente a sua disposicdo. Esta
falsa seguranca converte-se em
fraqueza, porque implica a sujeicdo
do homem, reduzido a categoria de
meio para o desenvolvimento,
enquanto a humildade de quem
acolhe uma vocacdo se transforma
em verdadeira autonomia, porque
torna a pessoa livre. Paulo VI nédo
tem duvidas sobre a existéncia de
obstaculos e condicionamentos que
refreiam o desenvolvimento, mas
estd seguro também de que “cada
um, sejam quais forem as influéncias
que sobre ele se exercam, permanece
o artifice principal do seu éxito ou do


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn38

seu fracasso”[39]. Esta liberdade diz
respeito ndo s6 ao desenvolvimento
que usufruimos, mas também as
situacdes de subdesenvolvimento,
que ndo sdo fruto do acaso nem de
uma necessidade histérica, mas
dependem da responsabilidade
humana. E por isso que “os povos da
fome se dirigem hoje, de modo
dramatico, aos povos da
opuléncia”[40]. Também isto é
vocacgdo, um apelo que homens livres
dirigem a homens livres em ordem a
uma assunc¢ao comum de
responsabilidade. Viva era, em Paulo
VI, a percepcdo da importancia das
estruturas econdmicas e das
instituicOes, mas era igualmente
clara nele a nocdo da sua natureza de
instrumentos da liberdade humana.
Somente se for livre € que o
desenvolvimento pode ser
integralmente humano; apenas num
regime de liberdade responsavel,
pode crescer de maneira adequada.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn39
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn40

18. Além de requerer a liberdade,
odesenvolvimento humano integral
enquanto vocagdo exige também que
se respeite a sua verdade. A vocacao
ao progresso impele os homens a
“realizar, conhecer e possuir mais,
para ser mais”[41]. Mas aqui levanta-
se 0 problema: que significa “ser
mais”? A tal pergunta responde
Paulo VI indicando a caracteristica
essencial do “desenvolvimento
auténtico”: este “deve ser integral,
quer dizer, promover todos os
homens e o homem todo”[42]. Na
concorréncia entre as varias
concepcdes do homem, presentes na
sociedade atual ainda mais
intensamente do que na de Paulo VI,
a visao crista tem a peculiaridade de
afirmar e justificar o valor
incondicional da pessoa humana e o
sentido do seu crescimento. A
vocacao crista ao desenvolvimento
ajuda a empenhar-se na promocgao
de todos os homens e do homem
todo. Escrevia Paulo VI: “O que conta


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn41
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn42

para nos é o homem, cada homem,
cada grupo de homens, até se chegar
a humanidade inteira”[43]. A fé
crista ocupa-se do desenvolvimento
sem olhar a privilégios nem posi¢6es
de poder nem mesmo aos méritos
dos cristdos — que sem duvida
existiram e existem, a par de
naturais limitagoes[44] —, mas
contando apenas com Cristo, a Quem
deve fazer referéncia toda a
auténtica vocagao ao
desenvolvimento humano integral. O
Evangelho é elemento fundamental do
desenvolvimento, porque la Cristo,
com “a propria revelacdo do mistério
do Pai e do seu amor, revela o
homem a si mesmo”[45]. Instruida
pelo seu Senhor, a Igreja perscruta os
sinais dos tempos e interpreta-os,
oferecendo ao mundo “o0 que possui
como proprio: uma visao global do
homem e da humanidade”[46].
Precisamente porque Deus
pronuncia o maior “sim” ao
homem[47], este ndo pode deixar de


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn43
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn44
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn45
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn46
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn47

se abrir a vocacdo divina para
realizar o proprio desenvolvimento.
A verdade do desenvolvimento
consiste na sua integralidade: se ndo
é desenvolvimento do homem todo e
de todo o homem, ndo é verdadeiro
desenvolvimento. Esta é a mensagem
central da Populorum progressio,
valida hoje e sempre. O
desenvolvimento humano integral
no plano natural, enquanto resposta
a uma vocacao de Deus criador[48],
procura a propria autenticagdo num
“humanismo transcendente, que leva
[0 homem] a atingir a sua maior
plenitude: tal é a finalidade suprema
do desenvolvimento pessoal”[49].
Portanto, a vocacdo crista a tal
desenvolvimento compreende tanto
0 plano natural como o plano
sobrenatural, motivo por que,
“quando Deus fica eclipsado, comeca
a esmorecer a nossa capacidade de
reconhecer a ordem natural, o fim e
0 “bem™” [50].


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn48
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn49
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn50

19. Finalmente, a concepcdo do
desenvolvimento como vocacao
inclui nele a centralidade da caridade.
Paulo VI observava, na
enciclicaPopulorum progressio, que
as causas do subdesenvolvimento
ndo sdo primariamente de ordem
material, convidando-nos a procura-
las noutras dimensdes do homem.
Em primeiro lugar, na vontade, que
muitas vezes descuida os deveres da
solidariedade. Em segundo, no
pensamento, que nem sempre sabe
orientar convenientemente o querer;
por isso, para a prossecucao do
desenvolvimento, servem
“pensadores capazes de reflexdo
profunda, em busca de um
humanismo novo, que permita ao
homem moderno o encontro de si
mesmo”[51]. E ndo é tudo; o
subdesenvolvimento tem uma causa
ainda mais importante do que a
caréncia de pensamento: é “a falta de
fraternidade entre os homens e entre
os povos”[52]. Esta fraternidade


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn51
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn52

poderd um dia ser obtida pelos
homens simplesmente com as suas
forcas? A sociedade cada vez mais
globalizada torna-nos vizinhos, mas
ndo nos faz irmdos. A razdo, por si
SO, é capaz de ver a igualdade entre
0os homens e estabelecer uma
convivéncia civica entre eles, mas
ndo consegue fundar a fraternidade.
Esta tem origem numa vocacao
transcendente de Deus Pai, que nos
amou primeiro, ensinando-nos por
meio do Filho o que é a caridade
fraterna. Ao apresentar os varios
niveis do processo de
desenvolvimento do homem, Paulo
VI colocava no vértice, depois de ter
mencionado a fé, “a unidade na
caridade de Cristo que nos chama a
todos a participar como filhos na
vida do Deus vivo, Pai de todos os
homens”[53].

20. Abertas pelaPopulorum
progressio, estas perspectivas
permanecem fundamentais para dar


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn53
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

amplitude e orientacdo ao nosso
compromisso a favor do
desenvolvimento dos povos. E a
Populorum progressio sublinha
repetidamente a urgéncia das
reformas[54], pedindo para que, a
vista dos grandes problemas da
injustica no desenvolvimento dos
povos, se atue com coragem e sem
demora. Estaurgéncia é ditada
também pela caridade na verdade. E a
caridade de Cristo que nos impele:
“caritas Christi urget nos” (2 Cor 5,
14). A urgéncia ndo esta inscrita so
nas coisas, ndo deriva apenas do
encalcar dos acontecimentos e dos
problemas, mas também do que esta
em jogo: a realizacdo de uma
auténtica fraternidade. A relevancia
deste objetivo € tal que exige a nossa
disponibilidade para o
compreendermos profundamente e
mobilizarmo-nos concretamente,
com o “corac¢do”, a fim de fazer
avancar os atuais processos


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn54

econdmicos e sociais para metas
plenamente humanas.

CAPITULO II

O DESENVOLVIMENTO HUMANO
NO NOSSO TEMPO

21. Paulo VI tinha uma visdo
articulada do desenvolvimento. Com o
termo “desenvolvimento”, queria
indicar, antes de mais nada, o
objetivo de fazer sair os povos da
fome, da miséria, das doencas
endémicas e do analfabetismo. Isto
significava, do ponto de vista
econdmico, a sua participacao ativa e
em condigOes de igualdade no
processo econdmico internacional;
do ponto de vista social, a sua
evolucdo para sociedades instruidas
e solidarias; do ponto de vista
politico, a consolidagao de regimes
democraticos capazes de assegurar a
liberdade e a paz. Depois de tantos
anos e enquanto contemplamos,
preocupados, as evolucdes e as



perspectivas das crises que foram
sucedendo neste periodo,
interrogamo-nos até que ponto as
expectativas de Paulo VI tenham sido
satisfeitas pelo modelo de
desenvolvimento que foi adoptado
nos ultimos decénios. E
reconhecemos que eram fundadas as
preocupacdes da Igreja acerca das
capacidades do homem meramente
tecnoldgico conseguir impor-se
objetivos realistas e saber gerir,
sempre adequadamente, 0s
instrumentos a sua disposicdo. O
lucro é util se, como meio, for
orientado para um fim que lhe
indique o sentido e 0 modo como 0
produzir e utilizar. O objetivo
exclusivo de lucro, quando mal
produzido e sem ter como fim ultimo
0 bem comum, arrisca-se a destruir
riqueza e criar pobreza. O
desenvolvimento econdmico
desejado por Paulo VI devia ser
capaz de produzir um crescimento
real, extensivo a todos e



concretamente sustentavel. E
verdade que o desenvolvimento foi e
continua a ser um fator positivo, que
tirou da miséria milhdes de pessoas
e, ultimamente, deu a muitos paises a
possibilidade de se tornarem atores
eficazes da politica internacional.
Todavia ha que reconhecer que o
proprio desenvolvimento econdmico
foi e continua a ser afetado
poranomalias e problemas
dramadaticos, evidenciados ainda mais
pela atual situacgdo de crise. Esta
coloca-nos improrrogavelmente
diante de opcdes que dizem respeito
sempre mais ao proprio destino do
homem, o qual alias ndo pode
prescindir da sua natureza. As forcas
técnicas em campo, as inter-relacoes
a nivel mundial, os efeitos deletérios
sobre a economia real duma
atividade financeira mal utilizada e
maioritariamente especulativa, os
imponentes fluxos migratorios, com
frequéncia provocados e depois ndo
geridos adequadamente, a



exploracdo desregrada dos recursos
da terra, induzem-nos hoje a refletir
sobre as medidas necessarias para
dar solucdo a problemas que sdo ndo
apenas novos relativamente aos
enfrentados pelo Papa Paulo VI, mas
também e sobretudo com impacto
decisivo no bem presente e futuro da
humanidade. Os aspectos da crise e
das suas solugdes bem como de um
possivel novo desenvolvimento
futuro estdo cada vez mais
interdependentes, implicam-se
reciprocamente, requerem novos
esforcos de enquadramento global e
umanova sintese humanista. A
complexidade e gravidade da
situacdo econdmica atual preocupa-
nos, com toda a justica, mas devemos
assumir com realismo, confianca e
esperanca as novas
responsabilidades a que nos chama o
cenario de um mundo que tem
necessidade duma renovacao
cultural profunda e da redescoberta
de valores fundamentais para



construir sobre eles um futuro
melhor. A crise obriga-nos a projetar
de novo o nosso caminho, a impor-
nos regras novas e encontrar novas
formas de empenhamento, a apostar
em experiéncias positivas e rejeitar
as negativas. Assim, a crise torna-
seocasido de discernimento e
elaboragdo de nova planificacdo. Com
esta chave, feita mais de confianca
que resignacao, convém enfrentar as
dificuldades da hora atual.

22. Atualmente o quadro do
desenvolvimento épolicéntrico. Os
atores e as causas tanto do
subdesenvolvimento como do
desenvolvimento sdo multiplas, as
culpas e 0s méritos sdo
diferenciados. Este dado deveria
induzir a libertar-se das ideologias
que simplificam, de forma
frequentemente artificiosa, a
realidade, e levar a examinar com
objetividade a consisténcia humana
dos problemas. Hoje a linha de



demarcacdo entre paises ricos e
pobres ja ndo é tdo nitida como nos
tempos daPopulorum progressio,
como alias foi assinalado por Jodo
Paulo II[55].Cresce a riqueza mundial
em termos absolutos, mas aumentam
as desigualdades. Nos paises ricos,
novas categorias sociais empobrecem
e nascem novas pobrezas. Em areas
mais pobres, alguns grupos gozam
duma espécie de
superdesenvolvimento dissipador e
consumista que contrasta, de modo
inadmissivel, com perduraveis
situacgdes de miséria
desumanizadora. Continua “o
escandalo de desproporgoes
revoltantes”[56]. Infelizmente a
corrupcdo e a ilegalidade estdo
presentes tanto no comportamento
de sujeitos econdmicos e politicos dos
paises ricos, antigos e novos, como
nos proprios paises pobres. No
numero de quantos ndo respeitam os
direitos humanos dos trabalhadores,
contam-se as vezes grandes


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn55
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn56

empresas transnacionais e também
grupos de producdo local. As ajudas
internacionais foram muitas vezes
desviadas das suas finalidades, por
irresponsabilidades que se escondem
tanto na cadeia dos sujeitos doadores
como na dos beneficiarios. Também
no ambito das causas imateriais ou
culturais do desenvolvimento e do
subdesenvolvimento podemos
encontrar a mesma articulacao de
responsabilidades: existem formas
excessivas de protecdo do
conhecimento por parte dos paises
ricos, através duma utilizacao
demasiado rigida do direito de
propriedade intelectual,
especialmente no campo da saude;
ao mesmo tempo, em alguns paises
pobres, persistem modelos culturais
e normas sociais de comportamento
que retardam o processo de
desenvolvimento.

23. Temos hoje muitas areas do globo
que — de forma por vezes



problematica e ndo homogénea —
evoluiram, entrando na categoria das
grandes poténcias destinadas a
desempenhar um papel importante
no futuro. Contudo ha que sublinhar
quendo é suficiente progredir do
ponto de vista econémico e
tecnologico; é preciso que o
desenvolvimento seja, antes de mais
nada, verdadeiro e integral. A saida
do atraso econdmico — um dado em
si mesmo positivo — ndo resolve a
complexa problematica da promocao
do homem nem nos paises
protagonistas de tais avancos, nem
nos paises economicamente ja
desenvolvidos, nem nos paises ainda
pobres que, além das antigas formas
de exploracdo, podem vir a sofrer
também as consequéncias negativas
derivadas de um crescimento
marcado por desvios e
desequilibrios.

Depois da queda dos sistemas
econdmicos e politicos dos paises



comunistas da Europa Oriental e do
fim dos chamados “blocos
contrapostos”, havia necessidade
duma revisdo global do
desenvolvimento. Pedira-o Jodo
Paulo II, que em 1987 tinha indicado
a existéncia destes “blocos” como
uma das principais causas do
subdesenvolvimento[57], enquanto a
politica subtraia recursos a economia
e a cultura e a ideologia inibia a
liberdade. Em 1991, na sequéncia dos
acontecimentos do ano de 1989, o
Pontifice pediu que o fim dos
“blocos” fosse seguido por uma nova
planificacdo global do
desenvolvimento, ndo s6 em tais
paises, mas também no Ocidente e
nas regides do mundo que estavam a
evoluir[58]. Isto, porém, realizou-se
apenas parcialmente, continuando a
ser uma obrigacdo real que precisa
de ser satisfeita, talvez se
aproveitando precisamente das
opcoes necessarias para superar os
problemas econémicos atuais.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn57
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn58

24. O mundo, que Paulo VI tinha
diante dos olhos, registava muito
menor integracdo do que hoje,
embora o processo de sociabilizacédo
se apresentasse ja tdo adiantado que
ele pdde falar de uma questdo social
tornada mundial. Atividade
econdmica e funcdo politica
desenrolavam-se em grande parte
dentro do mesmo ambito local e, por
conseguinte, podiam inspirar
reciproca confianca. A atividade
produtiva tinha lugar
prevalentemente dentro das
fronteiras nacionais e os
investimentos financeiros tinham
uma circulagdo bastante limitada
para o estrangeiro, de tal modo que a
politica de muitos Estados podia
ainda fixar as prioridades da
economia e, de alguma maneira,
governar o seu andamento com 0s
instrumentos de que ainda dispunha.
Por este motivo, a Populorum
progressio atribuia um papel central,



embora ndo exclusivo, aos “poderes
publicos”[59].

Atualmente, o Estado encontra-se na
situacdo de ter de enfrentar as
limita¢bes que sdo impostas a sua
soberania pelo novo contexto
econdmico comercial e financeiro
internacional, caracterizado
nomeadamente por uma crescente
mobilidade dos capitais financeiros e
dos meios de produc¢do materiais e
imateriais. Este novo contexto
alterou o poder politico dos Estados.

Hoje, aproveitando inclusivamente a
licdo resultante da crise econdmica
em curso que vé ospoderes publicos
do Estado diretamente empenhados
a corrigir erros e disfungoes, parece
mais realista umarenovada avaliagdo
do seu papel e poder, que devem ser
sapientemente reconsiderados e
reavaliados para se tornarem
capazes, mesmo atraves de novas
modalidades de exercicio, de fazer


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn59

frente aos desafios do mundo atual.
Com uma funcao melhor calibrada
dos poderes publicos, € previsivel
que sejam reforcadas as novas
formas de participac¢do na politica
nacional e internacional que se
realizam atraveés da acdo das
organizacgoes operantes na sociedade
civil; nesta linha, é desejavel que
cresgam uma atencdo e uma
participacdo mais sentidas nares
publica por parte dos cidadaos.

25. Do ponto de vista social, os
sistemas de seguranca e previdéncia
— ja presentes em muitos paises nos
tempos de Paulo VI — sentem
dificuldade, e poderdo senti-la ainda
mais no futuro, em alcancar os seus
objetivos de verdadeira justica social
dentro de um quadro de forcas
profundamente alterado. O mercado,
a medida que se foi tornando global,
estimulou antes de mais nada, por
parte de paises ricos, a busca de
areas para onde deslocar as



atividades produtivas a baixo custo a
fim de reduzir os precgos de muitos
bens, aumentar o poder de compra e
deste modo acelerar o indice de
desenvolvimento centrado sobre um
maior consumo pelo proprio
mercado interno.
Consequentemente, o mercado
motivou novas formas de competicao
entre Estados procurando atrair
centros produtivos de empresas
estrangeiras através de variados
instrumentos tais como impostos
favoraveis e a desregulamentacao do
mundo do trabalho. Estes processos
implicaram a redugdo das redes de
segurancga social em troca de maiores
vantagens competitivas no mercado
global, acarretando grave perigo
para os direitos dos trabalhadores, os
direitos fundamentais do homem e a
solidariedade acuada nas formas
tradicionais do Estado social. Os
sistemas de seguranca social podem
perder a capacidade de
desempenhar a sua funcao, quer nos



paises emergentes, quer nos
desenvolvidos ha mais tempo, quer
naturalmente nos paises pobres.
Aqui, as politicas relativas ao
orcamento com o0s seus cortes na
despesa social, muitas vezes
fomentados pelas proprias
instituicdes financeiras
internacionais, podem deixar os
cidaddos impotentes diante de riscos
antigos e novos; e tal impoténcia
torna-se ainda maior devido a falta
de protecdo eficaz por parte das
associacoes dos trabalhadores. O
conjunto das mudancas sociais e
econdmicas faz com que as
organizagoes sindicais sintam
maiores dificuldades no desempenho
do seu dever de representar os
interesses dos trabalhadores,
inclusive pelo fato de os governos,
por razoes de utilidade econdmica,
muitas vezes limitarem as liberdades
sindicais ou a capacidade
negociadora dos proprios sindicatos.
Assim, as redes tradicionais de



solidariedade encontram obstaculos
cada vez maiores a superar. Por isso,
o convite feito pela doutrina social da
Igreja, a comecar pela Rerum
novarum[60], para se criarem
associacoes de trabalhadores em
defesa dos seus direitos deve ser
honrado, hoje ainda mais do que
ontem, dando antes de mais nada
uma resposta pronta e clarividente a
urgéncia de instaurar novas
sinergias a nivel internacional, sem
descurar o nivel local.

Amobilidade laboral, associada a
generalizada desregulamentacdo,
constituiu um fenémeno importante,
ndo desprovido de aspectos positivos
porque capaz de estimular a
producdo de nova riqueza e o
intercambio entre culturas diversas.
Todavia, quando se torna endémica a
incerteza sobre as condig6es de
trabalho, resultante dos processos de
mobilidade e desregulamentacao,
geram-se formas de instabilidade


https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/leo-xiii/pt/encyclicals/documents/hf_l-xiii_enc_15051891_rerum-novarum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn60

psicoldgica, com dificuldade a
construir percursos coerentes na
propria vida, incluindo o percurso
rumo ao matrimonio. Consequéncia
disto é o aparecimento de situacdes
de degradacdo humana, além de
desperdicio de forca social.
Comparado com o que sucedia na
sociedade industrial do passado, hoje
0 desemprego provoca aspectos
novos de irrelevancia econémica do
individuo, e a crise atual pode
apenas piorar tal situacdo. A
excluséo do trabalho por muito
tempo ou entdo uma prolongada
dependéncia da assisténcia publica
ou privada corroem a liberdade e a
criatividade da pessoa e as suas
relacdes familiares e sociais,
causando enormes sofrimentos a
nivel psicoldgico e espiritual. Queria
recordar a todos, sobretudo aos
governantes que estdo empenhados a
dar um perfil renovado aos sistemas
econdmicos e sociais do mundo, que
0 primeiro capital a preservar e



valorizar é o homem, a pessoa, na sua
integridade: “com efeito, o homem é
0 protagonista, o centro e o fim de
toda a vida econdémico-social”[61].

26. No plano cultural, as diferencas,
relativamente aos tempos de Paulo
VI, sdo ainda mais acentuadas. Entao,
as culturas apresentavam-se bastante
bem definidas e tinham maiores
possibilidades para se defender das
tentativas de homogeneizagao
cultural. Hoje, cresceram
notavelmente as possibilidades
deinteragdo das culturas, dando
espaco a novas perspectivas de
dialogo intercultural; um dialogo
que, para ser eficaz, deve ter como
ponto de partida uma profunda
nocdo da especifica identidade dos
varios interlocutores. No entanto,
ndo se deve descurar o fato de que
esta aumentada transacgdo de
intercambios culturais traz consigo,
atualmente, um duplo perigo. Em
primeiro lugar, nota-se umecletismo


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn61

cultural assumido muitas vezes sem
discernimento: as culturas sdo
simplesmente postas lado a lado e
vistas como substancialmente
equivalentes e intercambiaveis umas
com as outras. Isto favorece a
cedéncia a um relativismo que nao
ajuda o verdadeiro didlogo
intercultural; no plano social, o
relativismo cultural faz com que os
grupos culturais se juntem ou
convivam, mas separados, sem
auténtico dialogo e,
consequentemente, sem verdadeira
integracdo. Depois, temos o perigo
oposto que € constituido
pelonivelamento cultural e a
homogeneizacgdo dos
comportamentos e estilos de vida.
Assim perde-se o significado
profundo da cultura das diversas
nacoes, das tradigdes dos varios
povos, no ambito das quais a pessoa
se confronta com as questdes
fundamentais da existéncia[62].
Ecletismo e nivelamento cultural


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn62

convergem no fato de separar a
cultura da natureza humana. Assim,
as culturas deixam de saber
encontrar a sua medida numa
natureza que as transcende[63],
acabando por reduzir o homem a
simples dado cultural. Quando isto
acontece, a humanidade corre novos
perigos de serviddo e manipulacdo.

27. Em muitos paises pobres,
continua — com risco de aumentar
— uma inseguranca extrema de vida,
que deriva da caréncia de
alimentacdo:a fome ceifa ainda
indmeras vitimas entre os muitos
Lazaros, a quem ndo é permitido —
como esperara Paulo VI — sentar-se
a mesa do rico avarento[64].Dar de
comer aos famintos (cf. Mt 25,
35.37.42) é um imperativo ético para
toda a Igreja, que € resposta aos
ensinamentos de solidariedade e
partilha do seu Fundador, o Senhor
Jesus. Além disso, eliminar a fome no
mundo tornou-se, na era da


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn63
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn64

globalizacdo, também um objetivo a
alcancar para preservar a paz e a
subsisténcia da terra. A fome néo
depende tanto de uma escassez
material, como sobretudo da
escassez de recursos sociais, 0 mais
importante dos quais é de natureza
institucional; isto é, falta um sistema
de instituicdes econdmicas que seja
capaz de garantir um acesso regular
e adequado, do ponto de vista
nutricional, a alimentacdo e a 4gua e
também de enfrentar as caréncias
relacionadas com as necessidades
primarias e com a emergéncia de
reais e verdadeiras crises
alimentares provocadas por causas
naturais ou pela irresponsabilidade
politica nacional e internacional. O
problema da insegurancga alimentar
deve ser enfrentado numa
perspectiva a longo prazo,
eliminando as causas estruturais que
0 provocam e promovendo o
desenvolvimento agricola dos paises
mais pobres por meio de



investimentos em infraestruturas
rurais, sistemas de irrigacao,
transportes, organizacao dos
mercados, formacao e difusdo de
técnicas agricolas apropriadas, isto é,
capazes de utilizar o melhor possivel
0s recursos humanos, naturais e
socioecondémicos mais acessiveis a
nivel local, para garantir a sua
manutencdo a longo prazo. Tudo isto
deve ser realizado, envolvendo as
comunidades locais nas op¢oes e nas
decisdes relativas ao uso da terra
cultivavel. Nesta perspectiva, poderia
revelar-se util considerar as novas
fronteiras abertas por um correto
emprego das técnicas de producao
agricola, tanto as tradicionais como
as inovadoras, desde que as mesmas
tenham sido, depois de adequada
verificacdo, reconhecidas oportunas,
respeitadoras do ambiente e tendo
em conta as popula¢des mais
desfavorecidas. Ao mesmo tempo
ndo deveria ser transcurada a
questdo de uma equitativa reforma



agraria nos paises em vias de
desenvolvimento. Os direitos a
alimentacdo e a 4gua revestem um
papel importante para a consecucao
de outros direitos, a comecar pelo
direito primario a vida. Por isso, é
necessaria a maturacdo duma
consciéncia solidaria que considerea
alimentagdo e 0 acesso a agua como
direitos universais de todos o0s seres
humanos, sem distin¢des nem
discriminagoes[65]. Além disso, é
importante por em evidéncia que o
caminho da solidariedade com o
desenvolvimento dos paises pobres
pode constituir um projeto de
solucdo para a presente crise global,
como homens politicos e
responsaveis de instituicoes
internacionais tém intuido nos
ultimos tempos. Sustentando, através
de planos de financiamento
inspirados pela solidariedade, os
paises economicamente pobres, para
que provejam eles mesmos a
satisfacdo das solicitacdes de bens de


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn65

consumo e de desenvolvimento dos
proprios cidadaos, é possivel ndo
apenas gerar verdadeiro crescimento
econdmico, mas também concorrer
para sustentar as capacidades
produtivas dos paises ricos que
correm o risco de ficar
comprometidas pela crise.

28. Um dos aspectos mais evidentes
do desenvolvimento atual é a
importancia do tema dorespeito pela
vida, que ndo pode ser de modo
algum separado das questdes
relativas ao desenvolvimento dos
povos. Trata-se de um aspecto que,
nos ultimos tempos, esta a assumir
uma relevancia sempre maior,
obrigando-nos a alargar os conceitos
de pobreza [66] e
subdesenvolvimento as questdes
relacionadas com o acolhimento da
vida, sobretudo onde o mesmo é de
varias maneiras impedido.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn66

Ndao s0 a situacao de pobreza
provoca ainda altas taxas de
mortalidade infantil em muitas
regioes, mas perduram também, em
varias partes do mundo, praticas de
controle demografico por parte dos
governos, que muitas vezes
difundem a contracepc¢ao e chegam
mesmo a impor o aborto. Nos paises
economicamente mais
desenvolvidos, sdo muito difusas as
legislacdes contrarias a vida,
condicionando ja o costume e a
praxis e contribuindo para divulgar
uma mentalidade antinatalista que
muitas vezes se procura transmitir a
outros Estados como se fosse um
progresso cultural.

Também algumas organizacdes nao
governamentais trabalham
ativamente pela difusdo do aborto,
promovendo nos paises pobres a
adocdo da pratica da esterilizacdo,
mesmo sem as mulheres o saberem.
Além disso, ha a fundada suspeita de



que as vezes as proprias ajudas ao
desenvolvimento sejam associadas
com determinadas politicas de saude
que realmente implicam a imposicao
de um forte controle dos
nascimentos. Igualmente
preocupantes sdo as legislacdes que
preveem a eutandsia e as pressoes de
grupos nacionais e internacionais
que reivindicam o seu
reconhecimento juridico.

A abertura a vida esta no centro do
verdadeiro desenvolvimento. Quando
uma sociedade comeca a negar e a
suprimir a vida, acaba por deixar de
encontrar as motivacgoes e energias
necessarias para trabalhar ao servigo
do verdadeiro bem do homem. Se se
perde a sensibilidade pessoal e social
ao acolhimento duma nova vida,
definham também outras formas de
acolhimento uteis a vida social[67]. O
acolhimento da vida revigora as
energias morais e torna-nos capazes
de ajuda reciproca. Os povos ricos,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn67

cultivando a abertura a vida, podem
compreender melhor as
necessidades dos paises pobres,
evitar o emprego de enormes
recursos econdmicos e intelectuais
para satisfazer desejos egoistas dos
proprios cidadados e promover, ao
invés, acdes virtuosas na perspectiva
duma produc¢do moralmente sadia e
solidaria, no respeito do direito
fundamental de cada povo e de cada
pessoa a vida.

29. Outro aspecto da vida atual,
intimamente relacionado com o
desenvolvimento, é a negacao
dodireito a liberdade religiosa. Nao
me refiro so as lutas e conflitos que
ainda se disputam no mundo por
motivacoes religiosas, embora estas
as vezes sejam apenas a cobertura
para razdes de outro género, tais
como a sede de dominio e de riqueza.
Na realidade, com frequéncia hoje se
faz apelo ao santo nome de Deus
para matar, como diversas vezes foi



sublinhado e deplorado
publicamente pelo meu predecessor
Jodo Paulo II e por mim proprio[68].
As violéncias refreiam o
desenvolvimento auténtico e
impedem a evolucdo dos povos para
um bem-estar socioeconémico e
espiritual maior. Isto aplica-se de
modo especial ao terrorismo de
indole fundamentalista[69], que gera
sofrimento, devastacao e morte,
bloqueia o dialogo entre as nacdes e
desvia grandes recursos do seu uso
pacifico e civil. Mas ha que
acrescentar que, se o fanatismo
religioso impede em alguns contextos
0 exercicio do direito de liberdade de
religido, também a promocao
programada da indiferenca religiosa
ou do ateismo pratico por parte de
muitos paises contrasta com as
necessidades do desenvolvimento
dos povos, subtraindo-lhes recursos
espirituais e humanos. Deus é
ogarante do verdadeiro
desenvolvimento do homem, ja que,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn68
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn69

tendo-o criado a sua imagem,
fundamenta de igual forma a sua
dignidade transcendente e alimenta
0 seu anseio constitutivo de “ser
mais”. O homem néao é um atomo
perdido num universo casual[70],
mas € uma criatura de Deus, a qual
Ele quis dar uma alma imortal e que
desde sempre amou. Se 0 homem
fosse fruto apenas do acaso ou da
necessidade, se as suas aspiragoes
tivessem de reduzir-se ao horizonte
restrito das situacdes em que vive, se
tudo fosse somente historia e cultura
e 0 homem ndo tivesse uma natureza
destinada a transcender-se numa
vida sobrenatural, entdo poder-se-ia
falar de incremento ou de evolugao,
mas ndo de desenvolvimento.
Quando o Estado promove, ensina ou
até impoe formas de ateismo pratico,
tira aos seus cidaddos a forca moral e
espiritual indispensavel para se
empenhar no desenvolvimento
humano integral e impede-os de
avancarem com renovado


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn70

dinamismo no proprio compromisso
de uma resposta humana mais
generosa ao amor divino[71]. Sucede
também que os paises
economicamente desenvolvidos ou
0s emergentes exportem para 0s
paises pobres, no ambito das suas
relacdes culturais, comerciais e
politicas, esta visdo redutiva da
pessoa e do seu destino. E o dano que
0 “superdesenvolvimento” [72]
acarreta ao desenvolvimento
auténtico, quando é acompanhado
pelo “subdesenvolvimento
moral”[73].

30. Nesta linha, o tema do
desenvolvimento humano integral
atinge um ponto ainda mais
complexo: a correlacdo entre os seus
varios elementos requer que nos
empenhemos porfazer interagir os
diversos niveis do saber humano
tendo em vista a promog¢ao de um
verdadeiro desenvolvimento dos
povos. Muitas vezes pensa-se que 0


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn71
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn72
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn73

desenvolvimento ou as relativas
medidas socioeconémicas necessitam
apenas de ser postos em pratica
como fruto de um agir comumn,
ignorando que este agir comum
precisa de ser orientado, porque
“toda a acdo social implica uma
doutrina”[74]. Vista a complexidade
dos problemas, é 6bvio que as varias
disciplinas devem colaborar através
de uma ordenada
interdisciplinaridade. A caridade nao
exclui o saber, antes reclama-o,
promove-o e anima-o a partir de
dentro. O saber nunca € obra apenas
da inteligéncia; pode, sem duvida, ser
reduzido a cdlculo e a experiéncia,
mas se quer ser sapiéncia capaz de
orientar o homem a luz dos
principios primeiros e dos seus fins
ultimos, deve ser “temperado” com o
“sal” da caridade. A acgdo é cega sem
0 saber, e este é estéril sem o amor.
De fato, “aquele que estd animado de
verdadeira caridade é engenhoso em
descobrir as causas da miséria,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn74

encontrar os meios de a combater e
venceé-la resolutamente”[75].
Relativamente aos fen6menos que
analisamos, a caridade na verdade
requer, antes de mais nada, conhecer
e compreender no respeito
consciencioso da competéncia
especifica de cada nivel do saber. A
caridade ndo é uma jungao posterior,
como se fosse um apéndice ao
trabalho ja concluido das varias
disciplinas, mas dialoga com elas
desde o inicio. As exigéncias do amor
ndo contradizem as da razdo. O saber
humano € insuficiente e as
conclusdes das ciéncias ndo poderdo
sozinhas indicar o caminho para o
desenvolvimento integral do homem.
Sempre € preciso lancar-se mais
além: exige-o a caridade na
verdade[76]. Todavia ir mais além
nunca significa prescindir das
conclusodes da razdo, nem
contradizer os seus resultados. Nao
aparece a inteligéncia e depois o


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn75
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn76

amor: hao amor rico de inteligéncia e
a inteligéncia cheia de amor.

31. Isto significa que as ponderacdes
morais e a pesquisa cientifica devem
crescer juntas e que a caridade as
deve animar num todo
interdisciplinar harmonico, feito de
unidade e distincdo. A doutrina
social da Igreja, que tem “uma
importante dimensdo
interdisciplinar”[77], pode
desempenhar, nesta perspectiva,
uma funcao de extraordinaria
eficacia. Ela permite a fé, a teologia, a
metafisica e as ciéncias encontrarem
0 proprio lugar no ambito de uma
colaboracdo ao servigo do homem; é
sobretudo aqui que a doutrina social
da Igreja atua a sua dimensao
sapiencial. Paulo VI tinha visto
claramente que, entre as causas do
subdesenvolvimento, conta-se uma
caréncia de sabedoria, de reflexao,
de pensamento capaz de realizar
uma sintese orientadora[78], que


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn77
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn78

requer “uma visdo clara de todos os
aspectos econdmicos, sociais,
culturais e espirituais”[79]. A
excessiva fragmentacdo do saber[80],
0 isolamento das ciéncias humanas
relativamente a metafisica[81], as
dificuldades no didlogo entre as
ciéncias e a teologia danificam ndo so
0 avanco do saber mas também o
desenvolvimento dos povos, porque,
quando isso se verifica, fica
obstaculizada a visdo do bem
completo do homem nas varias
dimensdes que o caracterizam. E
indispensavel o “alargamento do
nosso conceito de razdo e do uso da
mesma” [82] para se conseguir
sopesar adequadamente todos 0s
termos da questdo do
desenvolvimento e da solucdo dos
problemas socioecondmicos.

32. As grandes novidades, que o
quadro atual do desenvolvimento
dos povos apresenta, exigem em
muitos casos novas solugoes. Estas


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn79
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn80
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn81
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn82

devem ser procuradas
conjuntamente no respeito das leis
proprias de cada realidade e a luz
duma visdo integral do homem, que
espelhe os varios aspectos da pessoa
humana, contemplada com o olhar
purificado pela caridade. Descobrir-
se-do entdo singulares convergéncias
e concretas possibilidades de
solucdo, sem renunciar a qualquer
componente fundamental da vida
humana.

A dignidade da pessoa e as
exigéncias da justica requerem,
sobretudo hoje, que as opc¢des
econdmicas ndo facam aumentar, de
forma excessiva e moralmente
inaceitavel, as diferencas de riqueza
[83] e que se continue a perseguir
comoprioritdrio o objetivo do acesso
ao trabalho para todos, ou da sua
manutencdo. Bem vistas as coisas,
isto é exigido também pela “razdo
econdmica”. O aumento sistematico
das desigualdades entre grupos


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn83

sociais no interior de um mesmo pais
e entre as populacdes dos diversos
paises, ou seja, 0 aumento macico da
pobreza em sentido relativo, tende
ndo s6 a minar a coesdo social —e,
por este caminho, pde em risco a
democracia —, mas tem também um
impacto negativo no plano
econdmico com a progressiva
corrosdo do “capital social”, isto &,
daquele conjunto de relactes de
confianca, de credibilidade, de
respeito das regras, indispensaveis
em qualquer convivéncia civil.

E é ainda a ciéncia econémica a
dizer-nos que uma situacao
estrutural de inseguranca gera
comportamentos antiprodutivos e de
desperdicio de recursos humanos, ja
que o trabalhador tende a adaptar-se
passivamente aos mecanismos
automaticos, em vez de dar largas a
criatividade. Também neste ponto se
verifica uma convergéncia entre
ciéncia econdémica e ponderacao



moral.Os custos humanos sdo sempre
também custos economicos, e as
disfuncbes econdmicas acarretam
sempre também custos humanos.

Ha ainda que recordar que o
nivelamento das culturas a dimensao
tecnoldgica, se a curto prazo pode
favorecer a obtencdo de lucros, a
longo prazo dificulta o
enriquecimento reciproco e as
dinimicas de cooperacéo. E
importante distinguir entre
consideracdes econdmicas ou
sociologicas a curto e a longo prazo.
A diminuicdo do nivel de tutela dos
direitos dos trabalhadores ou a
renuncia a mecanismos de
redistribuicdo do rendimento, para
fazer o pais ganhar maior
competitividade internacional,
impede a afirmacdo de um
desenvolvimento de longa duracio.
Por isso, ha que avaliar atentamente
as consequéncias que podem ter
sobre as pessoas as tendéncias atuais



para uma economia a curto se nao
mesmo curtissimo prazo. Isto requer
uma nova e profunda reflexdo sobre o
sentido da economia e dos seus
fins[84], bem como uma revisao
profunda e clarividente do modelo
de desenvolvimento, para se
corrigirem as suas disfuncdes e
desvios. Na realidade, exige-o o
estado de saude ecologica da terra;
pede-o sobretudo a crise cultural e
moral do homem, cujos sintomas sdo
evidentes por toda a parte.

33. Passados mais de quarenta anos
da publicacao da Populorum
progressio, o seu tema de fundo —
precisamente o progresso —
permanece ainda um problema em
aberto, que se tornou mais agudo e
premente com a crise econdmico-
financeira em curso. Se algumas
areas do globo, outrora oprimidas
pela pobreza, registraram mudancas
notaveis em termos de crescimento
econdmico e de participacao na


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn84
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

producdo mundial, ha outras zonas
que vivem ainda numa situacdo de
miséria comparavel a existente nos
tempos de Paulo VI; antes, em
qualquer caso se pode mesmo falar
de agravamento. E significativo que
algumas causas desta situacao
tivessem sido ja identificadas
naPopulorum progressio, como, por
exemplo, as altas tarifas aduaneiras
impostas pelos paises
economicamente desenvolvidos que
ainda impedem aos produtos
originarios dos paises pobres de
chegar aos mercados dos paises
ricos. Entretanto, outras causas que a
enciclica tinha apenas pressentido,
apareceram depois com maior
evidéncia; é o caso da avaliacdo do
processo de descolonizacdo, entdo
em pleno curso. Paulo VI almejava
um percurso de autonomia que havia
de realizar-se na liberdade e na paz;
quarenta anos depois, temos de
reconhecer como foi dificil tal
percurso, tanto por causa de novas


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

formas de colonialismo e
dependéncia de antigos e novos
paises hegemonicos, como por graves
irresponsabilidades internas aos
proprios paises que se tornaram
independentes.

A novidade principal foi aexplosdo
da interdependéncia mundial, ja
conhecida comumente por
globalizacdo. Paulo VI tinha-a em
parte previsto, mas os termos e a
impetuosidade com que aquela
evoluiu sdo surpreendentes. Nascido
no ambito dos paises
economicamente desenvolvidos, este
processo por sua propria natureza
causou um envolvimento de todas as
economias. Foi o motor principal
para a saida do subdesenvolvimento
de regides inteiras e, por si mesmo,
constitui uma grande oportunidade.
Contudo, sem a guia da caridade na
verdade, este impeto mundial pode
concorrer para criar riscos de danos
até agora desconhecidos e de novas



divisdes na familia humana. Por isso,
a caridade e a verdade colocam
diante de n6s um compromisso
inédito e criativo, sem duvida muito
vasto e complexo. Trata-se de dilatar
arazdo e tornd-la capaz de conhecer e
orientar estas novas e imponentes
dinamicas, animando-as na
perspectiva daquela “civilizacdo do
amor”, cuja semente Deus colocou
em todo o povo e cultura.

CAPITULO III

FRATERNIDADE,
DESENVOLVIMENTO ECONOMICO

E SOCIEDADE CIVIL

34. Acaridade na verdade coloca o
homem perante a admiravel
experiéncia do dom. A gratuidade
estd presente na sua vida sob
multiplas formas, que
frequentemente lhe passam
despercebidas por causa duma visdo
meramente produtiva e utilitarista



da existéncia. O ser humano esta
feito para o dom, que exprime e
realiza a sua dimensdo de
transcendéncia. Por vezes o homem
moderno convence-se,
erroneamente, de que € o unico
autor de si mesmo, da sua vida e da
sociedade. Trata-se de uma
presuncdo, resultante do
encerramento egoista em si mesmo,
que provém — se queremos exprimi-
lo em termos de fé — do pecado das
origens. Na sua sabedoria, a Igreja
sempre propos que se tivesse em
conta o pecado original mesmo na
interpretacdo dos fendmenos sociais
e na construcdo da sociedade.
“Ignorar que o homem tem uma
natureza ferida, inclinada para o
mal, da lugar a graves erros no
dominio da educacao, da politica, da
acdo social e dos costumes”[85]. No
elenco dos campos onde se
manifestam os efeitos perniciosos do
pecado, ha muito tempo que se
acrescentou também o da economia.


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn85

Temos uma prova evidente disto
mesmo nos dias que correm.
Primeiro, a convic¢do de ser
autossuficiente e de conseguir
eliminar o mal presente na historia
apenas com a propria acao induziu o
homem a identificar a felicidade e a
salvacdo com formas imanentes de
bem-estar material e de acdo social.
Depois, a convicgdo da exigéncia de
autonomia para a economia, que nao
deve aceitar “influéncias” de caracter
moral, impeliu o homem a abusar
dos instrumentos econdémicos até
mesmo de forma destrutiva. Com o
passar do tempo, estas conviccdes
levaram a sistemas economicos,
sociais e politicos que espezinharam
a liberdade da pessoa e dos corpos
sociais e, por isso mesmo, ndo foram
capazes de assegurar a justica que
prometiam. Deste modo, como
afirmei na enciclica Spe salvi[86],
elimina-se da historia aesperanca
cristd, a qual, ao invés, constitui um
poderoso recurso social ao servico do


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20071130_spe-salvi.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn86

desenvolvimento humano integral,
procurado na liberdade e na justica.
A esperanca encoraja a razdo e da-
lhe a forca para orientar a
vontade[87]. J& esta presente na fé,
pela qual alias é suscitada. Dela se
nutre a caridade na verdade e, ao
mesmo tempo, manifesta-a. Sendo
dom de Deus absolutamente gratuito,
irrompe na nossa vida como algo néao
devido, que transcende qualquer
norma de justica. Por sua natureza, o
dom ultrapassa o mérito; a sua regra
€ a excedéncia. Aquele precede-nos,
na nossa propria alma, como sinal da
presenca de Deus em nos e das suas
expectativas a nosso respeito. A
verdade, que é dom tal como a
caridade, é maior do que nos,
conforme ensina Santo
Agostinho[88]. Também a verdade
acerca de nés mesmos, da nossa
consciéncia pessoal é-nos
primariamente “dada”; com efeito,
em qualquer processo cognoscitivo, a
verdade ndo é produzida por nas,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn87
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn88

mas sempre encontrada ou, melhor,
recebida. Tal como o amor, ela “ndo
nasce da inteligéncia e da vontade,
mas de certa forma impde-se ao ser
humano”[89].

Enquanto dom recebido por todos, a
caridade na verdade é uma forca que
constitui a comunidade, unifica os
homens segundo modalidades que
ndo conhecem barreiras nem
confins. A comunidade dos homens
pode ser constituida por nos
mesmos; mas, com as nossas simples
forcas, nunca podera ser uma
comunidade plenamente fraterna
nem alargada para além de qualquer
fronteira, ou seja, ndo podera tornar-
se uma comunidade
verdadeiramente universal: a
unidade do género humano, uma
comunhao fraterna para além de
qualquer divisdo, nasce da
convocacao da palavra de Deus-
Amor. Ao enfrentar esta questao
decisiva, devemos especificar, por


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn89

um lado, que a logica do dom néo
exclui a justica nem se justapoe a ela
num segundo tempo e de fora; e, por
outro, que o desenvolvimento
econdmico, social e politico precisa,
se quiser ser autenticamente
humano, de dar espaco aoprincipio
da gratuidade como expressdo de
fraternidade.

35. O mercado, se houver confianca
reciproca e generalizada, é a
instituicdo econdmica que permite o
encontro entre as pessoas, na sua
dimensao de operadores econémicos
que usam o contrato como regra das
suas relacdes e que trocam bens e
servicos entre si fungiveis, para
satisfazer as suas caréncias e desejos.
O mercado esta sujeito aos principios
da chamada justica comutativa, que
regula precisamente as relacoes do
dar e receber entre sujeitos iguais.
Mas a doutrina social nunca deixou
de pOr em evidéncia a importancia
que tem a justica distributiva e



ajustica social para a propria
economia de mercado, ndo s6 porque
integrada nas malhas de um contexto
social e politico mais vasto, mas
também pela teia das relacdes em
que se realiza. De fato, deixado
unicamente ao principio da
equivaléncia de valor dos bens
trocados, o mercado ndo consegue
gerar a coesdo social de que necessita
para bem funcionar. Sem formas
internas de solidariedade e de
confianga reciproca, o mercado ndo
pode cumprir plenamente a propria
fungdo econéomica. E, hoje, foi
precisamente esta confianga que veio
a faltar; e a perda da confianca é
uma perda grave.

NaPopulorum progressio, Paulo VI
sublinhava oportunamente o fato de
que seria o proprio sistema
econdmico a tirar vantagem da
pratica generalizada da justica, uma
vez que 0s primeiros a beneficiar do
desenvolvimento dos paises pobres


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

teriam sido os paises ricos[90]. Nao
se tratava apenas de corrigir
disfungdes, através da assisténcia. Os
pobres ndo devem ser considerados
um “fardo”[91], mas um recurso,
mesmo do ponto de vista
estritamente econémico. Ha que
considerar errada a visdo de quantos
pensam que a economia de mercado
tenha estruturalmente necessidade
duma certa quota de pobreza e
subdesenvolvimento para poder
funcionar do melhor modo. O
mercado tem interesse em promover
emancipac¢ao, mas, para o fazer
verdadeiramente, ndo pode contar
apenas consigo mesmo, porque nao é
capaz de produzir por si aquilo que
estd para além das suas
possibilidades; tem de haurir
energias morais de outros sujeitos,
que sejam capazes de as gerar.

36. A atividade economica nao pode
resolver todos os problemas sociais
através da simples extensdo daldogica


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn90
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn91

mercantil. Esta deve ter
comofinalidade a prossecucdo do bem
comum, do qual se deve ocupar
também e sobretudo a comunidade
politica. Por isso, tenha-se presente
que €é causa de graves desequilibrios
separar o agir econdmico — ao qual
competiria apenas produzir riqueza
— do agir politico, cuja fungdo seria
buscar a justica através da
redistribuicdo.

Desde sempre a Igreja defende que
ndo se deve considerar o agir
econdmico como antissocial. De per
si o mercado ndo é, nem se deve
tornar-se, o lugar da prepoténcia do
forte sobre o débil. A sociedade nédo
tem que se proteger do mercado,
como se o desenvolvimento deste
implicasse ipso fato a morte das
relacdes autenticamente humanas. E
verdade que o mercado pode ser
orientado de modo negativo, nao
porque isso esteja na sua natureza,
mas porque uma certa ideologia



pode dirigi-lo em tal sentido. Nao se
deve esquecer que o mercado, em
estado puro, ndo existe; mas toma
forma a partir das configuracoes
culturais que o especificam e
orientam. Com efeito, a economia e
as financas, enquanto instrumentos,
podem ser mal utilizadas se quem as
gere tiver apenas referimentos
egoistas. Deste modo é possivel
conseguir transformar instrumentos
de per si bons em instrumentos
danosos; mas é a razdo obscurecida
do homem que produz estas
consequéncias, ndo o instrumento
por si mesmo. Por isso, ndo é o
instrumento que deve ser chamado
em causa, mas o homem, a sua
consciéncia moral e a sua
responsabilidade pessoal e social.

A doutrina social da Igreja considera
possivel viver relacoes
autenticamente humanas de amizade
e camaradagem, de solidariedade e
reciprocidade, mesmo no ambito da



atividade econdmica e ndo apenas
fora dela ou “depois” dela. A area
econdmica ndo é eticamente neutra
nem de natureza desumana e
antissocial. Pertence a atividade do
homem; e, precisamente porque
humana, deve ser eticamente
estruturada e institucionalizada.

O grande desafio que temos diante
de nos — resultante das
problematicas do desenvolvimento
neste tempo de globalizacdo, mas
revestindo-se de maior exigéncia
com a crise econdmico-financeira —
€ mostrar, a nivel tanto de
pensamento como de
comportamentos, que ndo s6 ndo
podem ser transcurados ou
atenuados os principios tradicionais
da ética social, como a transparéncia,
a honestidade e a responsabilidade,
mas também que, nasrelacoes
comerciais, o principio de gratuidade
e a ldgica do dom como expressao da
fraternidade podem e



devemencontrar lugar dentro da
atividade econémica normal. Isto é
uma exigéncia do homem no tempo
atual, mas também da propria razédo
econdmica. Trata-se de uma
exigéncia simultaneamente da
caridade e da verdade.

37. A doutrina social da Igreja
sempre defendeu quea justica diz
respeito a todas as fases da atividade
econdmica, porque esta sempre tem a
ver com 0 homem e com as suas
exigéncias. A angariacao dos
recursos, os financiamentos, a
producdo, o consumo e todas as
outras fases do ciclo econémico tém
inevitavelmente implicacdes
morais.Deste modo cada decisdo
econdmica tem consequéncias de
cardcter moral. Tudo isto encontra
confirmacdo também nas ciéncias
sociais e nas tendéncias da economia
atual. Outrora talvez se pudesse
pensar, primeiro, em confiar a
economia a producao de riqueza



para, depois, atribuir a politica a
tarefa de a distribuir; hoje tudo isto
se apresenta mais dificil, porque,
enquanto as atividades econémicas
deixaram de estar circunscritas no
ambito dos limites territoriais, a
autoridade dos governos continua a
ser sobretudo local. Por isso, 0s
canones da justica devem ser
respeitados desde o inicio enquanto
se desenrola o processo econdmico, e
ndo depois ou marginalmente. Além
disso, é preciso que, no mercado, se
abram espacos para atividades
econOmicas realizadas por sujeitos
que livremente escolhem configurar
0 proprio agir segundo principios
diversos do puro lucro, sem por isso
renunciar a produzir valor
econdmico. As numerosas expressoes
de economia que tiveram origem em
iniciativas religiosas e laicas
demonstram que isto é
concretamente possivel.



Na época da globalizagao, a
economia denota a influéncia de
modelos competitivos ligados a
culturas muito diversas entre si. Os
comportamentos econémico-
empresariais dai resultantes
possuem, na sua maioria, um ponto
de encontro no respeito da justica
comutativa. Avida econémica tem,
sem duvida, necessidade do contrato,
para regular as relacdes de transacgao
entre valores equivalentes; mas
precisa igualmente de leis justas e
deformas de redistribuigdo guiadas
pela politica, para além de obras que
tragam impresso oespirito do dom. A
economia globalizada parece
privilegiar a primeira logica, ou seja,
a da transacdo contratual, mas direta
ou indiretamente da provas de
necessitar também das outras duas: a
l6gica politica e a logica do dom sem
contrapartida.

38. O meu antecessor Jodo Paulo IT
sublinhara esta problematica,



quando, naCentesimus annus,
destacou a necessidade de um
sistema com trés sujeitos: omercado,
o Estado e asociedade civil[92]. Ele
tinha identificado na sociedade civil
0 ambito mais apropriado para
umaeconomia da gratuidade e da
fraternidade, mas sem pretender
nega-la nos outros dois &mbitos.
Hoje, podemos dizer que a vida
econdmica deve ser entendida como
uma realidade com varias
dimensodes: em todas deve estar
presente, embora em medida diversa
e com modalidades especificas, o
aspecto da reciprocidade fraterna.
Na época da globalizacao, a atividade
econdmica nao pode prescindir da
gratuidade, que difunde e alimenta a
solidariedade e a responsabilidade
pela justica e 0 bem comum em seus
diversos sujeitos e atores. Trata-se,
em ultima analise, de uma forma
concreta e profunda de democracia
econdmica. A solidariedade consiste
primariamente em que todos se


https://www.vatican.va/edocs/POR0067/_INDEX.HTM
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn92

sintam responsaveis por todos[93] e,
por conseguinte, ndo pode ser
delegada s6 ao Estado. Se, no
passado, era possivel pensar que
havia necessidade primeiro de
procurar a justica e que a gratuidade
intervinha depois como um
complemento, hoje é preciso afirmar
que, sem a gratuidade, ndo se
consegue sequer realizar a justica.
Assim, temos necessidade de um
mercado, no qual possam operar,
livremente e em condi¢des de igual
oportunidade, empresas que
persigam fins institucionais diversos.
Ao lado da empresa privada
orientada para o lucro e dos varios
tipos de empresa publica, devem
poder-se radicar e exprimir as
organizagoOes produtivas que
perseguem fins mutualistas e sociais.
Do seu reciproco confronto no
mercado, pode-se esperar uma
espécie de hibridizacao dos
comportamentos de empresa e,
consequentemente, uma atencgao


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn93

sensivel a civilizagdo da economia.
Neste caso, caridade na verdade
significa que € preciso dar forma e
organizacao aquelas iniciativas
econdmicas que, embora sem negar o
lucro, pretendam ir mais além da
l6gica da troca de equivalentes e do
lucro como fim em si mesmo.

39. NaPopulorum progressio, Paulo
VI pedia que se configurasse um
modelo de economia de mercado
capaz de incluir, pelo menos
intencionalmente, todos os povos e
ndo apenas aqueles adequadamente
habilitados. Solicitava que nos
empenhdssemos na promocao de um
mundo mais humano para todos, um
mundo no qual “todos tenham
qualquer coisa a dar e a receber, sem
que o progresso de uns seja
obstaculo ao desenvolvimento dos
outros”[94]. Estendia assim ao plano
universal as mesmas instancias e
aspiracdes contidas na Rerum
novarum, escrita quando pela


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn94

primeira vez, em consequéncia da
revolucdo industrial, se afirmou a
ideia — seguramente avancada para
aquele tempo — de que a ordem
civil, para subsistir, tinha
necessidade também da intervencao
distributiva do Estado. Hoje esta
visdo, além de ser posta em crise
pelos processos de abertura dos
mercados e das sociedades, revela-se
incompleta para satisfazer as
exigéncias duma economia
plenamente humana. Aquilo que a
doutrina social da Igreja, partindo da
sua visdo do homem e da sociedade,
sempre defendeu, é hoje requerido
também pelas dindmicas
caracteristicas da globalizacdo.

Quando a légica do mercado e a do
Estado se pdem de acordo entre si
para continuar no monopolio dos
respectivos ambitos de influéncia,
com o passar do tempo definha a
solidariedade nas relagdes entre os
cidaddaos, a participacdo e a adesao, 0



servico gratuito, que sdo realidades
diversas do “dar para ter”, proprio
da logica da transacdo, e do “dar por
dever”, proprio da logica dos
comportamentos publicos impostos
por lei pelo Estado. A vitoria sobre o
subdesenvolvimento exige que se
atue ndo so sobre a melhoria das
transacdes fundadas sobre o
intercambio, nem apenas sobre as
transferéncias das estruturas
assistenciais de natureza publica,
mas sobretudo sobre aprogressiva
abertura, em contexto mundial, para
formas de atividade econémica
caracterizadas por quotas de
gratuidade e de comunhdo. O binémio
exclusivo mercado-Estado corroi a
sociabilidade, enquanto as formas
econdmicas solidarias, que
encontram o seu melhor terreno na
sociedade civil sem, contudo, se
reduzir a ela, criam sociabilidade. O
mercado da gratuidade ndo existe, tal
como ndo se podem estabelecer por
lei comportamentos gratuitos, e,



todavia, tanto o mercado como a
politica precisam de pessoas abertas
ao dom reciproco.

40. As atuais dinamicas econémicas
internacionais, caracterizadas por
graves desvios e disfuncoes,
requeremprofundas mudanc¢as
inclusivamente no modo de conceber
a empresa. Antigas modalidades da
vida empresarial declinam, mas
outras prometedoras se esbo¢cam no
horizonte. Um dos riscos maiores é,
sem duvida, que a empresa preste
contas quase exclusivamente a quem
nela investe, acabando assim por
reduzir a sua valéncia social. Devido
ao seu crescimento de dimensdo e a
necessidade de capitais sempre
maiores, sao cada vez menos as
empresas que fazem referimento a
um empresario estavel que se sinta
responsavel ndo apenas a curto, mas
a longo prazo da vida e dos
resultados da sua empresa, tal como
diminui o namero das que



dependem de um unico territorio.
Além disso, a chamada
deslocalizacgdo da atividade
produtiva pode atenuar no
empresario o sentido da
responsabilidade para com os
interessados, como os trabalhadores,
os fornecedores, os consumidores, o
ambiente natural e a sociedade
circundante mais ampla, em
beneficio dos acionistas, que nao
estao ligados a um espaco especifico,
gozando por isso duma
extraordinaria mobilidade; de fato, o
mercado internacional dos capitais
oferece hoje uma grande liberdade
de acdo. Mas é verdade também que
esta a aumentar a consciéncia sobre
a necessidade de uma mais ampla
“responsabilidade social” da
empresa. Apesar de os parametros
éticos que guiam atualmente o
debate sobre a responsabilidade
social da empresa ndo serem,
segundo a perspectiva da doutrina
social da Igreja, todos aceitaveis, é



um fato que se vai difundindo cada
vez mais a convicc¢do de que a gestdo
da empresa ndo pode ter em conta
unicamente os interesses dos
proprietarios da mesma, mas deve
preocupar-se também com as outras
diversas categorias de sujeitos que
contribuem para a vida da empresa:
os trabalhadores, os clientes, 0s
fornecedores dos varios fatores de
producado, a comunidade de
referimento. Nos ultimos anos,
notou-se o crescimento duma classe
cosmopolita de gerentes, que muitas
vezes respondem so as indicacoes
dos acionistas da empresa
constituidos geralmente por fundos
anonimos que estabelecem de fato as
suas remuneracoes. Todavia, hoje, ha
também muitos gerentes que, através
de analises clarividentes, se dao
conta cada vez mais dos profundos
lacos que a sua empresa tem com o
territorio ou territorios, onde opera.
Paulo VI convidava a avaliar
seriamente o dano que a



transferéncia de capitais para o
estrangeiro, com exclusivas
vantagens pessoais, pode causar a
propria nac¢do[95]. E Jodo Paulo II
advertia queinvestir tem sempre um
significado moral, para além de
econdmico[96]. Tudo isto — ha que
reafirma-lo — é valido também hoje,
ndo obstante o mercado dos capitais
tenha sido muito liberalizado e as
mentalidades tecnoldgicas modernas
possam induzir a pensar que investir
seja apenas um fato técnico, e ndo
humano e ético. Nao ha motivo para
negar que um certo capital possa ser
ocasido de bem, se investido no
estrangeiro antes que na pdatria; mas
devem-se ressalvar os vinculos de
justica, tendo em conta também o
modo como aquele capital se formou
e 0s danos que causara as pessoas 0
seu ndo-investimento nos lugares
onde o mesmo foi gerado[97]. E
preciso evitar que o motivo para o
emprego dos recursos financeiros seja
especulativo, cedendo a tentacao de


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn95
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn96
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn97

procurar apenas o lucro a breve
prazo sem cuidar igualmente da
sustentabilidade da empresa a longo
prazo, do seu servico concreto a
economia real e duma adequada e
oportuna promocao de iniciativas
econdmicas também nos paises
necessitados de desenvolvimento.
Também nédo ha motivo para negar
que a deslocalizacdo, quando
compreende investimentos e
formacdo, possa fazer bem as
populacdes do pais que a acolhe — o
trabalho e o conhecimento técnico
sdo uma necessidade universal —;
mas nao € licito deslocalizar somente
para gozar de especiais condi¢Ges de
favor ou, pior ainda, para
exploracdo, sem prestar uma
verdadeira contribuicdo a sociedade
local para o nascimento de um
robusto sistema produtivo e social,
fator imprescindivel para um
desenvolvimento estavel.



41. Dentro do mesmo tema, € util
observar que oespirito empresarial
tem, e deve assumir cada vez mais,
um significado polivalente. A longa
prevaléncia do bindmio mercado-
Estado habituou-nos a pensar
exclusivamente, por um lado, no
empresario privado de tipo
capitalista e, por outro, no diretor
estatal. Na realidade, o espirito
empresarial deve ser entendido de
modo articulado, como se depreende
duma série de motivacdes meta-
econdmicas. O espirito empresarial,
antes de ter significado profissional,
possui um significado humano[98];
esta inscrito em cada trabalho, visto
como “actus person@”[99], pelo que é
bom oferecer a cada trabalhador a
possibilidade de prestar a propria
contribuicdo, de tal modo que ele
mesmo “saiba trabalhar “por conta
propria"“[100]. Ensinava Paulo VI,
ndo sem motivo, que “todo o
trabalhador é um criador”[101].
Precisamente para dar resposta as


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn98
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn99
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn100
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn101

exigéncias e a dignidade de quem
trabalha e as necessidades da
sociedade é que existem varios tipos
de empresa, muito para além da
simples distinc¢do entre “privado” e
“publico”. Cada uma requer e
exprime um espirito empresarial
especifico. A fim de realizar uma
economia que, num futuro proximo,
saiba colocar-se ao servi¢o do bem
comum nacional e mundial, convém
ter em conta este significado amplo
de espirito empresarial. Tal
concepcdo mais ampla favorece o
intercambio e a formacao reciproca
entre as diversas tipologias de
empresariado, com transferéncia de
competéncias do mundo sem lucro
para aquele com lucro e vice-versa,
do setor publico para o &mbito
proprio da sociedade civil, do mundo
das economias avanc¢adas para
aquele dos paises em vias de
desenvolvimento.



Também a autoridade politica tem
um significado polivalente, que nao se
pode esquecer quando se procede a
realizacdo duma nova ordem
econdmico-produtiva, responsavel
socialmente e a medida do homem.
Assim como se pretende fomentar
um espirito empresarial diferenciado
no plano mundial, assim também se
deve promover uma autoridade
politica repartida e cativa a varios
niveis. A economia integrada dos
nossos dias ndo elimina a funcao dos
Estados, antes obriga os governos a
uma colaboracao reciproca mais
intensa. Razodes de sabedoria e
prudéncia sugerem que nao se
proclame depressa demais o fim do
Estado; relativamente a solugdo da
crise atual, a sua funcdo parece
destinada a crescer, readquirindo
muitas das suas competéncias. Além
disso, existem nacdes, cuja edificacdo
ou reconstrucdo do Estado continua
a ser um elemento-chave do seu
desenvolvimento. Aagjuda



internacional, precisamente no
ambito de um projeto de
solidariedade que tivesse em vista a
solucdo dos problemas econdmicos
atuais, deveria sobretudo apoiar a
consolidacdo de sistemas
constitucionais, juridicos,
administrativos nos paises que ainda
ndo gozam de tais bens. A par das
ajudas econOmicas, devem existir
outros apoios tendentes a reforcar as
garantias proprias doEstado de
direito, um sistema de ordem publica
e carcerario eficiente no respeito dos
direitos humanos, instituicdes
verdadeiramente democraticas. Nao
é preciso que o Estado tenha, em
todo o lado, as mesmas
caracteristicas: o apoio para reforco
dos sistemas constitucionais débeis
pode muito bem ser acompanhado
pelo desenvolvimento de outros
sujeitos politicos de natureza
cultural, social, territorial ou
religiosa, ao lado do Estado. A
articulacao da autoridade politica a



nivel local, nacional e internacional
é, para além do mais, uma das vias
mestras para se chegar a poder
orientar a globalizacdo econdmica; e
é também o modo de evitar que esta
mine realmente os alicerces da
democracia.

42. Notam-se as vezes atitudes
fatalistas a respeito daglobalizagao,
como se as dindmicas em ato fossem
produzidas por forcas impessoais
anonimas e por estruturas
independentes da vontade
humana[102]. A tal propdsito, é bom
recordar que a globalizacao deve ser
entendida, sem duvida, como um
processo socioeconémico, mas esta
sua dimensdo ndo é a unica. Sob o
processo mais visivel, ha a realidade
duma humanidade que se torna cada
vez mais interligada; tal realidade é
constituida por pessoas e povos, para
quem o referido processo deve ser de
utilidade e desenvolvimento[103],
gracas a assuncao das respectivas


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn102
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn103

responsabilidades por parte tanto
dos individuos como da coletividade.
A superacdo das fronteiras é um
dado ndo apenas material, mas
também cultural nas suas causas e
efeitos. Se a globalizacao for lida de
maneira determinista, perdem-se 0s
critérios para a avaliar e orientar.
Trata-se de uma realidade humana
que pode ter, na sua fonte, varias
orientacdes culturais, sobre as quais
é preciso fazer discernimento. A
verdade da globalizacdo enquanto
processo e o seu critério ético
fundamental provém da unidade da
familia humana e do seu
desenvolvimento no bem. Por isso é
preciso empenhar-se sem cessar
porfavorecer uma orientagdo cultural
personalista e comunitdria, aberta a
transcendéncia, do processo de
integracdo mundial.

Ndao obstante algumas limitacdes
estruturais, que ndo se devem negar
nem absolutizar, “a globalizacao a



priori ndo é boa nem ma. Sera aquilo
que as pessoas fizerem dela”[104].
Ndao devemos ser vitimas dela, mas
protagonistas, atuando com bom
senso, guiados pela caridade e a
verdade. Opor-se-lhe cegamente
seria uma atitude errada, fruto de
preconceito, que acabaria por
ignorar um processo marcado
também por aspectos positivos, com
o risco de perder uma grande ocasido
de se inserir nas multiplas
oportunidades de desenvolvimento
por ele oferecidas. Adequadamente
concebidos e geridos, os processos de
globalizacdo oferecem a
possibilidade duma grande
redistribuicdo da riqueza a nivel
mundial, como antes nunca tinha
acontecido; se mal geridos, podem,
pelo contrario, fazer crescer pobreza
e desigualdade, bem como contagiar
com uma crise o mundo inteiro. E
preciso corrigir as suas disfuncgoes,
tantas vezes graves, que introduzem
novas divisdes entre 0s povos e no


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn104

interior dos mesmos, e fazer com que
a redistribuicdo da riqueza ndo se
verifique a custa de uma
redistribuicdo da pobreza ou até com
0 seu agravamento, Como uma ma
gestdo da situacdo atual poderia
fazer-nos temer. Durante muito
tempo, pensou-se que 0s povos
pobres deveriam permanecer
ancorados num estadio
predeterminado de
desenvolvimento, contentando-se
com a filantropia dos povos
desenvolvidos. Contra esta
mentalidade, tomou posi¢ao Paulo VI
na Populorum progressio. Hoje, as
forcas materiais de que se pode
dispor para fazer aqueles povos sair
da miséria sao potencialmente
maiores do que outrora, mas
acabaram por se aproveitar delas
prevalentemente os povos dos paises
desenvolvidos, que conseguiram
desfrutar melhor o processo de
liberalizacdo dos movimentos de
capitais e do trabalho. Por isso a


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

difusdo dos ambientes de bem-estar
a nivel mundial ndo deve ser
refreada por projetos egoistas,
protecionistas ou ditados por
interesses particulares. De fato, hoje,
0 envolvimento dos paises
emergentes ou em vias de
desenvolvimento permite gerir
melhor a crise. A transi¢ao inerente
ao processo de globalizacgdo
apresenta grandes dificuldades e
perigos, que poderdo ser superados
apenas se se souber tomar
consciéncia daquela alma
antropoldgica e ética que, do mais
fundo, impele a propria globalizacdo
para metas de humanizacao
solidaria. Infelizmente esta alma é
muitas vezes abafada e condicionada
por perspectivas ético-culturais de
delineamento individualista e
utilitarista. A globalizacdo é um
fendmeno pluridimensional e
polivalente, que exige ser
compreendido na diversidade e
unidade de todas as suas dimensoes,



incluindo a teolodgica. Isto permitira
viver e orientar a globalizag¢do da
humanidade em termos de
relacionamento, comunhdo e partilha.

CAPITULO IV

DESENVOLVIMENTO DOS POVOS,
DIREITOS E DEVERES, AMBIENTE

43. “A solidariedade universal é para
nos ndo so um fato e um beneficio,
mas também um dever”[105]. Hoje,
muitas pessoas tendem a alimentar a
pretensdo de que ndo devem nada a
ninguém, a ndo ser a si mesmas.
Considerando-se titulares so de
direitos, frequentemente deparam-se
com fortes obstaculos para maturar
uma responsabilidade no &mbito do
desenvolvimento integral proprio e
alheio. Por isso, é importante invocar
uma nova reflexdo que faga ver
como os direitos pressupoem deveres,
sem o0s quais o seu exercicio se
transforma em arbitrio[106]. Assiste-
se hoje a uma grave contradicio:


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn105
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn106

enquanto, por um lado, se
reivindicam presuntos direitos, de
caracter arbitrario e libertino,
querendo vé-los reconhecidos e
promovidos pelas estruturas
publicas, por outro existem direitos
elementares e fundamentais violados
e negados a boa parte da
humanidade[107]. Aparece com
frequéncia assinalada uma relagao
entre a reivindicacdo do direito ao
supérfluo, se ndo mesmo a
transgressdo e ao vicio, nas
sociedades opulentas e a falta de
alimento, 4gua potavel, instrucao
basica, cuidados médicos
elementares em certas regides do
mundo do subdesenvolvimento e
também nas periferias de grandes
metropoles. A relagdo esta no fato de
que os direitos individuais,
desvinculados de um quadro de
deveres que lhes confira um sentido
completo, enlouquecem e alimentam
uma espiral de exigéncias
praticamente ilimitada e sem


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn107

critérios. A exasperacao dos direitos
desemboca no esquecimento dos
deveres. Estes delimitam os direitos
porque remetem para o quadro
antropoldgico e ético cuja verdade é
0 ambito onde 0s mesmos se inserem
e, deste modo, ndo descambam no
arbitrio. Por este motivo, os deveres
reforcam os direitos e propdem a sua
defesa e promoc¢do como um
compromisso a assumir ao servico do
bem. Se, pelo contrario, os direitos do
homem encontram o seu
fundamento apenas nas deliberacdes
duma assembleia de cidadaos,
podem ser alterados em qualquer
momento e, assim, o dever de os
respeitar e promover atenua-se na
consciéncia comum. Entao os
g0overnos e 0s organismos
internacionais podem esquecer a
objetividade e “indisponibilidade”
dos direitos. Quando isto acontece,
pOe-se em perigo o verdadeiro
desenvolvimento dos povos[108].
Semelhantes posi¢cdes comprometem


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn108

a autoridade dos organismos
internacionais, sobretudo aos olhos
dos paises mais carecidos de
desenvolvimento. De fato, estes
pedem que a comunidade
internacional assuma como um
dever ajuda-los a serem “artifices do
seu destino”[109], ou seja, a
assumirem por sua vez deveres.A
partilha dos deveres reciprocos
mobiliza muito mais do que a mera
reivindicagdo de direitos.

44. A concepcao dos direitos e dos
deveres no desenvolvimento deve ter
em conta também as problematicas
ligadas com o crescimento
demogrdfico. Trata-se de um aspecto
muito importante do verdadeiro
desenvolvimento, porque diz
respeito aos valores irrenunciaveis
da vida e da familia[110]. Considerar
0 aumento da populacdo como a
primeira causa do
subdesenvolvimento é errado,
inclusive do ponto de vista


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn109
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn110

econdmico: basta pensar, por um
lado, na consideravel diminuicao da
mortalidade infantil e no
alongamento médio da vida que se
regista nos paises economicamente
desenvolvidos, e, por outro, nos
sinais de crise que se observam nas
sociedades onde se regista uma
preocupante queda da natalidade.
Obviamente é forgoso prestar a
devida atencdo a uma procriacao
responsavel, que constitui, para além
do mais, uma real contribuicdo para
o desenvolvimento integral. A Igreja,
que tem a peito o verdadeiro
desenvolvimento do homem,
recomenda-lhe o respeito dos valores
humanos também no uso da
sexualidade: o mesmo nao pode ser
reduzido a um mero fato hedonista e
ladico, do mesmo modo que a
educacdo sexual ndo se pode limitar
a instrucdo técnica, tendo como
unica preocupacdo defender os
interessados de eventuais contagios
ou do “risco” procriador. Isto



equivaleria a empobrecer e
negligenciar o significado profundo
da sexualidade, que deve, pelo
contrario, ser reconhecido e
assumido responsavelmente tanto
pela pessoa como pela comunidade.
Com efeito, a responsabilidade
impede que se considere a
sexualidade como uma simples fonte
de prazer ou que seja regulada com
politicas de planificacdo forcada dos
nascimentos. Em ambos os casos,
estamos perante concepcoes e
politicas materialistas, no ambito das
quais as pessoas acabam por sofrer
varias formas de violéncia. A tudo
isto ha que contrapor a competéncia
primaria das familias neste
campo[111], relativamente ao Estado
e as suas politicas restritivas, e
também uma apropriada educacao
dos pais.

A abertura moralmente responsavel a
vida é uma riqueza social e
econdmica. Grandes nacdes puderam


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn111

sair da miséria, justamente gracas ao
grande numero e as capacidades dos
seus habitantes. Pelo contrario,
nacOes outrora prosperas atravessam
agora uma fase de incerteza e, em
alguns casos, de declinio
precisamente por causa da
diminuicdo da natalidade, problema
crucial para as sociedades de
proeminente bem-estar. A
diminuicdo dos nascimentos,
situando-se por vezes abaixo do
chamado “indice de substituicdo”,
pOe em crise também os sistemas de
assisténcia social, aumenta os seus
custos, contrai a acumulacdo de
poupancas e, consequentemente, 0s
recursos financeiros necessarios
para os investimentos, reduz a
disponibilizacédo de trabalhadores
qualificados, restringe a reserva
aonde ir buscar os “cérebros” para as
necessidades da nacao. Além disso,
as familias de pequena e, as vezes,
pequenissima dimensao correm o
risco de empobrecer as relagdes



sociais e de ndo garantir formas
eficazes de solidariedade. Sdo
situacgdes que apresentam sintomas
de escassa confianga no futuro e de
cansaco moral. Deste modo, torna-se
uma necessidade social, e mesmo
econdmica, continuar a propor as
novas geracoes a beleza da familia e
do matrimonio, a correspondéncia
de tais instituicOes as exigéncias mais
profundas do coracdo e da dignidade
da pessoa. Nesta perspectiva, 0s
Estados sdo chamados ainstaurar
politicas que promovam a
centralidade e a integridade da
familia, fundada no matriménio
entre um homem e uma mulher,
célula primeira e vital da
sociedade[112], preocupando-se
também com os seus problemas
econdmicos e fiscais, no respeito da
sua natureza relacional.

45. Dar resposta as exigéncias morais
mais profundas da pessoa tem
também importantes e benéficas


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn112

consequéncias no plano
econdmico.De fato, a economia tem
necessidade da ética para o seu
correto funcionamento; ndo de uma
ética qualquer, mas de uma ética
amiga da pessoa. Hoje fala-se muito
de ética em campo econdmico,
financeiro, empresarial. Nascem
centros de estudo e percursos
formativos de negdcios éticos;
difunde-se no mundo desenvolvido o
sistema das certificagOes éticas, na
esteira do movimento de ideias
nascido a volta da responsabilidade
social da empresa. Os bancos
propdem contas e fundos de
investimento chamados “éticos”.
Desenvolvem-se as “financas éticas”,
sobretudo através do microcrédito e,
mais em geral, de
microfinanciamentos. Tais processos
suscitam apreco e merecem amplo
apoio. Os seus efeitos positivos
fazem-se sentir também nas areas
menos desenvolvidas da terra.
Todavia, é bom formar também um



valido critério de discernimento,
porque se nota um certo abuso do
adjetivo “ético”, o qual, se usado
vagamente, presta-se a designar
conteudos muito diversos, chegando-
se a fazer passar a sua sombra
decisdes e opg¢Oes contrarias a justica
e ao verdadeiro bem do homem.

Com efeito, muito depende do
sistema moral em que se baseia.
Sobre este argumento, a doutrina
social da Igreja tem um contributo
proprio e especifico para dar, que se
funda na criagdo do homem “a
imagem de Deus” (Gn 1, 27), um dado
do qual deriva a dignidade inviolavel
da pessoa humana e também o valor
transcendente das normas morais
naturais. Uma ética econdmica que
prescinda destes dois pilares arrisca-
se inevitavelmente a perder o seu
cunho especifico e a prestar-se a
instrumentaliza¢des; mais
concretamente, arrisca-se a aparecer
em funcgdo dos sistemas econdémico-



financeiros existentes, em vez de
servir de correcdo as disfuncdes dos
mesmos. Além do mais, acabaria até
por justificar o financiamento de
projetos que ndo sdo éticos. Por outro
lado, ndo se deve recorrer ao termo
“ético” de modo ideologicamente
discriminatorio, dando a perceber
que ndo seriam éticas as iniciativas
ndo dotadas formalmente de tal
qualificacdo. Um dado é essencial: a
necessidade de trabalhar ndo so para
que nascam setores ou segmentos
“éticos” da economia ou das financas,
mas também para que toda a
economia e as financas sejam éticas:
e ndo por uma rotulacgdo exterior,
mas pelo respeito de exigéncias
intrinsecas a sua propria natureza. A
tal respeito, se pronuncia com
clareza a doutrina social da Igreja,
que recorda como a economia, em
todas as suas extensoes, seja um
setor da atividade humana[113].


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn113

46. Considerando as tematicas
referentes arelacgdo entre empresa e
ética e também a evolucao que o
sistema produtivo esta a fazer,
parece que a distincdo usada até
agora entre empresas que tém por
finalidade o lucro (profit) e
organizac¢oes que ndo buscam o lucro
(non profit) ja ndo é capaz de dar
cabalmente conta da realidade, nem
de orientar eficazmente o futuro.
Nestas ultimas décadas, foi surgindo
entre as duas tipologias de empresa
uma ampla area intermédia. Esta é
constituida por empresas
tradicionais, mas que subscrevem
pactos de ajuda aos paises atrasados,
por fundacbes que sdo expressao de
empresas individuais, por grupos de
empresas que se propdem objetivos
de utilidade social, pelo mundo
diversificado dos sujeitos da
chamada economia civil e de
comunhdo. Néo se trata apenas de
um “terceiro setor”, mas de uma
nova e ampla realidade complexa,



que envolve o privado e o publico e
que ndo exclui o lucro mas
considera-o como instrumento para
realizar finalidades humanas e
sociais. O fato de tais empresas
distribuirem ou néo os ganhos ou de
assumirem uma ou outra das
configuracOes previstas pelas normas
juridicas torna-se secundario
relativamente a sua disponibilidade
a conceber o lucro como um
instrumento para alcangar
finalidades de humanizacao do
mercado e da sociedade. E desejavel
que estas novas formas de empresa
também encontrem, em todos os
paises, adequada configuracao
juridica e fiscal. Sem nada tirar a
importancia e utilidade econémica e
social das formas tradicionais de
empresa, fazem evoluir o sistema
para uma assuncdo mais clara e
perfeita dos deveres por parte dos
sujeitos econdmicos. E ndo so6...A
propria pluralidade das formas
institucionais de empresa gera um



mercado mais humano e
simultaneamente mais competitivo.

47. O fortalecimento das diversas
tipologias de empresa, mormente das
que sdo capazes de conceber o lucro
como um instrumento para alcancar
finalidades de humanizacao do
mercado e das sociedades, deve ser
procurado também nos paises que
sofrem exclusdo ou marginalizacdo
dos circuitos da economia global,
onde é muito importante avancgar
com projetos de subsidiariedade
devidamente concebida e gerida que
tendam a potenciar os direitos, mas
prevendo sempre também a
assuncao das correlativas
responsabilidades. Nas intervengoes
em prol do desenvolvimento, ha que
salvaguardar o principio da
centralidade da pessoa humana, que é
0 sujeito que primariamente deve
assumir o dever do desenvolvimento.
A preocupacdo principal é a
melhoria das situacdes de vida das



pessoas concretas duma certa regido,
para que possam desempenhar
aqueles deveres que atualmente a
indigéncia ndo lhes permite
respeitar. A solicitude nunca pode
ser uma atitude abstrata. Para
poderem adaptar-se as diversas
situacdes, os programas de
desenvolvimento devem ser flexiveis;
e as pessoas beneficiarias deveriam
estar envolvidas diretamente na sua
delineacdo e tornar-se protagonistas
da sua atuacdo. E necessario também
aplicar os critérios da progressao e
do acompanhamento — incluindo a
monitorizacdo dos resultados —
porque ndo ha receitas validas
universalmente; depende muito da
gestdo concreta das intervencoes.
“S&0 0s povos os autores e primeiros
responsaveis do proprio
desenvolvimento. Mas ndo o poderao
realizar isolados”[114]. Esta
adverténcia de Paulo VI é ainda mais
valida hoje, com o processo de
progressiva integracdo que se vai


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn114

consolidando na terra. As dindmicas
de inclusdo ndo tém nada de
mecdanico. As solu¢des devem ser
calibradas olhando a vida dos povos
e das pessoas concretas com base
numa ponderada avaliacdo de cada
situacdo. Ao lado dos macroprojetos
servem 0S microprojetos, e sobretudo
serve a mobilizacdo real de todos os
sujeitos da sociedade civil, das
pessoas tanto juridicas como fisicas.

Acooperagdo internacional precisa de
pessoas que partilhem o processo de
desenvolvimento econdémico e
humano, através da solidariedade
feita de presenca, acompanhamento,
formacdo e respeito. Sob este ponto
de vista, 0s proprios organismos
internacionais deveriam interrogar-
se sobre a real eficacia das suas
estruturas burocraticas e
administrativas, frequentemente
muito dispendiosas. As vezes sucede
que o destinatario das ajudas seja
utilizado em funcao de quem o ajuda



e que oS pobres sirvam para manter
de pé dispendiosas organizagoes
burocraticas que reservam para a
sua propria conservagao
percentagens demasiado elevadas
dos recursos que, ao invés, deveriam
ser aplicados no desenvolvimento.
Nesta perspectiva, seria desejavel
que todos 0s organismos
internacionais e as organizacdes nao
governamentais se comprometessem
a uma plena transparéncia,
informando os doadores e a opinido
publica acerca da percentagem de
fundos recebidos destinada aos
programas de cooperacdo, acerca do
verdadeiro conteudo de tais
programas e, por ultimo, acerca da
configuracao das despesas da
propria instituicao.

48. O tema do desenvolvimento
aparece, hoje, estreitamente
associado também com os deveres
que nascem do relacionamento do
homem com o ambiente natural. Este



foi dado por Deus a todos,
constituindo o seu uso uma
responsabilidade que temos para
com 0s pobres, as geracOes futuras e
a humanidade inteira. Quando a
natureza, a comecar pelo ser
humano, é considerada como fruto
do acaso ou do determinismo
evolutivo, a nocao da referida
responsabilidade debilita-se nas
consciéncias. Na natureza, o crente
reconhece o resultado maravilhoso
da intervencdo criadora de Deus, de
que o homem se pode
responsavelmente servir para
satisfazer as suas legitimas
exigéncias — materiais e imateriais
— no respeito dos equilibrios
intrinsecos da propria criacdo. Se
falta esta perspectiva, o homem
acaba por considerar a natureza um
tabu intocavel ou, ao contrario, por
abusar dela. Nem uma nem outra
destas atitudes corresponde a visdo
crista da natureza, fruto da criacao
de Deus.



A natureza é expressdo de um
designio de amor e de verdade.
Precede-nos, tendo-nos sido dada por
Deus como ambiente de vida. Fala-
nos do Criador (cf.Rm 1, 20) e do seu
amor pela humanidade. Esta
destinada, no fim dos tempos, a ser
“instaurada” em Cristo (cf.Ef 1,
9-10;Col 1, 19-20). Por conseguinte,
também ela é uma “vocacdo”[115]. A
natureza esta a nossa disposi¢ao, ndo
como “um monte de lixo espalhado
ao acaso”[116], mas como um dom
do Criador que tragou os seus
ordenamentos intrinsecos dos quais
0 homem deve tirar as devidas
orientacdes para a “guardar e
cultivar” (Gn 2, 15). Mas € preciso
sublinhar também que é contrario ao
verdadeiro desenvolvimento
considerar a natureza mais
importante do que a prdpria pessoa
humana. Esta posicdo induz a
comportamentos neopagaos ou a um
novo panteismo: s6 da natureza,
entendida em sentido puramente


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn115
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn116

naturalista, ndo pode derivar a
salvacdo para o homem. Por outro
lado, ha que rejeitar também a
posicdo oposta, que visa a sua
completa tecnicizacdo, porque o
ambiente natural ndo é apenas
matéria de que dispor a nosso bel-
prazer, mas obra admiravel do
Criador, contendo nela uma
“gramatica” que indica finalidades e
critérios para uma utilizacdo
sapiente, ndo instrumental nem
arbitraria. Advém, hoje, muitos
danos ao desenvolvimento
precisamente destas concepcoes
deformadas. Reduzir completamente
a natureza a um conjunto de simples
dados reais acaba por ser fonte de
violéncia contra o ambiente e até por
motivar agoes desrespeitadoras da
propria natureza do homem. Esta,
constituida ndo s6 de matéria, mas
também de espirito e, como tal, rica
de significados e de fins
transcendentes a alcangar, tem um
caracter normativo também para a



cultura. O homem interpreta e
modela o ambiente natural através
da cultura, a qual, por sua vez, é
orientada por meio da liberdade
responsavel, atenta aos ditames da
lei moral. Por isso, os projetos para
um desenvolvimento humano
integral ndo podem ignorar os
vindouros, mas devem ser animados
pela solidariedade e a justica entre as
geracgoes, tendo em conta os diversos
ambitos: ecoldgico, juridico,
econdmico, politico, cultural[117].

49. Hoje, as questdes relacionadas
com o cuidado e a preservacao do
ambiente devem ter na devida
consideracdo as problemadaticas
energéticas. De fato, o
acambarcamento dos recursos
energéticos nao renovaveis por parte
de alguns Estados, grupos de poder e
empresas constitui um grave
impedimento para o
desenvolvimento dos paises pobres.
Estes ndo tém os meios econdémicos


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn117

para chegar as fontes energéticas ndo
renovaveis que existem, nem para
financiar a pesquisa de fontes novas
e alternativas. A monopolizacdo dos
recursos naturais, que em muitos
casos se encontram precisamente nos
paises pobres, gera exploragao e
frequentes conflitos entre as nagoes e
dentro das mesmas. E muitas vezes
estes conflitos sdo travados
precisamente no territorio de tais
paises, com um pesado balango em
termos de mortes, destruicdes e
maior degradacdo. A comunidade
internacional tem o imperioso dever
de encontrar as vias institucionais
para regular a exploracdo dos
recursos ndo renovaveis, com a
participacdo também dos paises
pobres, de modo a planificar em
conjunto o futuro.

Também sobre este aspecto, ha
urgente necessidade moral de uma
renovada solidariedade,
especialmente nas relacdes entre os



paises em vias de desenvolvimento e
0s paises altamente
industrializados[118]. As sociedades
tecnicamente avancadas podem e
devem diminuir o consumo
energético seja porque as atividades
manufatureiras evoluem, seja
porque entre os seus cidadaos reina
maior sensibilidade ecologica. Além
disso ha que acrescentar que,
atualmente, é possivel melhorar a
eficiéncia energética e fazer avancgar
a pesquisa de energias alternativas;
mas € necessaria também uma
redistribuicdo mundial dos recursos
energéticos, de modo que os proprios
paises desprovidos possam ter acesso
aos mesmos. O seu destino ndo pode
ser deixado nas méaos do primeiro a
chegar nem estar sujeito a logica do
mais forte. Trata-se de problemas
relevantes que, para ser enfrentados
de modo adequado, requerem da
parte de todos uma responsavel
tomada de consciéncia das
consequéncias que recairdo sobre as


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn118

novas geracoes, principalmente
sobre a imensidade de jovens
presentes nos povos pobres, que
“reclamam a sua parte ativa na
construcao de um mundo
melhor”[119].

50. Esta responsabilidade é global,
porque nao diz respeito somente a
energia, mas a toda a criacdo, que
ndo devemos deixar as novas
geracoes depauperada dos seus
recursos. E licito ao homem exercer
um governo responsavel sobre a
natureza para a guardar, fazer
frutificar e cultivar inclusive com
formas novas e tecnologias
avancadas, para que possa acolher e
alimentar condignamente a
populacdo que a habita. Ha espaco
para todos nesta nossa terra: aqui a
familia humana inteira deve
encontrar 0s recursos necessarios
para viver decorosamente, com a
ajuda da propria natureza, dom de
Deus aos seus filhos, e com o


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn119

empenho do seu proprio trabalho e
inventiva. Devemos, porém, sentir
como gravissimo o dever de entregar
a terra as novas geracoes num estado
tal que também elas possam
dignamente habita-la e continuar a
cultiva-la. Isto implica “o empenho
de decidir juntos depois de ter
ponderado responsavelmente qual a
estrada a percorrer, com 0 objetivo
de reforcar aquelaalianga entre ser
humano e ambiente que deve ser
espelho do amor criador de Deus, de
Quem provimos e para Quem
estamos a caminho”[120]. E desejavel
que a comunidade internacional e os
diversos governos saibam contrastar,
de maneira eficaz, as modalidades de
utilizacdo do ambiente que sejam
danosas para o mesmo. E igualmente
forcoso que se empreendam, por
parte das autoridades competentes,
todos os esforcos necessarios para
que 0s custos econdmicos e sociais
derivados do uso dos recursos
ambientais comuns sejam


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn120

reconhecidos de maneira
transparente e plenamente
suportados por quem deles usufrui e
ndo por outras populacdes nem pelas
geracoes futuras: a protecao do
ambiente, dos recursos e do clima
requer que todos os responsaveis
internacionais atuem conjuntamente
e se demonstrem prontos a agir de
boa fé, no respeito da lei e da
solidariedade para com as regioes
mais débeis da terra[121]. Uma das
maiores tarefas da economia é
precisamente um uso mais eficiente
dos recursos, ndo o abuso, tendo
sempre presente que a nocao de
eficiéncia ndo é axiologicamente
neutra.

51. As modalidades com que o homem
trata o ambiente influem sobre as
modalidades com que se trata a si
mesmo, e vice-versa. Isto chama a
sociedade atual a uma séria revisao
do seu estilo de vida que, em muitas
partes do mundo, pende para o


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn121

hedonismo e o consumismo, sem
olhar aos danos que dai
derivam[122]. E necessaria uma real
mudanca de mentalidade que nos
induza a adoptar novos estilos de
vida, “nos quais a busca do
verdadeiro, do belo e do bom e a
comunhdo com os outros homens
para um crescimento comum sejam
os elementos que determinam as
opcoes dos consumos, das poupancas
e dos investimentos”[123]. Toda a
lesdo da solidariedade e da amizade
civica provoca danos ambientais,
assim como a degradacdo ambiental
por sua vez gera insatisfacdo nas
relacgdes sociais. A natureza,
especialmente no nosso tempo, esta
tdo integrada nas dindmicas sociais e
culturais que quase ja ndo constitui
uma variavel independente. A
desertificacdo e a penuria produtiva
de algumas areas agricolas sdo fruto
também do empobrecimento das
populacdes que as habitam e do seu
atraso. Incentivando o


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn122
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn123

desenvolvimento econdémico e
cultural daquelas populacdes, tutela-
se também a natureza. Além disso,
quantos recursos naturais sao
devastados pela guerra! A paz dos
povos e entre 0S povos permitiria
também uma maior preservacao da
natureza. O acambarcamento dos
recursos, especialmente da agua,
pode provocar graves conflitos entre
as populac¢des envolvidas. Um acordo
pacifico sobre o uso dos recursos
pode salvaguardar a natureza e,
simultaneamente, o bem-estar das
sociedades interessadas.

A Igreja sente o seu peso de
responsabilidade pela criagdo e deve
fazer valer esta responsabilidade
também em publico. Ao fazé-lo, ndo
tem apenas de defender a terra, a
agua e o ar como dons da criacdo que
pertencem a todos, mas deve
sobretudo proteger o homem da
destruicdo de si mesmo. Requer-se
uma espécie de ecologia do homem,



entendida no justo sentido. De fato, a
degradacdo da natureza esta
estreitamente ligada a cultura que
molda a convivéncia humana:
quando a “ecologia humana” [124] é
respeitada dentro da sociedade,
beneficia também a ecologia
ambiental. Tal como as virtudes
humanas sao intercomunicantes, de
modo que o enfraquecimento de uma
pde em risco também as outras,
assim também o sistema ecoldgico se
rege sobre o respeito de um projeto
que se refere tanto a s convivéncia
em sociedade como ao hom
relacionamento com a natureza.

Para preservar a natureza nao basta
intervir com incentivos ou
penalizac¢Bes econdmicas, nem €
suficiente uma instrucdo adequada.
Trata-se de instrumentos
importantes, maso problema decisivo
é a solidez moral da sociedade em
geral. Se ndo é respeitado o direito a
vida e a morte natural, se se tornam


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn124

artificiais a concepcdo, a gestacdo e o
nascimento do homem, se sdo
sacrificados embriées humanos na
pesquisa, a consciéncia comum
acaba por perder o conceito de
ecologia humana e, com ele, o de
ecologia ambiental. E uma
contradicdo pedir as novas geracoes
o0 respeito do ambiente natural,
quando a educacdo e as leis ndo as
ajudam a respeitar-se a si mesmas. O
livro da natureza é uno e indivisivel,
tanto sobre a vertente do ambiente
como sobre a vertente da vida, da
sexualidade, do matriménio, da
familia, das relagdes sociais, numa
palavra, do desenvolvimento
humano integral. Os deveres que
temos para com o ambiente estdo
ligados com os deveres que temos
para com a pessoa considerada em si
mesma e em relacdo com os outros;
ndo se podem exigir uns e
espezinhar os outros. Esta é uma
grave antinomia da mentalidade e do
costume atual, que avilta a pessoa,



transtorna o ambiente e prejudica a
sociedade.

52. A verdade e 0 amor que a mesma
desvenda ndo se podem produzir,
mas apenas acolher. A sua fonte
ultima ndo é — nem pode ser — o
homem, mas Deus, ou seja, Aquele
que é Verdade e Amor. Este principio
€ muito importante para a sociedade
e para o desenvolvimento, enquanto
nem uma nem outro podem ser
somente produtos humanos; a
propria vocagdo ao desenvolvimento
das pessoas e dos povos ndo se funda
sobre a simples deliberacdo humana,
mas esta inscrita num plano que nos
precede e constitui para todos nads
um dever que deve ser livremente
assumido. Aquilo que nos precede e
constitui — o Amor e a Verdade
subsistentes — indica-nos o que € o
bem e em que consiste a nossa
felicidade. E, por conseguinte,aponta-
nos o caminho para o verdadeiro
desenvolvimento.



CAPITULOV
A COLABORACAO
DA FAMILIA HUMANA

53. Uma das pobrezas mais
profundas que o homem pode
experimentar é a soliddo. Vistas bem
as coisas, as outras pobrezas,
incluindo a material, também
nascem do isolamento, de ndo ser
amado ou da dificuldade de amar. As
pobrezas frequentemente nascem da
recusa do amor de Deus, de uma
origindria e tragica reclusdo do
homem em si proprio, que pensa que
se basta a si mesmo ou entao que é so
um fato insignificante e passageiro,
um “estrangeiro” num universo
formado por acaso. O homem aliena-
se quando fica sozinho ou se afasta
da realidade, quando renuncia a
pensar e a crer num
Fundamento[125]. A humanidade
inteira aliena-se quando se entrega a
projetos unicamente humanos, a


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn125

ideologias e a falsas utopias[126]. A
humanidade aparece, hoje, muito
mais interativa do que no passado:
esta maior proximidade deve
transformar-se em verdadeira
comunhdo.O desenvolvimento dos
povos depende sobretudo do
reconhecimento que sdo uma so
familia, a qual colabora em
verdadeira comunhdao e é formada
por sujeitos que ndo se limitam a
viver uns ao lado dos outros[127].

Observava Paulo VI que “o mundo
sofre por falta de convicgdes”[128]. A
afirmacdo quer exprimir ndo apenas
uma constatacdo, mas sobretudo um
voto: é preciso um novo impeto do
pensamento para compreender
melhor as implica¢6es do fato de
sermos uma familia; a interagdo
entre os povos da terra chama-nos a
este impeto, para que a integracao se
verifique sob o signo da
solidariedade[129], e ndo da
marginalizacdo. Tal pensamento


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn126
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn127
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn128
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn129

obriga a umaprofundamento critico e
axiologico da categoria da relagdo.
Trata-se de uma tarefa que ndo pode
ser desempenhada s6 pelas ciéncias
sociais, mas requer a contribuicdo de
ciéncias como a metafisica e a
teologia para ver lucidamente a
dignidade transcendente do homem.

De natureza espiritual, a criatura
humana realiza-se nas relacdes
interpessoais: quanto mais as vive de
forma auténtica, tanto mais
amadurece a propria identidade
pessoal. Nao € isolando-se que o
homem se valoriza a si mesmo, mas
relacionando-se com 0s outros e com
Deus, pelo que estas relacdes sao de
importancia fundamental. Isto vale
também para os povos; por isso é
muito util para o seu
desenvolvimento uma visdo
metafisica da relacdo entre as
pessoas. A tal respeito, a razdo
encontra inspiracdo e orientacdo na
revelacdo cristd, segundo a qual a



comunidade dos homens néo
absorve em si a pessoa aniquilando a
sua autonomia, como acontece nas
varias formas de totalitarismo, mas
valoriza-a ainda mais porque a
relacdo entre pessoa e comunidade é
feita de um todo para outro
todo[130]. Do mesmo modo que a
comunidade familiar ndo anula em si
as pessoas que a compoem e a
propria Igreja valoriza plenamente a
“nova criatura” (Gal 6, 15; 2 Cor 5, 17)
que pelo baptismo se insere no seu
Corpo vivo, assim também a unidade
da familia humana ndo anula em si
as pessoas, 0s povos e as culturas,
mas torna-os mais transparentes
reciprocamente, mais unidos nas
suas legitimas diversidades.

54. O tema do desenvolvimento
coincide com o da inclusao relacional
de todas as pessoas e de todos os
povos na unica comunidade da
familia humana, que se constroi na
solidariedade tendo por base os


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn130

valores fundamentais da justica e da
paz. Esta perspectiva encontra um
decisivo esclarecimento na relacdo
entre as Pessoas da Trindade na
unica Substancia divina. A Trindade
é absoluta unidade, enquanto as trés
Pessoas divinas sdo pura relacdo. A
transparéncia reciproca entre as
Pessoas divinas é plena, e a ligacado
de uma com a outra total, porque
constituem uma unidade e unicidade
absoluta. Deus quer-nos associar
também a esta realidade de
comunhdo: “para que sejam um
como No6s somos um” (Jo 17, 22). A
Igreja € sinal e instrumento desta
unidade[131]. As proprias relagoes
entre os homens, ao longo da
histdria, s6 podem ganhar com a
referéncia a este Modelo divino. De
modo particular compreende-se,a luz
do mistério revelado da Trindade, que
a verdadeira abertura nao significa
dispersao centrifuga, mas profunda
compenetracdo. O mesmo resulta das
experiéncias humanas comuns do


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn131

amor e da verdade. Como o amor
sacramental entre os esposos 0s une
espiritualmente a ponto de
formarem “uma s6 carne” (Gn 2, 24;
Mt 19, 5; Ef 5, 31) e, de dois que eram,
faz uma unidade relacional e real, de
forma andloga a verdade une os
espiritos entre si e fa-los pensar em
unissono, atraindo-os e unindo-os
nela.

55. Arevelacdo cristd sobre a
unidade do género humano
pressupdeuma interpreta¢do
metafisica do humanumna qual a
relacdo seja elemento essencial.
Também outras culturas e outras
religides ensinam a fraternidade e a
paz, revestindo-se, por isso, de
grande importancia para o
desenvolvimento humano integral;
mas ndo faltam comportamentos
religiosos e culturais em que nao se
assume plenamente o principio do
amor e da verdade, e acaba-se assim
por refrear o verdadeiro



desenvolvimento humano ou mesmo
impedi-lo. O mundo atual regista a
presenca de algumas culturas de
matiz religioso que ndo empenham o
homem na comunhéo, mas isolam-no
na busca do bem-estar individual,
limitando-se a satisfazer os seus
anseios psicolégicos. Também uma
certa proliferacdo de percursos
religiosos de pequenos grupos ou
mesmo de pessoas individuais e o
sincretismo religioso podem ser
fatores de dispersdo e de apatia. Um
possivel efeito negativo do processo
de globalizacdo é a tendéncia a
favorecer tal sincretismo[132],
alimentando formas de “religidao”
que, em vez de fazer as pessoas
encontrarems-se, alheiam-nas umas
das outras e afastam-nas da
realidade. Simultaneamente as vezes
perduram legados culturais e
religiosos que bloqueiam a sociedade
em castas sociais estaticas, em
crencas magicas nao respeitadoras
da dignidade da pessoa, em


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn132

comportamentos de sujeicdo a forcas
ocultas. Nestes contextos, 0 amor e a
verdade encontram dificuldade em
afirmar-se, com prejuizo para o
auténtico desenvolvimento.

Por este motivo, se é verdade, por um
lado, que o desenvolvimento tem
necessidade das religides e das
culturas dos diversos povos, por
outro, ndo o € menos a necessidade
de um adequado discernimento. A
liberdade religiosa ndo significa
indiferentismo religioso, nem
implica que todas as religides sejam
iguais[133]. Para a construcdo da
comunidade social no respeito do
bem comum, torna-se necessario,
sobretudo para quem exerce o poder
politico, o discernimento sobre o
contributo das culturas e das
religides. Tal discernimento devera
basear-se sobre o critério da
caridade e da verdade. Dado que esta
em jogo o desenvolvimento das
pessoas e dos povos, aquele deve ter


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn133

em conta a possibilidade de
emancipacdo e de inclusdo na
perspectiva de uma comunidade
humana verdadeiramente universal.
O critério “o homem todo e todos os
homens” serve para avaliar também
as culturas e as religides. O
cristianismo, religido do “Deus de
rosto humano”[134], traz em si
mesmo tal critério.

56. A religido crista e as outras
religides s6 podem dar o seu
contributo para o desenvolvimento,
se Deus encontrar lugar também na
esfera publica, nomeadamente nas
dimensodes cultural, social,
econdmica e particularmente
politica. A doutrina social da Igreja
nasceu para reivindicar este
“estatuto de cidadania”[135] da
religido cristd. A negacdo do direito
de professar publicamente a propria
religido e de fazer com que as
verdades da fé moldem a vida
publica, acarreta consequéncias


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn134
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn135

negativas para o verdadeiro
desenvolvimento. A exclusdo da
religido do ambito publico e, na
vertente oposta, o fundamentalismo
religioso impedem o encontro entre
as pessoas e a sua colaboracdo para o
progresso da humanidade. A vida
publica torna-se pobre de
motivacdes, e a politica assume um
rosto oprimente e agressivo. Os
direitos humanos correm o risco de
ndo ser respeitados, porque ficam
privados do seu fundamento
transcendente ou porque nao €é
reconhecida a liberdade pessoal. No
laicismo e no fundamentalismo,
perde-se a possibilidade de um
dialogo fecundo e de uma proficua
colaboracdo entre a razao e a fé
religiosa.A razdo tem sempre
necessidade de ser purificada pela fé;
e isto vale também para a razao
politica, que ndo se deve crer
omnipotente. A religido, por sua
vez,precisa sempre de ser purificada
pela razdo, para mostrar o seu



auténtico rosto humano. A ruptura
deste dialogo implica um custo muito
gravoso para o desenvolvimento da
humanidade.

57. O didlogo fecundo entre fé e
razdo ndo pode deixar de tornar
mais eficaz a acdo da caridade na
sociedade, e constitui o quadro mais
apropriado para incentivar
acolaboragdo fraterna entre crentes e
ndo-crentes na perspectiva comum
de trabalhar pela justica e a paz da
humanidade. Na constituicdo
pastoral Gaudium et spes, os Padres
conciliares afirmavam: “Tudo quanto
existe sobre a terra deve ser
ordenado em fun¢do do homem,
como seu centro e seu termo: neste
ponto existe um acordo quase geral
entre crentes e ndo-crentes”[136].
Segundo os crentes, 0o mundo nao €
fruto do acaso nem da necessidade,
mas de um projeto de Deus. Daqui
nasce o dever que os crentes tém de
unir os seus esforcos com todos os


https://www.vatican.va/archive/hist_councils/ii_vatican_council/documents/vat-ii_const_19651207_gaudium-et-spes_po.html
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn136

homens e mulheres de boa vontade
de outras religides ou ndo-crentes,
para que este nosso mundo
corresponda efetivamente ao projeto
divino: viver como uma familia, sob
o olhar do seu Criador. Particular
manifestacao da caridade e critério
orientador para a colaboracéo
fraterna de crentes e ndo-crentes é,
sem duvida, o principio de
subsidiariedade[137], expressdo da
inalienavel liberdade humana. A
subsidiariedade é, antes de mais
nada, uma ajuda a pessoa, na
autonomia dos corpos intermédios.
Tal ajuda é oferecida quando a
pessoa e 0s sujeitos sociais ndo
conseguem operar por si sos, e
implica sempre finalidades
emancipativas, porque favorece a
liberdade e a participacdo enquanto
assuncdo de responsabilidades. A
subsidiariedade respeita a dignidade
da pessoa, na qual vé um sujeito
sempre capaz de dar algo aos outros.
Ao reconhecer na reciprocidade a


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn137

constituicdo intima do ser humano, a
subsidiariedade é o antidoto mais
eficaz contra toda a forma de
assistencialismo paternalista. Pode
motivar tanto a multipla articulacdo
dos varios niveis e
consequentemente a pluralidade dos
sujeitos, como a sua coordenacao.
Trata-se, pois, de um principio
particularmente idéneo para
governar a globalizacdo e orienta-la
para um verdadeiro
desenvolvimento humano. Para ndo
se gerar um perigoso poder universal
de tipo monocratico,o governo da
globalizagdo deve ser de tipo
subsidiario, articulado segundo
varios e diferenciados niveis que
colaborem reciprocamente. A
globalizacdo tem necessidade, sem
duvida, de autoridade, enquanto pde
0 problema de um bem comum
global a alcangar; mas tal autoridade
devera ser organizada de modo
subsidiario e poliarquico[138], seja


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn138

para nao lesar a liberdade, seja para
resultar concretamente eficaz.

58.0 principio de subsidiariedade
deve ser mantido estritamente ligado
com o principio de solidariedade e
vice-versa, porque, se a
subsidiariedade sem a solidariedade
decai no particularismo social, a
solidariedade sem a subsidiariedade
decai no assistencialismo que
humilha o sujeito necessitado. Esta
regra de caracter geral deve ser tida
em grande consideracdo também
quando se enfrentam as tematicas
referentes as ajudas internacionais
destinadas ao desenvolvimento. Estas,
independentemente das intencoes
dos doadores, podem por vezes
manter um povo num estado de
dependéncia e até favorecer
situacoes de sujeicdo local e de
exploracdo dentro do pais ajudado.
Para serem verdadeiramente tais, as
ajudas econdmicas nao devem visar
segundos fins. Devem ser concedidas



envolvendo ndo so os governos dos
paises interessados, mas também os
agentes economicos locais e 0s
sujeitos da sociedade civil portadores
de cultura, incluindo as Igrejas
locais. Os programas de ajuda devem
assumir sempre mais as
caracteristicas de programas
integrados e participados a partir de
baixo. A verdade é que o maior
recurso a valorizar nos paises que
sdo assistidos no desenvolvimento é
0 recurso humano: este é o auténtico
capital que se deve fazer crescer para
assegurar aos paises mais pobres um
verdadeiro futuro autonomo. Ha que
recordar também que, no campo
econdmico, a principal ajuda de que
tém necessidade os paises em vias de
desenvolvimento é a de permitir e
favorecer a progressiva insercao dos
seus produtos nos mercados
internacionais, tornando possivel
assim a sua plena participacdo na
vida econdmica internacional.
Muitas vezes, no passado, as ajudas



serviram apenas para criar mercados
marginais para os produtos destes
paises. Isto, frequentemente, fica a
dever-se a falta de uma verdadeira
procura destes produtos; por isso, é
necessario ajudar tais paises a
melhorar os seus produtos e a
adapta-los melhor a procura. Além
disso, alguns temem a concorréncia
das importag¢des de produtos,
normalmente agricolas, provenientes
dos paises economicamente pobres;
contudo devem-se recordar que, para
estes paises, a possibilidade de
comercializar tais produtos significa
muitas vezes garantir a sua
sobrevivéncia a breve e longo prazo.
Um comércio internacional justo e
equilibrado no campo agricola pode
trazer beneficios a todos, quer do
lado da oferta quer do lado da
procura. Por este motivo, é preciso
ndo so orientar comercialmente estas
producdes, mas também estabelecer
regras comerciais internacionais que
as apoiem e reforcar o



financiamento ao desenvolvimento
para tornar mais produtivas estas
economias.

59. A cooperagdo no desenvolvimento
ndo deve limitar-se apenas a
dimensao econdémica, mas deve
tornar-se uma grandeocasido de
encontro cultural e humano. Se 0s
sujeitos da cooperacdo dos paises
economicamente desenvolvidos néo
tém em conta — como as vezes
sucede — a identidade cultural,
propria e alheia, feita de valores
humanos, ndo podem instaurar
algum dialogo profundo com os
cidadaos dos paises pobres. Se estes,
por sua vez, se abrem
indiferentemente e sem
discernimento a qualquer proposta
cultural, ficam sem condigdes para
assumir a responsabilidade do seu
auténtico desenvolvimento[139]. As
sociedades tecnologicamente
avancadas ndo devem confundir o
proprio desenvolvimento tecnolégico


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn139

com uma suposta superioridade
cultural, mas devem descobrir em si
proprias virtudes, por vezes
esquecidas, que as fizeram florescer
ao longo da historia. As sociedades
em crescimento devem permanecer
fiéis a tudo o que ha de
verdadeiramente humano nas suas
tradicOes, evitando de lhes sobrepor
automaticamente os mecanismos da
civilizacdo tecnologica globalizada.
Existem, em todas as culturas,
singulares e variadas convergéncias
éticas, expressdo de uma mesma
natureza humana querida pelo
Criador e que a sabedoria ética da
humanidade chama lei natural[140].
Esta lei moral universal é um
fundamento firme de todo o dialogo
cultural, religioso e politico e permite
que o multiforme pluralismo das
varias culturas ndo se desvie da
busca comum da verdade, do bem e
de Deus. Por isso, a adesdo a esta lei
escrita nos coracdes € 0 pressuposto
de qualquer colaboracéo social


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn140

construtiva. Em todas as culturas
existem pesos de que libertar-se,
sombras a que subtrair-se. A fé
cristd, que se encarna nas culturas
transcendendo-as, pode ajuda-las a
crescer na fraternizagao e
solidariedade universais com
beneficio para o desenvolvimento
comunitario e mundial.

60. Quando se procurarem solucdes
para a crise econdmica atual,a aqjuda
ao desenvolvimento dos paises pobres
deve ser considerada como verdadeiro
instrumento de criagdo de riqueza
para todos. Que projeto de ajuda
pode abrir perspectivas tdo
significativas de mais valia — mesmo
da economia mundial — como o
apoio a populacgGes que se encontram
ainda numa fase inicial ou pouco
avancada do seu processo de
desenvolvimento econdmico? Nesta
linha, os Estados economicamente
mais desenvolvidos devem fazer o
possivel por destinar quotas maiores



do seu produto interno bruto para as
ajudas ao desenvolvimento,
respeitando 0s compromissos que,
sobre este ponto, foram tomados a
nivel de comunidade internacional.
Poderdo fazé-lo inclusivamente
revendo as politicas internas de
assisténcia e de solidariedade social,
aplicando-lhes o principio de
subsidiariedade e criando sistemas
mais integrativos de previdéncia
social, com a participacdo ativa dos
sujeitos privados e da sociedade civil.
Deste modo, pode-se até melhorar os
servicos sociais e de assisténcia e
simultaneamente poupar recursos,
eliminando desperdicios e
subvencoes abusivas, para destinar a
solidariedade internacional. Um
sistema de solidariedade social
melhor comparticipado e
organizado, menos burocratico sem
ficar menos coordenado, permitiria
valorizar muitas energias, hoje
adormecidas, em beneficio também
da solidariedade entre os povos.



Uma possibilidade de ajuda para o
desenvolvimento poderia derivar da
aplicacdo eficaz da chamada
subsidiariedade fiscal, que permitiria
aos cidadaos decidirem a destinacao
de quotas dos seus impostos pagos ao
Estado. Evitando degeneracoes
particularistas, isso pode servir de
incentivo para formas de
solidariedade social a partir de
baixo, com 6bvios beneficios também
na vertente da solidariedade para o
desenvolvimento.

61. Uma solidariedade mais ampla a
nivel internacional exprime-se, antes
de mais nada, continuando a
promover, mesmo em condi¢oes de
crise econ6mica, maior acesso a
educacgdo, ja que esta é condicao
essencial para a eficacia da propria
cooperacao internacional. Com o
termo “educacdo”, ndo se pretende
referir apenas a instrucdo escolar ou
a formacdo para o trabalho —
ambas, causas importantes de



desenvolvimento — mas a formacao
completa da pessoa. A este propdsito,
deve-se sublinhar um aspecto do
problema: para educar, é preciso
saber quem é a pessoa humana,
conhecer a sua natureza. A
progressiva difusdo de uma visao
relativista desta coloca sérios
problemas a educacao, sobretudo a
educacdo moral, prejudicando a sua
extensdo a nivel universal. Cedendo
a tal relativismo, ficam todos mais
pobres, com consequéncias negativas
também sobre a eficacia da ajuda as
populacdes mais carecidas, que nao
tém necessidade apenas de meios
econdmicos ou técnicos, mas também
de métodos e meios pedagogicos que
ajudem as pessoas a chegar a sua
plena realizacdo humana.

Um exemplo da relevancia deste
problema temo-lo no fendmeno do
turismo internacional[141], que pode
constituir notavel fator de
desenvolvimento econdémico e de


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn141

crescimento cultural, mas pode
também transformar-se em ocasido
de exploracdo e degradacdo moral. A
situacdo atual oferece singulares
oportunidades para que 0s aspectos
econdmicos do desenvolvimento, ou
seja, os fluxos de dinheiro e o
nascimento em sede local de
significativas experiéncias
empresariais, cheguem a combinar-
se com 0s aspectos culturais, sendo o
educativo o primeiro deles. Ha casos
onde isso ocorre, mas em muitos
outros o turismo internacional é
fendmeno deseducativo tanto para o
turista como para as populacdes
locais. Com frequéncia, estas sdo
confrontadas com comportamentos
imorais ou mesmo perversos, Como
no caso do chamado turismo sexual,
em que sdo sacrificados muitos seres
humanos, mesmo de tenra idade. E
doloroso constatar que isto acontece
frequentemente com o aval dos
governos locais, com o siléncio dos
governos de onde provém os turistas



e com a cumplicidade de muitos
agentes do setor. Mesmo quando nao
se chega tdo longe, o turismo
internacional ndo raramente é vivido
de modo consumista e hedonista,
como evasdo e com modalidades de
organizacao tipicas dos paises de
proveniéncia, e assim nao se
favorece um verdadeiro encontro
entre pessoas e culturas. Por isso, é
preciso pensar num turismo diverso,
capaz de promover verdadeiro
conhecimento reciproco, sem tirar
espaco ao repouso e ao sao
divertimento: um turismo deste
género deve ser incrementado,
gracas também a uma ligacdo mais
estreita com as experiéncias de
cooperacao internacional e de
empresariado para o
desenvolvimento.

62. Outro aspecto merecedor de
atencdo, ao tratar do
desenvolvimento humano integral, é
o fendmeno das migracées. £ um



fendmeno impressionante pela
quantidade de pessoas envolvidas,
pelas problematicas sociais,
econdmicas, politicas, culturais e
religiosas que levanta, pelos desafios
dramaticos que coloca a comunidade
nacional e internacional. Pode-se
dizer que estamos perante um
fendmeno social de natureza epocal,
que requer uma forte e clarividente
politica de cooperacdo internacional
para ser convenientemente
enfrentado. Esta politica deve ser
desenvolvida a partir de uma estreita
colaboracdo entre os paises donde
partem os emigrantes e os paises de
chegada; deve ser acompanhada por
adequadas normativas
internacionais capazes de
harmonizar os diversos sistemas
legislativos, na perspectiva de
salvaguardar as exigéncias e 0s
direitos das pessoas e das familias
emigradas e, a0 mesmo tempo, os das
sociedades de chegada dos proprios
emigrantes. Nenhum pais se pode



considerar capaz de enfrentar,
sozinho, os problemas migratorios do
nosso tempo. Todos somos
testemunhas da carga de
sofrimentos, contrariedades e
aspiracoes que acompanha os fluxos
migratdrios. Como é sabido, o
fendmeno é de gestdo complicada;
todavia é certo que os trabalhadores
estrangeiros, ndo obstante as
dificuldades relacionadas com a sua
integracdo, prestam com o seu
trabalho um contributo significativo
para o desenvolvimento econdémico
do pais de acolhimento e também do
pais de origem com as remessas
monetarias. Obviamente, tais
trabalhadores ndo podem ser
considerados como simples
mercadoria ou mera forca de
trabalho; por isso, ndo devem ser
tratados como qualquer outro fator
de producdo. Todo o imigrante é uma
pessoa humana e, enquanto tal,
possui direitos fundamentais
inalienaveis que devem ser



respeitados por todos em qualquer
situacdo[142].

63. Ao considerar os problemas do
desenvolvimento, ndo se pode deixar
de por em evidéncia o nexo direto
entre pobreza e desemprego. Em
muitos casos, 0s pobres sdo o
resultado daviolagdo da dignidade do
trabalho humano, seja porque as suas
possibilidades sdo limitadas
(desemprego, subemprego), seja
porque sdo desvalorizados “os
direitos que dele brotam,
especialmente o direito ao justo
saldrio, a seguranca da pessoa do
trabalhador e da sua familia”[143].
Por isso, ja no dia 1 de Maio de 2000,
0 meu predecessor Jodo Paulo II, de
venerada memoria, lancou um apelo,
por ocasido do Jubileu dos
Trabalhadores, para “uma coligacao
mundial em favor do trabalho
decente”[144], encorajando a
estratégia da Organizacao
Internacional do Trabalho. Conferia,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn142
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn143
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn144

assim, uma forte valéncia moral a
este objetivo, enquanto aspiracdo das
familias em todos os paises do
mundo. Qual é o significado da
palavra “decente” aplicada ao
trabalho? Significa um trabalho que,
em cada sociedade, seja a expressao
da dignidade essencial de todo o
homem e mulher: um trabalho
escolhido livremente, que associe
eficazmente os trabalhadores,
homens e mulheres, ao
desenvolvimento da sua
comunidade; um trabalho que, deste
modo, permita aos trabalhadores
serem respeitados sem qualquer
discriminacdo; um trabalho que
consinta satisfazer as necessidades
das familias e dar a escolaridade aos
filhos, sem que estes sejam
constrangidos a trabalhar; um
trabalho que permita aos
trabalhadores organizarem-se
livremente e fazerem ouvir a sua
voz; um trabalho que deixe espaco
suficiente para reencontrar as



proprias raizes a nivel pessoal
familiar e espiritual; um trabalho
que assegure aos trabalhadores
aposentados uma condicdo decorosa.

64. Ao refletir sobre este tema do
trabalho, é oportuna uma chamada
de atencdo também para a urgente
necessidade de as organizacgoes
sindicais dos trabalhadores — desde
sempre encorajadas e apoiadas pela
Igreja — se abrirem as novas
perspectivas que surgem no ambito
laboral. Superando as limitagoes
proprias dos sindicatos de categoria,
as organizacoes sindicais sdo
chamadas a responsabilizar-se pelos
novos problemas das nossas
sociedades: refiro-me, por exemplo,
ao conjunto de questdes que 0s
peritos de ciéncias sociais
identificam no conflito entre pessoa
trabalhadora e pessoa consumidora.
Sem ter necessariamente de abracar
a tese duma efetiva passagem da
centralidade do trabalhador para a



do consumidor, parece em todo o
caso que também este é um terreno
para experiéncias sindicais
inovadoras. O contexto global em
que se realiza o trabalho requer
igualmente que as organizacgoes
sindicais nacionais, fechadas
prevalentemente na defesa dos
interesses dos proprios inscritos,
volvam o olhar também para os nédo-
inscritos, particularmente para os
trabalhadores dos paises em vias de
desenvolvimento, onde
frequentemente os direitos sociais
sdo violados. A defesa destes
trabalhadores, promovida com
oportunas iniciativas também nos
paises de origem, permitira as
organizacoes sindicais porem em
evidéncia as auténticas razoes éticas
e culturais que lhes consentiram, em
contextos sociais e laborais
diferentes, ser um fator decisivo para
0 desenvolvimento. Continua sempre
valido o ensinamento da Igreja que
propoe a distin¢do de papéis e



funcdes entre sindicato e politica.
Esta distin¢do possibilitara as
organizacoes sindicais
individualizarem na sociedade civil o
ambito mais ajustado para a sua acao
necessaria de defesa e promocao do
mundo do trabalho, sobretudo a
favor dos trabalhadores explorados e
ndo representados, cuja amarga
condicdo resulta frequentemente
ignorada pelo olhar distraido da
sociedade.

65. Em seguida, é preciso que as
finangas enquanto tais — com
estruturas e modalidades de
funcionamento necessariamente
renovadas depois da sua ma
utilizacdo que prejudicou a economia
real — voltem a ser um instrumento
que tenha em vista a melhor produg¢do
de riqueza e o desenvolvimento.
Enquanto instrumentos, a economia
e as financas em toda a respectiva
extensdo, e ndo apenas em alguns
dos seus setores, devem ser



utilizadas de modo ético a fim de
criar as condi¢des adequadas para o
desenvolvimento do homem e dos
povos. E certamente til, se ndo
mesmo indispensavel em certas
circunstancias, dar vida a iniciativas
financeiras nas quais predomine a
dimensdo humanitdria. Isto, porém,
ndo deve fazer esquecer que o
inteiro sistema financeiro deve ser
orientado para dar apoio a um
verdadeiro desenvolvimento.
Sobretudo, é necessario que ndo se
contraponha o intuito de fazer o bem
ao da efetiva capacidade de produzir
bens. Os operadores das financas
devem redescobrir o fundamento
ético proprio da sua atividade, para
ndo abusarem de instrumentos
sofisticados que possam atraicoar os
aforradores. Reta intengao,
transparéncia e busca de bons
resultados sdo compativeis entre si e
ndo devem jamais ser separados. Se
0 amor € inteligente, sabe encontrar
também os modos para agir segundo



uma previdente e justa conveniéncia,
como significativamente indicam
muitas experiéncias no campo do
crédito cooperativo.

Tanto uma regulamentacdo do setor
capaz de assegurar 0s sujeitos mais
débeis e impedir escandalosas
especulacdes, como a
experimentacdo de novas formas de
financiamento destinadas a
favorecer projetos de
desenvolvimento, sdo experiéncias
positivas que devem ser
aprofundadas e encorajadas,
invocando aresponsabilidade propria
do aforrador. Também a experiéncia
do microfinanciamento, que
mergulha as proprias raizes na
reflexdo e nas obras dos humanistas
civis (penso nomeadamente no
nascimento dos montepios), deve ser
revigorada e sistematizada,
sobretudo nestes tempos em que 0s
problemas financeiros podem
tornar-se dramaticos para muitos



setores mais vulneraveis da
populacdo, que devem ser tutelados
dos riscos de usura ou do desespero.
Os sujeitos mais débeis devem ser
educados para se defender da usura,
do mesmo modo que 0s povos pobres
devem ser educados para tirar real
vantagem do microcrédito,
desencorajando assim as formas de
exploracdo possiveis nestes dois
campos. Uma vez que existem novas
formas de pobreza também nos
paises ricos, o microfinanciamento
pode proporcionar ajudas concretas
para a criagdo de iniciativas e setores
novos em favor das classes débeis da
sociedade mesmo numa fase de
possivel empobrecimento da propria
sociedade.

66. A interligacdo mundial fez surgir
um novo poder politico: o dos
consumidores e das suas associacgoes.
Trata-se de um fendmeno carecido
de aprofundamento, com elementos
positivos que devem ser incentivados



e excessos que se devem evitar. E
bom que as pessoas ganhem
consciéncia de que a acdo de
comprar € sempre um ato moral,
para além de econdmico. Por isso, ao
lado da responsabilidade social da
empresa, ha uma especifica
responsabilidade social do
consumidor. Este deve ser
educado[145], sem cessar, para o
papel que exerce diariamente e que
pode desempenhar no respeito dos
principios morais, sem diminuir a
racionalidade econémica intrinseca
ao ato de comprar. Também no setor
das compras — precisamente em
tempos como 0s que se estao
experimentando, em que veem o
poder de compra reduzir-se,
devendo, por conseguinte, consumir
com maior sobriedade — é
necessario percorrer outras estradas
como, por exemplo, formas de
cooperacao para as compras a
semelhanca das cooperativas de
consumo ativas a partir do século


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn145

XIX gracas a iniciativa dos catolicos.
Além disso, é util favorecer formas
novas de comercializacdo de
produtos provenientes de areas
pobres da terra para garantir uma
retribuicdo decente aos produtores,
contanto que se trate de um mercado
verdadeiramente transparente, que
os produtores ndo usufruam apenas
de uma margem maior de lucro, mas
também de maior formacao,
profissionalizacdo e tecnologia, e
que, enfim, ndo se incluam em tais
experiéncias de economia visdes
ideologicas de parte. Um papel mais
incisivo dos consumidores, desde que
ndo sejam eles proprios manipulados
por associa¢des ndo
verdadeiramente representativas, é
desejavel como fator de democracia
econdmica.

67. Perante o crescimento incessante
da interdependéncia mundial, sente-
se imenso — mesmo no meio de uma
recessao igualmente mundial — a



urgéncia de uma reforma quer da
Organizagdo das Nagdes Unidas quer
da arquitetura econémica e financeira
internacional, para que seja possivel
uma real concretizacdo do conceito
de familia de nacdes. De igual modo
sente-se a urgéncia de encontrar
formas inovadoras para atuar o
principio daresponsabilidade de
proteger [146] e para atribuir
também as nacdes mais pobres uma
voz eficaz nas decisdes comuns. Isto
revela-se necessario precisamente no
ambito de um ordenamento politico,
juridico e econdémico que incremente
e guie a colaboracdo internacional
para o desenvolvimento solidario de
todos os povos. Para o governo da
economia mundial, para sanar as
economias atingidas pela crise de
modo a prevenir o agravamento da
mesma e em consequéncia maiores
desequilibrios, para realizar um
oportuno e integral desarmamento, a
seguranca alimentar e a paz, para
garantir a salvaguarda do ambiente e


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn146

para regulamentar os fluxos
migratdrios urge a presenca de uma
verdadeiraAutoridade politica
mundial, delineada ja pelo meu
predecessor, o Beato Jodo XXIII. A
referida Autoridade devera regular-
se pelo direito, ater-se coerentemente
aos principios de subsidiariedade e
solidariedade, estar orientada para a
consecucdo do bem
comum/[147],comprometer-se na
realizagdo de um auténtico
desenvolvimento humano integral
inspirado nos valores da caridade na
verdade. Além disso, uma tal
Autoridade devera ser reconhecida
por todos, gozar de poder efetivo
para garantir a cada um a seguranca,
a observancia da justiga, o respeito
dos direitos[148]. Obviamente, deve
gozar da faculdade de fazer com que
as partes respeitem as proprias
decisdes, bem como as medidas
coordenadas e adoptadas nos
diversos féruns internacionais. E
que, se isso faltasse, o direito


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn147
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn148

internacional, ndo obstante os
grandes progressos realizados nos
varios campos, correria o risco de ser
condicionado pelos equilibrios de
poder entre os mais fortes. O
desenvolvimento integral dos povos
e a colaboracdo internacional exigem
que seja instituido um grau superior
de ordenamento internacional de
tipo subsidiario para o governo da
globalizacdo [149] e que se dé
finalmente atuacdo a uma ordem
social conforme a ordem moral e
aquela ligacdo entre esfera moral e
social, entre politica e esfera
econdmica e civil que aparece ja
perspectivada no Estatuto das Nacdes
Unidas.

CAPITULO VI
O DESENVOLVIMENTO
DOS POVOS E A TECNICA

68. O tema do desenvolvimento dos
povos estad intimamente ligado com o


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn149

do desenvolvimento de cada
individuo. Por sua natureza, a pessoa
humana esta dinamicamente
orientada para o proprio
desenvolvimento. Ndo se trata de um
desenvolvimento garantido por
mecanismos naturais, porque cada
um de nos sabe que € capaz de
realizar opcdes livres e responsaveis;
também ndo se trata de um
desenvolvimento a mercé do nosso
capricho, enquanto todos sabemos
que somos dom e nao resultado de
auto geracao. Em nos, a liberdade é
originariamente caracterizada pelo
nosso ser e pelos seus limites.
Ninguém plasma arbitrariamente a
propria consciéncia, mas todos
formam a propria personalidade
sobre a base duma natureza que lhes
foi dada. Nao sdo apenas as outras
pessoas que sdo indisponiveis;
também noés ndo podemos dispor
arbitrariamente de nés mesmos.O
desenvolvimento da pessoa degrada-
se, se ela pretende ser a unica



produtora de si mesma. De igual
modo, degenera o desenvolvimento
dos povos, se a humanidade pensa
que se pode recriar valendo-se dos
“prodigios” da tecnologia.
Analogamente, 0 progresso
econdmico revela-se ficticio e danoso
quando se abandona aos “prodigios”
das financas para apoiar
incrementos artificiais e
consumistas. Perante esta pretensao
prometeica, devemos robustecer o
amor por uma liberdade néo
arbitraria, mas tornada
verdadeiramente humana pelo
reconhecimento do bem que a
precede. Com tal objetivo, € preciso
que o homem reentre em si mesmo,
para reconhecer as normas
fundamentais da lei moral natural
que Deus inscreveu no seu coragao.

69. Hoje, o problema do
desenvolvimento esta estreitamente
unido com o progresso tecnologico,
com as suas deslumbrantes



aplicacdes no campo bioldgico. A
técnica — é bom sublinha-lo — é um
dado profundamente humano, ligado
a autonomia e a liberdade do
homem. Nela exprime-se e confirma-
se 0 dominio do espirito sobre a
matéria. O espirito, “tornando-se
assim “mais liberto da escraviddo
das coisas, pode facilmente elevar-se
ao culto e a contemplacgao do
Criador"“[150]. A técnica permite
dominar a matéria, reduzir os riscos,
poupar fadigas, melhorar as
condicdes de vida. DA resposta a
propria vocagdo do trabalho
humano: na técnica, considerada
como obra do génio pessoal, o
homem reconhece-se a si mesmo e
realiza a propria humanidade. A
técnica é o aspecto objetivo do agir
humano[151], cuja origem e razdo de
ser estdo no elemento subjetivo: o
homem que atua. Por isso, aquela
nunca é simplesmente técnica; mas
manifesta o homem e as suas
aspiracdes ao desenvolvimento,


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn150
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn151

exprime a tensdo do &nimo humano
para uma gradual superacao de
certos condicionamentos materiais.
Assim, a técnica insere-se no mandato
de “cultivar e guardar a terra” (Gn 2,
15) que Deus confiou ao homem, e
deve ser orientada para reforcar
aquela alianca entre ser humano e
ambiente em que se deve refletir o
amor criador de Deus.

70. O desenvolvimento tecnologico
pode induzir a ideia de
autossuficiéncia da propria técnica,
quando o homem, interrogando-se
apenas sobre ocomo, deixa de
considerar os muitos porqués pelos
quais € impelido a agir. Por isso, a
técnica apresenta-se com uma
fisionomia ambigua. Nascida da
criatividade humana como
instrumento da liberdade da pessoa,
pode ser entendida como elemento
de liberdade absoluta; aquela
liberdade que quer prescindir dos
limites que as coisas trazem consigo.



O processo de globalizagdo poderia
substituir as ideologias com a
técnica[152], passando esta a ser um
poder ideoldgico que exporia a
humanidade ao risco de se ver
fechada dentro de um a priori do
qual ndo poderia sair para encontrar
o ser e a verdade. Em tal caso, todos
nos conheceriamos, avaliariamos e
decidirfamos as situagdes da nossa
vida a partir do interior de um
horizonte cultural tecnocratico, ao
qual pertenceriamos
estruturalmente, sem poder jamais
encontrar um sentido que nao fosse
produzido por nos. Esta visdo torna
hoje tdo forte a mentalidade
tecnicista que faz coincidir a verdade
com o factivel. Mas, quando o unico
critério da verdade € a eficiéncia e a
utilidade, o desenvolvimento acaba
automaticamente negado. De fato, o
verdadeiro desenvolvimento ndo
consiste primariamente no fazer; a
chave do desenvolvimento é uma
inteligéncia capaz de pensar a


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn152

técnica e de individualizar o sentido
plenamente humano do agir do
homem, no horizonte de sentido da
pessoa vista na globalidade do seu
ser. Mesmo quando atua mediante
um satélite ou um comando
electronico a distancia, o seu agir
continua sempre humano, expressao
de uma liberdade responsavel. A
técnica seduz intensamente o
homem, porque o livra das
limitacdes fisicas e alarga o seu
horizonte.Mas a liberdade humana so
0 é propriamente quando responde a
seducgdo da técnica com decisoes que
sejam fruto de responsabilidade
moral. Daqui a urgéncia de uma
formacdo para a responsabilidade
ética no uso da técnica. A partir do
fascinio que a técnica exerce sobre o
ser humano, deve-se recuperar o
verdadeiro sentido da liberdade, que
ndo consiste no inebriamento de
uma autonomia total, mas na
resposta ao apelo do ser, a comecar
pelo ser que somos nds mesmos.



71. Esta possibilidade da
mentalidade técnica se desviar do
seu originario alveo humanista
ressalta, hoje, nos fen6menos da
tecnicizacdo do desenvolvimento e
da paz. Frequentemente o
desenvolvimento dos povos €é
considerado um problema de
engenharia financeira, de abertura
dos mercados, de reducdo das tarifas
aduaneiras, de investimentos
produtivos, de reformas
institucionais; em suma, um
problema apenas técnico. Todos estes
ambitos sdo muito importantes, mas
ndo podemos deixar de interrogar-
nos por que motivo, até agora, as
opcoes de tipo técnico tenham
resultado apenas de modo relativo. A
razao deve ser procurada mais
profundamente. O desenvolvimento
ndo serd jamais garantido
completamente por forcas de certo
modo automaticas e impessoais,
sejam elas as do mercado ou as da
politica internacional.O



desenvolvimento é impossivel sem
homens retos, sem operadores
econémicos e homens politicos que
sintam intensamente em suas
consciéncias o apelo do bem comum.
Sa0 necessarias tanto a preparacao
profissional como a coeréncia moral.
Quando prevalece a absolutizacdo da
técnica, verifica-se uma confusdo
entre fins e meios: como unico
critério de acdo, o empresario
considerara o maximo lucro da
producdo; o politico, a consolidacdo
do poder; o cientista, o resultado das
suas descobertas. Deste modo sucede
frequentemente que, sob a rede das
relacdes econdmicas, financeiras ou
politicas, persistem incompreensdes,
contrariedades e injusticas; os fluxos
dos conhecimentos técnicos
multiplicam-se, mas em beneficio dos
seus proprietarios, enquanto a
situacdo real das populacdes que
vivem sob tais influxos, e quase
sempre na sua ignorancia,



permanece imutavel e sem efetivas
possibilidades de emancipacao.

72. As vezes, também a paz corre o
risco de ser considerada como uma
producao técnica, fruto apenas de
acordos entre governos ou de
iniciativas tendentes a assegurar
ajudas econdmicas eficientes. E
verdade que aconstrugdo da paz
exige um constante tecimento de
contatos diplomaticos, intercambios
econdmicos e tecnoldgicos, encontros
culturais, acordos sobre projetos
comuns, e também a assuncao de
empenhos compartilhados para
conter as ameacas de tipo bélico e
cercear a nascencga eventuais
tentagdes terroristas. Mas, para que
tais esfor¢os possam produzir efeitos
duradouros, é necessario que se
apoiem sobre valores radicados na
verdade da vida. Por outras palavras,
€ preciso ouvir a voz das populacgdes
interessadas e atender a situacao
delas para interpretar



adequadamente os seus anseios. De
certo modo, deve-se colocar em
continuidade com o esfor¢co anénimo
de tantas pessoas decididamente
comprometidas a promover o
encontro entre 0s povos e a
favorecer o desenvolvimento
partindo do amor e da compreensao
reciproca. Entre tais pessoas,
contam-se também fiéis cristaos,
empenhados na grande tarefa de dar
ao desenvolvimento e a paz um
sentido plenamente humano.

73. Ligada ao desenvolvimento
tecnoldgico esta a crescente presenca
dosmeios de comunicagdo social. Ja é
quase impossivel imaginar a
existéncia da familia humana sem
eles. No bem e no mal, estdo de tal
modo encarnados na vida do mundo,
que parece verdadeiramente
absurda a posicdo de quantos
defendem a sua neutralidade,
reivindicando em consequéncia a
sua autonomia relativamente a



moral que diria respeito as pessoas.
Muitas vezes tais perspectivas, que
enfatizam a natureza estritamente
técnica dos mass media, de fato
favorecem a sua subordinacao a
calculos econémicos, ao intuito de
dominar os mercados e, ndo ultimo,
ao desejo de impor parametros
culturais em funcgao de projetos de
poder ideoldgico e politico. Dada a
importancia fundamental que tém
na determinacdo de alteracdes no
modo de ler e conhecer a realidade e
a propria pessoa humana, torna-se
necessaria uma atenta reflexdo sobre
a sua influéncia principalmente na
dimensao ético-cultural da
globalizacéo e do desenvolvimento
solidario dos povos. Como requerido
por uma correta gestdo da
globalizacdo e do desenvolvimento, o
sentido e a finalidade dos mass media
devem ser buscados no fundamento
antropologico. Isto quer dizer que o0s
mesmos podem tornar-seocasido de
humanizacgdo, ndo s6 quando, gracgas



ao desenvolvimento tecnologico,
oferecem maiores possibilidades de
comunicacdo e de informacao, mas
também e sobretudo quando sdo
organizados e orientados a luz de
uma imagem da pessoa e do bem
comum que traduza os seus valores
universais. Os meios de comunicacgao
social ndo favorecem a liberdade
nem globalizam o desenvolvimento e
a democracia para todos
simplesmente porque multiplicam as
possibilidades de interligacao e
circulacdo das ideias; para alcancar
tais objetivos, é preciso que estejam
centrados na promocao da dignidade
das pessoas e dos povos, animados
expressamente pela caridade e
colocados ao servico da verdade, do
bem e da fraternidade natural e
sobrenatural. De fato, na
humanidade, a liberdade esta
intrinsecamente ligada a estes
valores superiores. Osmass media
podem constituir uma valida ajuda
para fazer crescer a comunhdo da



familia humana e o ethos das
sociedades, quando se tornam
instrumentos de promocao da
participacdo universal na busca
comum daquilo que é justo.

74. Hoje, um campo primario e
crucial da luta cultural entre o
absolutismo da técnica e a
responsabilidade moral do homem é
o da bioética, onde se joga
radicalmente a propria possibilidade
de um desenvolvimento humano
integral. Trata-se de um ambito
delicadissimo e decisivo, onde
irrompe, com dramatica intensidade,
a questao fundamental de saber se o
homem se produziu por si mesmo ou
depende de Deus. As descobertas
cientificas neste campo e as
possibilidades de intervencao técnica
parecem tdo avancadas que impdem
a escolha entre estas duas
concepcoes: a da razdo aberta a
transcendéncia ou a da razao
fechada na imanéncia. Esta-se



perante uma opc¢ao decisiva. No
entanto a concepcdo racional da
tecnologia centrada sobre si mesma
apresenta-se como irracional, porque
implica uma decidida rejeicdo do
sentido e do valor. Ndo é por acaso
que a posicao fechada a
transcendéncia se defronta com a
dificuldade de pensar como tenha
sido possivel do nada ter brotado o
ser e do acaso ter nascido a
inteligéncia[153]. Face a estes
dramaticos problemas, razao e fé
ajudam-se mutuamente; e sO
conjuntamente salvarao o
homem:fascinada pela pura
tecnologia, a razdo sem a fé esta
destinada a perder-se na ilusdo da
propria omnipoténcia, enquanto a fé
sem a razdo corre o risco do
alheamento da vida concreta das
pessoas[154].

75. Paulo VI ja tinha reconhecido e
indicado o horizonte mundial da
questdo social[155]. Prosseguindo


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn153
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn154
https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn155

por esta estrada, € preciso afirmar
que hoje a questdo social se tornou
radicalmente antropologica,
enquanto toca o proprio modo ndo sé
de conceber, mas também de
manipular a vida, colocada cada vez
mais nas maos do homem pelas
biotecnologias. A fecundacdoin vitro,
a pesquisa sobre os embrides, a
possibilidade da clonagem e
hibrida¢do humana nascem e
promovem-se na atual cultura do
desencanto total, que pensa ter
desvendado todos os mistérios
porque ja se chegou a raiz da vida.
Aqui o absolutismo da técnica
encontra a sua maxima expressao.
Em tal cultura, a consciéncia é
chamada apenas a registar uma
mera possibilidade técnica. Contudo
ndo se podem minimizar os cendrios
inquietantes para o futuro do
homem e 0s novos e poderosos
instrumentos que a “cultura da
morte” tem a sua disposicdo. A difusa
e tragica chaga do aborto poder-se-ia



juntar no futuro — embora sub-
repticiamente ja esteja presente in
nuce — uma sistematica planificacao
eugenética dos nascimentos. No
extremo oposto, vai abrindo caminho
umamens eutanasica, manifestacao
ndo menos abusiva de dominio sobre
a vida, que é considerada, em certas
condig¢des, como ndo digna de ser
vivida. Por detras destes cenarios
encontram-se posi¢des culturais
negacionistas da dignidade humana.
Por sua vez, estas praticas estdo
destinadas a alimentar uma
concepcdo material e mecanicista da
vida humana. Quem podera medir os
efeitos negativos de tal mentalidade
sobre o desenvolvimento? Como
podera alguém maravilhar-se com a
indiferenca diante de situagoes
humanas de degradacao, quando se
comporta indiferentemente com o
que é humano e com aquilo que nédo
0 é? Maravilha a selecdo arbitraria
do que hoje é proposto como digno
de respeito: muitos, prontos a



escandalizar-se por coisas marginais,
parecem tolerar injusticas inauditas.
Enquanto os pobres do mundo batem
as portas da opuléncia, o mundo rico
corre o risco de deixar de ouvir tais
apelos a sua porta por causa de uma
consciéncia ja incapaz de reconhecer
0 humano. Deus revela o homem ao
homem; a razdo e a fé colaboram
para lhe mostrar o bem, desde que o
queira ver; a lei natural, na qual
reluz a Razao criadora, indica a
grandeza do homem, mas também a
sua miséria quando ele desconhece o
apelo da verdade moral.

76. Um dos aspectos do espirito
tecnicista moderno é palpavel na
propensdo a considerar os problemas
e as mocoes ligados a vida interior
somente do ponto de vista
psicoldgico, chegando-se mesmo ao
reducionismo neuroldgico. Assim
esvazia-se a interioridade do homem
e, progressivamente, vai-se perdendo
a nocdo da consisténcia ontoldgica da



alma humana, com as profundidades
que os Santos souberam por a
descoberto.O problema do
desenvolvimento estd estritamente
ligado também com a nossa
concepcgdo da alma do homem, uma
vez que 0 nosso eu acaba muitas
vezes reduzido ao psiquico, e a saude
da alma é confundida com o bem-
estar emotivo. Na base, estas
reducdes tém uma profunda
incompreensdo da vida espiritual e
levam-nos a ignorar que o
desenvolvimento do homem e dos
povos depende verdadeiramente
também da solucdo dos problemas
de caracter espiritual. Além do
crescimento material, o
desenvolvimento deve incluir o
espiritual, porque a pessoa humana é
“um ser uno, composto de alma e
corpo”[156], nascido do amor criador
de Deus e destinado a viver
eternamente. O ser humano
desenvolve-se quando cresce no
espirito, quando a sua alma se


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn156

conhece a si mesma e apreende as
verdades que Deus nela imprimiu em
gérmen, quando dialoga consigo
mesma e com o seu Criador. Longe
de Deus, 0 homem vive inquieto e
esta mal. A alienacdo social e
psicoldgica e as inumeras neuroses
que caracterizam as sociedades
opulentas devem-se também a causas
de ordem espiritual. Uma sociedade
do bem-estar, materialmente
desenvolvida mas oprimente para a
alma, de per si ndo esta orientada
para o auténtico desenvolvimento.
As novas formas de escraviddo da
droga e o desespero em que caem
tantas pessoas tém uma explicacao
ndo so6 sociologica e psicologica, mas
essencialmente espiritual. O vazio
em que a alma se sente abandonada,
embora no meio de tantas terapias
para o corpo e para o psiquico, gera
sofrimento.Ndo hd desenvolvimento
pleno nem bem comum universal sem
0 bem espiritual e moral das pessoas,



consideradas na sua totalidade de
alma e corpo.

77. O absolutismo da técnica tende a
produzir uma incapacidade de
perceber aquilo que néo se explica
meramente pela matéria; e, no
entanto, todos os homens
experimentam 0s numerosos
aspectos imateriais e espirituais da
sua vida. Conhecer ndo é um ato
apenas material, porque o conhecido
esconde sempre algo que esta para
além do dado empirico. Todo o nosso
conhecimento, mesmo 0 mais
simples, é sempre um pequeno
prodigio, porque nunca se explica
completamente com os instrumentos
materiais que utilizamos. Em cada
verdade, ha sempre mais do que nos
mesmos teriamos esperado; no amor
que recebemos, ha sempre qualquer
coisa que nos surpreende. Nao
deveremos cessar jamais de
maravilhar-nos diante destes
prodigios. Em cada conhecimento e



em cada ato de amor, a alma do
homem experimenta um “extra” que
se assemelha muito a um dom
recebido, a uma altura para a qual
nos sentimos atraidos. Também o
desenvolvimento do homem e dos
povos se coloca a uma tal altura, se
considerarmos a dimensdo espiritual
que deve necessariamente conotar
aquele para que possa ser auténtico.
Este requer olhos novos e um
coracdo novo, capaz de superar a
visdo materialista dos acontecimentos
humanos e entrever no
desenvolvimento um “mais além”
que a técnica ndo pode dar. Por este
caminho, sera possivel perseguir
aquele desenvolvimento humano
integral que tem o seu critério
orientador na forca propulsora da
caridade na verdade.

CONCLUSAO

78. Sem Deus, o homem ndo sabe
para onde ir e ndo consegue sequer



compreender quem €. Perante os
enormes problemas do
desenvolvimento dos povos que
quase nos levam ao desanimo e a
rendicdo, vem em nosso auxilio a
palavra do Senhor Jesus Cristo que
nos torna cientes deste dado
fundamental: “Sem Mim, nada
podeis fazer” (Jo 15, 5), e encoraja:
“Eu estarei sempre convosco, até ao
fim do mundo” (Mt 28, 20). Diante da
vastidao do trabalho a realizar,
somos apoiados pela fé na presenca
de Deus junto daqueles que se unem
no seu nome e trabalham pela
justica. Paulo VI recordou-nos,
naPopulorum progressio, que 0
homem néo é capaz de gerir sozinho
0 proprio progresso, porque nao
pode por si mesmo fundar um
verdadeiro humanismo. Somente se
pensarmos que somos chamados,
enquanto individuos e comunidade,
a fazer parte da familia de Deus
como seus filhos, é que seremos
capazes de produzir um novo


https://www.vatican.va/content/paul-vi/pt/encyclicals/documents/hf_p-vi_enc_26031967_populorum.html

pensamento e exprimir novas
energias ao servico de um
verdadeiro humanismo integral. Por
isso, a maior forc¢a ao servigo do
desenvolvimento é um humanismo
cristdo [157] que reavive a caridade e
que se deixe guiar pela verdade,
acolhendo uma e outra como dom
permanente de Deus. A
disponibilidade para Deus abre a
disponibilidade para os irmdos e
para uma vida entendida como
tarefa solidaria e jubilosa. Pelo
contrario, a reclusdo ideoldgica a
Deus e o0 ateismo da indiferenca, que
esquecem o Criador e correm o risco
de esquecer também os valores
humanos, contam-se hoje entre os
maiores obstaculos ao
desenvolvimento.O humanismo que
exclui Deus é um humanismo
desumano. SO um humanismo aberto
ao Absoluto pode guiar-nos na
promocao e realizacdo de formas de
vida social e civil — no a&mbito das
estruturas, das instituicdes, da


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn157

cultura, doethos — preservando-nos
do risco de cairmos prisioneiros das
modas do momento. E a consciéncia
do Amor indestrutivel de Deus que
nos sustenta no fadigoso e exaltante
compromisso a favor da justica, do
desenvolvimento dos povos, por
entre éxitos e fracassos, na busca
incessante de ordenamentos retos
para as realidades humanas. O amor
de Deus chama-nos a sair daquilo que
é limitado e ndo definitivo, dd-nos
coragem de agir continuando a
procurar o bem de todos, ainda que
ndo se realize imediatamente e
aquilo que conseguimos atuar — nas
e as autoridades politicas e os
operadores econ0micos — seja
sempre menos de quanto
anelamos[158]. Deus da-nos a forca
de lutar e sofrer por amor do bem
comum, porque Ele é o nosso Tudo, a
nossa esperanca maior.

79.0 desenvolvimento tem
necessidade de cristdos com os bragos


https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn158

levantados para Deus em atitude de
oracao, cristdos movidos pela
consciéncia de que o amor cheio de
verdade — caritas in veritate —, do
qual procede o desenvolvimento
auténtico, ndo o produzimos nos,
mas é-nos dado. Por isso, inclusive
nos momentos mais dificeis e
complexos, além de reagir
conscientemente devemos sobretudo
referir-nos ao seu amor. O
desenvolvimento implica atenc¢do a
vida espiritual, uma séria
consideracdo das experiéncias de
confianca em Deus, de fraternidade
espiritual em Cristo, de entrega a
providéncia e a misericordia divina,
de amor e de perddo, de renuncia a si
mesmo, de acolhimento do proximo,
de justica e de paz. Tudo isto é
indispensavel para transformar os
“coracoes de pedra” em “coracoes de
carne” (Ez 36, 26), para tornar
“divina” e consequentemente mais
digna do homem a vida sobre a terra.
Tudoisto é do homem, porque o



homem é sujeito da propria
existéncia; e ao mesmo tempoé de
Deus, porque Deus esta no principio
e no fim de tudo aquilo que tem
valor e redime: “quer o mundo, quer
a vida, quer a morte, quer o presente,
quer o futuro, tudo é vosso; mas vos
sois de Cristo, e Cristo é de Deus” (1
Cor 3, 22-23). A ansia do cristdo é que
toda a familia humana possa invocar
a Deus como o “Pai nosso”.
Juntamente com o Filho unigénito,
possam todos os homens aprender a
rezar ao Pai e a pedir-Lhe, com as
palavras que o proprio Jesus nos
ensinou, para O saber santificar
vivendo segundo a sua vontade, e
depois ter o pao necessario para cada
dia, a compreensdo e a generosidade
com quem nos ofendeu, néo ser
postos a prova além das suas forgas e
ver-se livres do mal (cf.Mt 6, 9-13).

No final do Ano Paulino, apraz-me
formular os seguintes votos com
palavras do Apostolo tiradas da sua



Carta aos Romanos: “Que a vossa
caridade seja sincera, aborrecendo o
mal e aderindo ao bem. Amai-vos uns
aos outros com amor fraternal,
adiantando-vos em honrar uns aos
outros» (12, 9-10). Que a Virgem
Maria, proclamada por Paulo VI
Mater Ecclesice e honrada pelo povo
cristdo comoSpeculum Iustitice
eRegina Pacis, nos proteja e obtenha,
com a sua intercessao celeste, a
forca, a esperanca e a alegria
necessarias para continuarmos a
dedicar-nos com generosidade ao
compromisso de realizar o
“desenvolvimento integral do homem
todo e de todos os homens”[159].

Dado em Roma, junto de Sdo Pedro,
no dia 29 de Junho — Solenidade dos
Santos Apdostolos Pedro e Paulo — do
ano de 2009, quinto do meu
Pontificado.



https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/encyclicals/documents/hf_ben-xvi_enc_20090629_caritas-in-veritate.html#_edn159

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/caritas-in-
veritate/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/pt-br/article/caritas-in-veritate/
https://opusdei.org/pt-br/article/caritas-in-veritate/

	"Caritas in veritate"

