
opusdei.org

Características
fundamentais do
espírito do Opus Dei

O espírito do Opus Dei, presente
na Igreja por vontade divina
para fomentar a busca da
santidade no meio do mundo e
realizar um apostolado amplo e
constante, tem quatro aspectos
fundamentais, intimamente
unidos entre si: a unidade de
vida, a santificação do trabalho,
a filiação divina e a piedade
doutrinal.

26/07/2021



1. Unidade de vida

“Um só Senhor, uma só fé, um só
batismo”[1], diz São Paulo para
descrever a realidade da vida cristã;
e poderia acrescentar-se: a vida do
cristão é, e deve ser, uma só vida,
única, unitária. No entanto, por
causa do pecado, original e pessoal, o
homem sente-se dividido,
fragmentado, não só nas suas
relações com Deus e com os outros,
mas dentro de si mesmo. Jesus faz
notar com força a propensão
humana para a hipocrisia[2], a vida
dupla: a tendência a professar uma
vida religiosa, a mostrar uma retidão
moral, que simplesmente não
corresponde à realidade.

Além disso o Senhor ensinou
abertamente que o fingimento, a
duplicidade, a dissimulação, a
falsidade – tudo isto é hipocrisia,
falta de unidade de vida – constituem
um enorme obstáculo para o



apostolado cristão. Sabemos bem que
dificilmente a vida de uma pessoa
pouco coerente arrasta. A grandeza
da vocação cristã aumenta o perigo
de se achar, ou agir, diferentemente
do que a pessoa realmente é, ao
passo que na verdade a única coisa
que nós homens podemos dizer, com
São Josemaria, é “pauper servus et
humilis” [servo pobre e humilde][3].

O fato de que os fiéis da Prelazia
vivam com gosto no meio do mundo,
inseridos nos complicados vaivéns
da sociedade, imersos em situações
nada ideais, comprometidos com as
mesmas tarefas dos outros cidadãos,
em ambientes às vezes pouco de
acordo com a fé cristã, requer deles
um empenho especial para não se
deixarem arrastar para longe do
Senhor, pois que sem formação e
sem vida contemplativa, não
poderiam orientar a Deus as
estruturas sociais, nem os frutos do
seu trabalho.



“Coepit facere et docere” – Jesus
começou a fazer e depois a ensinar: tu
e eu temos que dar o testemunho do
exemplo, porque não podemos levar
uma dupla vida; não podemos ensinar
o que não praticamos. Por outras
palavras, temos de ensinar aquilo que,
pelo menos, lutamos por praticar”[4].
Por isso a formação que se dá no
Opus Dei levará “manter sempre – a
não perder – o ponto de vista
sobrenatural em todas as atividades.
Não vivemos uma vida dupla, mas
uma unidade de vida, simples e forte,
na qual se fundem e compenetram
todas as nossas ações”[5].

A luta por conseguir a unidade de
vida, contando sempre com a graça
de Deus, dirige-se a duas coisas.
Primeiro, a reconhecer
sinceramente, com a ajuda do exame
de consciência feito
“conscienciosamente”, e da direção
espiritual pessoal, as faltas de
coerência, de unidade de vida. E



segundo, a luta para superá-las, com
perseverança e confiando na graça
de Deus, pois afinal de contas só Ele é
capaz de recompor novamente o que
o pecado quebrou, o que a
infidelidade rachou. Em poucas
palavras, Para perseverar
cristãmente na existência e nos
mantermos na graça de Deus, são
necessárias a sinceridade de vida e a
confiança no Senhor.

2. Santificação do trabalho

Em segundo lugar, a santificação do
trabalho, eixo da santificação no
meio do mundo, segundo o espírito
do Opus Dei, que além disso é, como
dizia São Josemaria, condição
indispensável para o apostolado.
Todos os que pedem a admissão na
Obra sabem que têm que trabalhar
muito, até ao fim das suas vidas, para
morrerem “espremidos como um
limão”[6], com perfeição humana e
com perfeição cristã.



Além disso é preciso trabalhar bem
porque Deus quer que nos ocupemos
do mundo que Ele mesmo criou[7],
para lhe levar toda a criação[8]: o
trabalho é a vocação originária do
homem, chamado a aperfeiçoar o
mundo e a oferecer essa obra à
majestade divina como oferenda
grata. Além disso, o Evangelho
adverte que o próprio Jesus bene
omnia fecit [fez tudo bem][9].

Em primeiro lugar, com perfeição
humana; ou seja: com ordem,
intensidade, constância, competência
e espírito de serviço e de colaboração
com os outros, numa palavra, com
profissionalismo.“Temos que
trabalhar como o melhor dos colegas.
E, se for possível, melhor que o
melhor. Um homem sem entusiasmo
profissional não me serve”[10]. Como
cidadãos comuns, que é o que são os
fiéis do Opus Dei, procurarão um
trabalho profissional concreto; e é aí
onde deverão buscar e encontrar a



sua realização humana. “O Senhor
Deus tomou o homem e o colocou no
jardim do Éden para o cultivar e
guardar”[11], para que desse fruto e
o melhorasse.

E, por outro lado, trabalhamos com
perfeição cristã, Colocando Deus em
primeiro lugar, pois a vocação
profissional é parte essencial da
vocação divina destinada a cada
homem na terra. Quando se fala da
‘perfeição cristã’, de acordo com o
espírito do Opus Dei, entende-se que
as virtudes humanas requeridas para
um trabalho bem feito ficam repletas
de caridade, amor a Deus e ao
próximo, levando a prestar atenção
às coisas pequenas, dando “vibração
de eternidade”[12] a tudo o que nos
ocupa, fazendo-o para a glória de
Deus.

Com efeito, retificando a intenção,
devemos procurar trabalhar só para
que o Senhor esteja contente com a



nossa tarefa, mesmo que aos olhos
do mundo pareça de pouco valor,
interiormente desprendidos de
qualquer reconhecimento
humano:Deo omnis gloria! [para Deus
toda a glória!]. Nesta luta por
progredir dia a dia,
perseverantemente, com vontade e
sem vontade, forjamos, com a ajuda
do Senhor a unidade de vida. “Meço
a eficácia e o valor das obras, pelo
grau de santidade que adquirem os
instrumentos que as realizam. Com o
mesmo vigor com que antes vos
convidava a trabalhar e a trabalhar
bem, sem medo ao cansaço; com essa
mesma insistência, vos convido agora
a ter vida interior”[13].

E o fruto direto da unidade de vida e
do trabalho santificado será o
apostolado. “Não saímos nunca do
mesmo: tudo é oração, tudo pode e
deve levar-nos a Deus, alimentar esse
convívio contínuo com Ele, da manhã
até à noite. Todo o trabalho honrado



pode ser oração; e todo o trabalho que
for oração, é apostolado. Desse modo,
a alma se enrijece numa unidade de
vida simples e forte”[14]. “Para o
cristão, o apostolado é algo congênito:
não tem nada de artificial, justaposto,
não é externo à sua atividade diária, à
sua ocupação profissional. Tenho-o
dito sem cessar, desde que o Senhor
dispôs que surgisse o Opus Dei. Trata-
se de santificar o trabalho ordinário,
de santificar-se nessa tarefa e de
santificar os outros mediante o
exercício da respectiva profissão,
permanecendo cada um no seu estado
de vida”[15].

“Vos repito agora, minhas filhas e
filhos: trabalhai na presença de Deus,
sem ambicionar glória humana.
Alguns veem no trabalho um meio
para conquistar honras, ou para
adquirir poder ou riqueza que
satisfaça sua ambição pessoal, ou
para sentir o orgulho da sua própria
capacidade de atuar. Nós, os filhos de



Deus no seu Opus Dei não vemos
nunca no nosso trabalho profissional
algo relacionado com o egoísmo, com
a vaidade ou a soberba: vemos
somente uma possibilidade de servir a
todos os homens por amor a
Deus”[16].

3. Filiação divina: presença de
Deus, desejo de imitar Jesus Cristo,
vida de fé, entrega serena e alegre
à Vontade divina

Trabalhamos em todos os momentos
por Deus e para Deus. Mas Deus,
Criador do céu e da terra, Senhor e
Juiz da história, é nosso Pai. Trata-se
do terceiro aspecto fundamental do
espírito do Opus Dei: a filiação
divina. Cristo revelando-se diante
dos homens como perfectus Deus,
perfectus homo [perfeito Deus,
perfeito homem][17], revelou deste
modo, no mais profundo do seu ser,
que Deus é Pai. Todos os seus
atributos, por assim dizer, são



paternais: o seu amor, a sua
misericórdia, a sua fidelidade, a sua
justiça, a sua veracidade, etc.

São muitas as consequências da
filiação divina na vida cotidiana. Em
primeiro lugar, um espírito de
oração contínua, vivido com grande
liberdade e em todas as
circunstâncias, pois tudo o que é
humano interessa ao nosso Pai Deus. 
“Há mil maneiras de orar... Os filhos
de Deus não necessitam de um
método, quadriculado e artificial,
para se dirigirem a seu Pai. O amor é
criativo, engenhoso; se amamos,
saberemos descobrir caminhos
pessoais, íntimos, que nos conduzam
a esse diálogo contínuo com o
Senhor”[18].

Depois uma grande confiança em
Deus que nos conhece, nos chama,
nos perdoa, nos compreende; esta
confiança dá-nos uma serenidade e
alegria constantes. “A alegria é



consequência necessária da filiação
divina, de nos sabermos queridos com
predileção pelo nosso Pai-Deus, que
nos acolhe, nos ajuda e nos
perdoa”[19].

“Descansai na filiação divina. Deus é
um Pai cheio de ternura, de infinito
amor. Chama-o Pai muitas vezes ao
dia, e dize-lhe – a sós, no teu coração –
que o amas, que o adoras; que sentes
o orgulho e a força de ser seu
filho”[20].

“A filiação divina empapa toda a
nossa vida espiritual, porque nos
ensina a procurar, conhecer e amar o
nosso Pai do Céu, e assim cumula de
esperança a nossa luta interior e nos
dá a simplicidade confiante dos filhos
pequenos. Mais ainda: precisamente
porque somos filhos de Deus, esta
realidade leva-nos também a
contemplar com amor e com
admiração todas as coisas que saíram
das mãos de Deus Pai Criador. E deste



modo somos contemplativos no meio
do mundo, amando o mundo”[21].

Finalmente, o fato de sermos filhos
de Deus leva-nos a investir as nossas
melhores energias em realizar a
missão da Igreja, no nosso caso os
apostolados que a Igreja confiou â
Obra, e fazê-lo com elegância e
constantemente, como algo próprio,
algo da nossa família.

O principal caminho para viver cada
vez mais conscientemente a filiação
divina é a união vital com Cristo,
Filho Unigênito do Pai, na oração, no
trabalho, no apostolado. São
Josemaria caracterizou a vivência da
filiação divina como um desejo
ardente e sincero, terno e profundo ao
mesmo tempo, de imitar Jesus Cristo
como irmãos seus, filhos de Deus Pai,
e de estar sempre na presença de
Deus; filiação que leva a viver vida de
fé na Providência, e que facilita a



entrega serena e alegre à Vontade
divina”[22].

4.Piedade doutrinal

Em quarto e último lugar, a piedade
doutrinal. São Josemaria ensinava
que a piedade era o remédio dos
remédios. O homem apaixonado
precisa cultivar uma piedade
profunda. Além disso, a piedade é a
virtude por excelência dos filhos: “A
piedade que nasce da filiação divina é
uma atitude profunda da alma, que
acaba por informar a existência
inteira: está presente em todos os
pensamentos, em todos os desejos, em
todos os afetos”[23].

Mas o Fundador do Opus Dei insistia
também que se tratava de uma
piedade “doutrinal”, enfatizando que
a santidade sem doutrina não é a
santidade que o Senhor quer para os
fiéis da Obra. “Deus nos chamou:
vocação divina para ser santos. E o
que faremos para ser santos? Ser



piedosos, e adquirir a doutrina
necessária para conhecer bem a Jesus
Cristo, e assim amá-lo. Para conhecer
bem as coisas de Deus: piedade de
crianças e doutrina de teólogos; e
vereis como vamos bem”[24].

Portanto, a piedade sem doutrina
tornaria a vida de intimidade com
Jesus Cristo superficial, meramente
exterior e sentimental. Os dois
aspectos são necessários ao mesmo
tempo, sem descuidar nenhum:
doutrina para alimentar a piedade;
piedade para vivificar a doutrina.
Além disso necessitamos desta
piedade doutrinal para alcançar a
unidade de vida, para santificar o
trabalho, para viver como filhos de
Deus. “Não afrouxes, ainda que
estejas morrendo de velho, no
empenho por te formares mais”[25].

Texto publicado no site https://
www.collationes.org

Paul O’Callaghan

https://www.collationes.org/recurso/9/20/11-fisionomia-espiritual-de-la-obra
https://www.collationes.org/recurso/9/20/11-fisionomia-espiritual-de-la-obra


Bibliografia básica

1. Unidade de vida

Antonio Aranda Lomeña, La logica
dell'unità di vita: L'insegnamento di
san Josemaría Escrivá, en “Studi
Cattolici”, 48 (2004), pp. 636-644

Ignacio de Celaya Urrutia, Unidad de
vida y plenitud cristiana, en “Scripta
Theologica”, 13 (1981), pp. 655-674

Alejandro Llano Cifuentes,
Universidad y unidad de vida según el
Beato Josemaría Escrivá, en
“Romana”, 15 (2000), pp. 112-125

Dominique Le Tourneau, Las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá sobre la unidad de vida, en
“Scripta Theologica”, 31 (1999), pp.
633-676

2. Filiação divina



São Josemaria, É Cristo que passa, nn.
57-66

Fernando Ocáriz Braña - Ignacio de
Celaya Urrutia, Vivir como hijos de
Dios: estudios sobre el Beato
Josemaría Escrivá, Eunsa, 1993, 2ª ed.

Francisco Fernández Carvajal - Pedro
Beteta López, Filhos de Deus.

José Luis Illanes Maestre, Experiencia
cristiana y sentido de la filiación
divina en san Josemaría Escrivá de
Balaguer, “PATH”, 7 (2008), pp.
461-475

3. Santificação do trabalho

João Paulo II, Encíclica Encíclica
Laborem exercens, 14-IX-1981

São Josemaría, É Cristo que passa, n.
39-56; Amigos de Deus, n. 55-72.

José Luis Illanes Maestre, A
Santificação do trabalho.

https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-6.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-6.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-6.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-6.htm
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_14091981_laborem-exercens.html
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-5.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-5.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-5.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-5.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-4.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/amigos_de_deus-capitulo-4.htm


Fernando Ocáriz Braña, El concepto
de santificación del trabajo,
Naturaleza, gracia y gloria, Eunsa,
2000, pp. 263-271

4. Piedade doctrinal

María del Pilar Río, Piedad, doctrina y
unidad de vida a la luz de las
enseñanzas del Beato Josemaría
Escrivá, en P. O'Callaghan (ed.), Figli
di Dio nella Chiesa, Edusc, 2004, pp.
271-311

[1] Ef 4, 5.

[2] Cfr. Mt 6 e 23.

[3] São Josemaria, citado em A
Vázquez de Prada,O Fundador do
Opus Dei, III, Quadrante.

[4] São Josemaria, Forja, n. 694.



[5] São Josemaria, texto tomado da 
Carta 6/05/1945, n. 25, citado em A.
Vázquez de Prada,O Fundador do
Opus Dei, II, Quadrante, p. 520.

[6] São Josemaria, citado em Pilar
Urbano, O Homem de Villa Tevere,
Quadrante, p. 311

[7] Cfr. Gen 1, 27; 2, 15.

[8] Cfr. Jo 12, 32.

[9] Mc 7, 37.

[10] São Josemaria, texto tomado da 
Carta 15/10/1948, n. 15, citado em A.
Vázquez de Prada,O Fundador do
Opus Dei, III, Quadrante.

[11] Gen. 2, 15.

[12] São Josemaria, Forja, n. 917.

[13] São Josemaria, texto tomado da 
Carta 15/10/1948, n. 20, citado en E.
Burkhart - J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de São



Josemaria. Estudio de Teología
espiritual, 3 vols., Rialp, Madrid 2010,
III, cap. IX, apartado 5.3.

[14] São Josemaria,É Cristo que passa,
n. 10.

[15] São Josemaria,É Cristo que passa,
n. 122.

[16] São Josemaria, texto da Carta
15/10/1948, n. 18, citado en E.
Burkhart - J. López, Vida cotidiana y
santidad en la enseñanza de São
Josemaria. Estudio de Teología
espiritual, 3 vols., Rialp, Madrid 2010,
II, cap. IV, apartado 3.21.

[17] Símbolo Quicumque.

[18] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 255.

[19] São Josemaria, Forja, n. 332.

[20] São Josemaria, Sulco, n. 150; cfr. 
Forja, n. 331.



[21] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 65.

[22] São Josemaria, testemunho de
Mons. Javier Echevarría, Prelado del
Opus Dei, Summarium da Causa de
beatificação e canonização. Positio
super vita et virtutibus, Roma 1988,
citado em A. Vázquez de Prada,O
Fundador do Opus Dei, III,
Quadrante.

[23] São Josemaria, Sulco, n. 146.

[24] Cfr. São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 10. Para um estudo da
expressão "piedad de niños y
doctrina de teólogos", cfr. M. P. Río, 
Piedad, doctrina y unidad de vida a la
luz de las enseñanzas del Beato
Josemaría Escrivá, en A.A. V.V., La
grandeza de la vida corriente, cit., vol.
V/1, pp. 281-292.

[25] São Josemaria, Sulco, n. 538.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/caracteristicas-
fundamentais-do-espirito-do-opus-dei/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/caracteristicas-fundamentais-do-espirito-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/caracteristicas-fundamentais-do-espirito-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/caracteristicas-fundamentais-do-espirito-do-opus-dei/

	Características fundamentais do espírito do Opus Dei

