opusdei.org

Caminhos de
contemplacao

Introduzir-se por caminhos de
contemplacdo significa deixar o
Espirito Santo agir para Ele
refletir em nos a face de Cristo
em todas as situacdes da nossa
vida.

08/05/2018

Uma das atitudes de Jesus que 0s
Evangelhos mais destacam enquanto
Ele cumpre sua Missdo é a
frequéncia com que Ele faz oragdo. O
ritmo do seu ministério esta, em
certo sentido, marcado pelos



momentos em que se dirige ao Pai.
Jesus se recolhe em oracdo antes do
seu Batismo (cfr. Lc 3,21), na noite
que antecede a eleicdo dos Doze (cfr.
Lc 6,12), no monte antes da
Transfiguracao (cfr. Lc 9,28), no
Horto das Oliveiras enquanto se
prepara para enfrentar a Paixao (cfr.
Lc 22,41-44). O Senhor dedicava
bastante tempo a oragado: ao
anoitecer, ou a noite inteira, ou bem
de madrugada, ou no meio dos dias
de pregacdo intensa; na verdade,
orava constantemente, e lembrou
muitas vezes aos discipulos “a
necessidade de rezar sempre e nao
desfalecer” (Cfr. Lc 18,1).

Por que esse exemplo e essa
insisténcia do Senhor? Por que a
oracdo € necessaria? Na realidade, a
oracao responde aos desejos mais
intimos do homem, que foi criado
para entrar em didlogo com Deus e
contempla-lo. Mas a oracdo é, acima
de tudo, um dom de Deus, um



presente que Ele nos da: “o Deus vivo
e verdadeiro chama
incansavelmente cada pessoa ao
misterioso encontro da oracdo. Na
oracao, é sempre o amor do Deus fiel
a dar o primeiro passo; o passo do
homem é sempre uma resposta[1]”.

Para imitar Cristo e participar da sua
Vida, é imprescindivel ser alma de
oracgdo. Por meio da contemplacéo do
Mistério de Deus, revelado em Jesus
Cristo, nossa vida vai se
transformando na vida d’Ele. Aquilo
que Sdo Paulo comentava aos
corintios se faz realidade: “Todos
nos, porém, com o rosto descoberto,
refletimos a gloria do Senhor e,
segundo esta imagem, SOmos
transformados, de gloria em gloria,
pelo Espirito do Senhor.” (2 Cor 3,18).
Assim como Sdo Paulo, todos os
cristdos também somos chamados a
refletir no rosto a face de Cristo:
nisto consiste ser apostolos, ser
mensageiros do amor de Deus, que se



experimenta pessoalmente durante
os momentos de oracdo. Entende-se,
portanto, a atualidade do convite
para “penetrar mais na oracao
contemplativa no meio do mundo, e
ajudar os outros a irem por
caminhos de contemplacao”[2].

Acolher o dom de Deus

O apdastolo cresce no ritmo da oracdo,
e a renovacao pessoal, no impulso
evangelizador que parte da
contemplacdo. O Papa nos lembra de
que: “a melhor motivagdo para se
decidir a comunicar o Evangelho é
contempla-lo com amor, é deter-se
nas suas paginas e 1é-lo com o
coracao. Se o abordamos desta
maneira, a sua beleza deslumbra-
nos, volta a cativar-nos vezes sem
conta. Por isso, é urgente recuperar
um espirito contemplativo, que nos
permita redescobrir, cada dia, que
somos depositarios de um bem que
humaniza, que ajuda a levar uma



vida nova. Ndo ha nada melhor para
transmitir aos outros”[3].

No dialogo com Jesus, a samaritana
descobre a verdade de Deus e a da
sua propria vida. Recebe o dom de
Deus e se converte radicalmente. Por
isso, a Igreja viu nesta passagem
evangélica uma das imagens mais
sugestivas sobre a orac¢do: “Jesus tem
sede, e 0 seu pedido brota das
profundezas de Deus que nos deseja.
A oracao, saibamo-lo ou néo, é o
encontro da sede de Deus com a
nossa. Deus tem sede de que nos
tenhamos sede d'Ele”[4]. A oracgdo é
uma manifestacdo da iniciativa de
Deus, que vai a procura do homem, e
espera a sua resposta para
transforma-lo em amigo. Em alguns
momentos, parece que somos naés
que temos a iniciativa de dedicarmos
um tempo de oracdo a Deus, mas, na
verdade, essa “iniciativa” ja é uma
resposta ao convite de Deus. A
oracao é como se fosse um chamado



reciproco: Deus me procura e me
espera, e eu preciso de Deus e 0
procuro.Os Evangelhos nos
apresentam diferentes personagens
que mudam de vida ao se
encontrarem com Cristo:
transformam-se em portadores da
mensagem salvadora do Senhor. Um
d’Eles é a mulher samaritana que,
como relata Sao Jodo, vai pegar agua
no poco em que Jesus esta sentado,
descansando. E é Ele quem comeca o
dialogo: “Da-me de beber” (Jo 4,7).
Num primeiro momento, a
samaritana ndo demonstra interesse
na conversa: “Como € que tu, sendo
judeu, pedes de beber a mim, que
sou uma mulher samaritana?” (Jo
4,9). Mas o Senhor a faz perceber
que, na verdade, Ele é essa 4gua que
ela procura: “Se conhecesses o dom
de Deus...” (Jo 4,10), “quem beber da
agua que eu darei, nunca mais tera
sede, porque a agua que eu darei se
tornara nele uma fonte de agua
jorrando para a vida eterna” (Jo



4,14). Depois de conseguir tocar o
coracdo da samaritana, revela com
clareza e simplicidade que conhece o
passado dela (cfr. Jo 4,17-18), mas faz
isso com tanto amor que ela nao se
sente desanimada e nem rejeitada.
Pelo contrario: Jesus faz com que ela
participe de um novo universo, faz
com que ela entre num mundo em
que vive com esperancga, pois chega o
momento da reconciliacdo, o
momento em que as portas da oragao
se abrem para todos os homens:
“Mulher, acredita-me: vem a hora em
que nem nesta montanha, nem em
Jerusalém adorareis o Pai. (...) Mas
vem a hora, e é agora, em que 0s
verdadeiros adoradores adorarao o
Pai em espirito e verdade.” (Jo
4,21.23).

Tempo para Deus

O homem tem sede de Deus, mesmo
que muitas vezes ndo saiba
reconhecer e inclusive se negue a



sair em busca das fontes de agua
viva, que sdo os momentos dedicados
a oracdo. A histéria da samaritana,
neste sentido, repete-se em muitas
almas: Jesus pede um pouco de
atencdo, tenta suscitar um dialogo
dentro do coragdo, num momento
que talvez pareca inoportuno. D4 a
impressao de que é um exagero
reservar minutos diarios para a
oracgao, que ndo tem espaco para isso
numa agenda tdo cheia! Mas, quando
nos deixamos conduzir pelo Senhor
neste didlogo contemplativo,
descobrimos que a oragdo nao € algo
que eu faco por Deus, mas sim um
dom que Deus me concede e que eu
simplesmente recebo e acolho.

Dedicar tempo ao Senhor nao é
simplesmente uma tarefa entre
outras, uma carga a mais num
horario muitas vezes bem exigente. E
aceitar um presente de valor infinito,
uma pérola preciosa ou um tesouro
escondido na normalidade da vida



diaria, do qual precisamos cuidar
com delicadeza.

A escolha do momento da oracao
depende de uma vontade que quer
deixar-se conquistar pelo Amor: néo
se faz a oracdo quando se tem tempo,
a légica é outra: arranja-se tempo
para fazer a oragao. Quando
“encaixamos” a oracao nos intervalos
que aparecem no horario,
provavelmente sera dificil conseguir
fazé-la com regularidade. A escolha
do momento revela os segredos do
coracdo: manifesta o lugar que o
amor de Deus ocupa na hierarquia
dos nossos interesses diarios[5].

Rezar é sempre possivel: o tempo do
cristdo € o de Cristo ressuscitado, que
esta conosco todos os dias (cfr. Mt
28,20). A tentacdo mais comum para
nos afastar da oracdo € a falta de fé,
que se manifesta em algumas
preferéncias que temos: “mil
trabalhos e preocupacoes, julgados



urgentes, apresentam-se a nos como
prioritarios. E mais uma vez o
momento da verdade do coracdo e do
seu amor preferencial”’[6]. O Senhor
€ o0 primeiro. Por esse motivo, é
muito importante determinar o
horario mais adequado para fazer a
oracao, talvez pedindo conselho na
direcdo espiritual para adaptar esse
plano as nossas circunstancias
pessoais.

Sao Josemaria muitas vezes fez
orac¢ao no carro, durante as viagens
que realizava por motivos
apostolicos, no dnibus, ou
caminhando pelas ruas de Madri,
quando ndo havia alternativa.
Aqueles que se santificam no meio da
vida diaria podem passar por
situacdes parecidas: pode ser que um
pai ou uma mae de familia, algumas
vezes, ndo tenha outro momento
para fazer oracdo a ndo ser enquanto
cuida de seus filhos pequenos: e Deus
vai gostar muito desse didlogo. De



qualquer maneira, na hora de
escolher o momento e o lugar mais
propicios, pode ajudar lembrar que o
Senhor nos espera e tem as gracas de
que necessitamos preparadas para
nos dar durante oracao.

O combate da oracao

Considerar que a oragdo € uma arte
implica reconhecer que sempre
podemos crescer, deixando que a
graca de Deus atue cada vez mais em
nossas almas. Neste sentido, a oracado
também é combate[7]. E luta, em
primeiro lugar, contra nds mesmos.
As distracdes invadem nossa mente
quando tentamos criar o siléncio
interior. Elas nos ajudam a descobrir
a que coisas nosso coracao esta
apegado e podem se converter em
uma luz para pedir ajuda a Deus[8].

Nossa época esta caracterizada pela
multiplicacdo das possibilidades
tecnoldgicas que facilitam a
comunicacdo em muitos sentidos,



mas que também aumentam as
ocasides de distracdo. Pode-se dizer
que temos um novo desafio para o
crescimento da vida contemplativa:
aprender a viver o siléncio interior
rodeado de muito “barulho” exterior.
Em muitos &mbitos se detecta a
primazia da gestao sobre a reflexdo
ou o estudo; estamos acostumados a
trabalhar em multi-tasking, fazendo
muitas coisas simultaneamente, o
que pode levar facilmente a viver no
imediatismo da acdo-reagao. No
entanto, diante desse panorama,
algumas atitudes foram
revalorizadas, como, por exemplo, a
atencdo ou a concentracdo. Sao
habitos que protegem nossa
capacidade de aprofundar no que
realmente vale a pena.

O siléncio interior é uma condicdo
necessaria para a vida
contemplativa. Ele nos liberta do
apegamento ao imediato, ao que €
mais facil, ao que distrai mas nao



preenche, e assim podemos nos
centrar no nosso verdadeiro bem:
Jesus Cristo, que vem ao nosso
encontro na oragao.

O recolhimento interior é um
movimento que vai da dispersdo em
muitas atividades em direcao a
interioridade. No nosso intimo €
mais facil encontrar Deus e
reconhecer sua presenca no que Ele
faz todos os dias em nossas vidas —
detalhes do dia a dia, luzes recebidas,
atitudes de outras pessoas-, e assim
podemos manifestar-Lhe nossa
adoracdo, arrependimento, peticdo
etc. Por isso, o recolhimento interior
é fundamental para uma alma
contemplativa no meio do mundo: “A
verdadeira oracdo, aquela que
absorve o individuo por completo, é
favorecida ndo tanto pela solidao do
deserto como pelo recolhimento
interior”[9].

Em busca de luzes novas



Como a oracdo é também uma busca
do homem, supde o desejo de ndo se
conformar com um modo rotineiro
de se dirigir ao Senhor. Se todas as
relacdes que duram requerem o
esfor¢o continuo de renovar o amor,
a relacdo com Deus, que se constroi
especialmente nos momentos
exclusivamente dedicados a Ele,
também deveria ser caracterizada
por esse desejo.

“Na tua vida, se te propuseres
consegui-lo, tudo pode ser objeto de
oferecimento ao Senhor, ocasido de
coloquio com teu Pai do Céu, que
sempre reserva e concede luzes
novas.”[10]. Certamente o Senhor
concede essas luzes contando com a
busca apaixonada de seus filhos por
Ele, dispostos a escutar as palavras
que Ele nos dirige, abandonando a
ideia de que ja ndo ha nada de novo
que possamos descobrir. A atitude da
samaritana é um exemplo disso:
mesmo que sua vida de fé estivesse



adormecida, guardava dentro do seu
coracdo o desejo da vinda do
Messias.

Essa aspiracdo se traduzird em
conversar com o Senhor sobre os
acontecimentos do dia, mas sem
pretender conseguir uma solucao
imediata e do nosso modo. E mais
importante pensar o que é que Deus
quer de nds: muitas vezes, a unica
coisa que Ele espera é que nos
coloquemos diante d’Ele com
sinceridade, e que nos lembremos
com agradecimento de tudo o que o
Espirito Santo esta fazendo
silenciosamente em nossas almas.
Ou, quem sabe, voltar a ler o
Evangelho e contemplar a cena com
calma, participando dela, “como um
personagem a mais”[11], para deixar-
se interpelar por Cristo. Também
podemos alimentar a oracéo
dialogando com o Senhor a partir de
textos que a Igreja coloca em nossos
labios na liturgia que celebramos



naquele dia. As fontes da oragdo sdo
inesgotaveis: se soubermos busca-las
com a vontade renovada, o Espirito
Santo fara o resto.

Quando faltam as palavras

Algumas vezes, apesar do esfor¢o
que fazemos, pode ser que nao
consigamos entrar em didlogo com
Deus. Como consola, nesses
momentos, lembrar aquela indicagéo
do Senhor: “quando orardes, ndo
useis de muitas palavras, como
fazem os pagaos. Eles pensam que
serdo ouvidos por forca das muitas
palavras.” (Mt 6,7). £ o momento de
voltar a confiar na acdo do Espirito
Santo na alma, que “vem em socorro
de nossa fraqueza. Pois ndo sabemos
0 que pedir nem como pedir; é o
proprio Espirito que intercede em
nosso favor, com gemidos

inefaveis” (Rm 8,26).

Aproveitando-se das palavras de Sdo
Paulo aos Romanos, Bento XVI



descrevia a atitude de abandono que
impregna a oracdo: “desejamos
rezar, mas Deus esta distante, ndao
dispomos das palavras, da linguagem
para falar com Deus, nem sequer o
pensamento. SO podemos abrir-nos,
por o nosso tempo a disposicao de
Deus, esperar que Ele nos ajude a
entrar num dialogo verdadeiro. O
Apostolo diz: precisamente esta falta
de palavras, esta auséncia de
palavras, e no entanto este desejo de
entrar em contato com Deus, é
oracdo que o Espirito Santo ndo s6
entende, mas leva, interpreta junto
de Deus. E precisamente esta nossa
debilidade que se torna, através do
Espirito Santo, verdadeira oracao,
contato auténtico com Deus”[12].

Portanto, ndo existem motivos para o
desanimo quando sentimos a
dificuldade de manter um dialogo
com Deus. Quando sentimos que o
coracdo esta desconfortavel com as
realidades espirituais, o tempo de



oracao parece longo demais, o
pensamento divaga em outras coisas,
ou a vontade resiste e 0 coracao esta
seco, podem servir as seguintes
consideracoes:

“A oracdo - lembra-te disto - ndo
consiste em pronunciar discursos
bonitos, frases grandiloquentes ou
que consolem...

Oracdo é as vezes um olhar a uma
imagem do Senhor ou de sua Mae;
outras, um pedido, com palavras;
outras, o oferecimento das boas
obras, dos resultados da fidelidade...

Como o soldado que esta de guarda,
assim temos nds que estar a porta de
Deus Nosso Senhor: e isso é oracgao.
Ou como o cachorrinho que se deita
aos peés do seu amo.

- Ndo te importes de Lhe dizer: -
Senhor, aqui me tens como um cao
fiel; ou melhor, como um



jumentinho, que ndo dara coices a
quem lhe quer bem”[13].

A fonte que muda o mundo

A vida de oracdo nos abre as portas
para o trato com Deus, relativiza os
problemas que as vezes tomam
proporcdes maiores do que as reais,
lembra-nos que estamos sempre nas
maos do nosso Pai do Céu. Mas ndo
nos afasta do mundo e nem é uma
valvula de escape para os problemas
do dia a dia. A verdadeira oracdo é
significativa: incide na nossa vida,
ilumina-a e nos abre ao nosso
entorno com uma perspectiva
sobrenatural: “uma oracdo intensa,
mas sem afastar do compromisso na
historia: ao abrir o coracdo ao amor
de Deus, aquela abre-o também ao
amor dos irmaos, tornando-nos
capazes de construir a historia
segundo o designio de Deus”[14].

Na oracdo, o Senhor nao quer apenas
saciar a nossa sede, quer também



que essa experiéncia nos leve a
compartilhar a alegria do trato com
Ele. E 0 que aconteceu no coragéo da
samaritana: depois do encontro com
Jesus, vai apressada contar para as
pessoas a sua volta: “muitos
samaritanos daquela cidade
acreditaram em Jesus por causa da
palavra da mulher que
testemunhava: ‘Ele me disse tudo o
que eu fiz’”. (Jo 4,39). O desejo de
compartilhar a experiéncia de Cristo
com o0s outros é sinal de uma oracao
auténtica, porque “um amor que nao
sentisse a necessidade de falar da
pessoa amada, de a apresentar, de a
tornar conhecida, que amor seria?
[15]”.

Santa Maria é Mestra de oracdo. Ela,
que soube guardar as coisas de seu
Filho, meditando-as em seu coracao
(cfr. Lc 2,51), acompanha os
discipulos de Jesus na oracao (cfr. At
1,14), mostrando-lhes o caminho
para receber com plenitude o dom do



Espirito Santo, que os fara lancarem-
se na aventura divina da
evangelizacdo.

Juan Francisco Pozo — Rodolfo Valdés

[1] Cfr. Catecismo da Igreja Catolica,
2567.

[2] F. Ocariz, Carta Pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[3] Francisco, Evangelii Gaudium,
264.

[4] Catecismo da Igreja Catolica,
2560.

[5] Cfr. Catecismo da Igreja Catolica,
2710.

[6] Cfr. Catecismo da Igreja Catolica,
2732.



[7] Cfr. Catecismo da Igreja Catolica,
2725 e ss.

[8] Cfr. Catecismo da Igreja Catolica,
2729.

[9] Sulco, 460.
[10] Forja, 743.
[11] Amigos de Deus, 222.

[12] Bento XVI, Audiéncia Geral, 16-
V-2012.

[13] Forja, 73

[14] Sd0 Jodo Paulo II, Novo Millennio
Ineunte, 33.

[15] Francisco, Evangelii Gaudium,
264.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://


https://opusdei.org/pt-br/article/caminhos-de-contemplacao/

opusdei.org/pt-br/article/caminhos-de-
contemplacao/ (22/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/caminhos-de-contemplacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminhos-de-contemplacao/

	Caminhos de contemplação

