
opusdei.org

Caminhos de
contemplação

Introduzir-se por caminhos de
contemplação significa deixar o
Espírito Santo agir para Ele
refletir em nós a face de Cristo
em todas as situações da nossa
vida.

08/05/2018

Uma das atitudes de Jesus que os
Evangelhos mais destacam enquanto
Ele cumpre sua Missão é a
frequência com que Ele faz oração. O
ritmo do seu ministério está, em
certo sentido, marcado pelos



momentos em que se dirige ao Pai.
Jesus se recolhe em oração antes do
seu Batismo (cfr. Lc 3,21), na noite
que antecede a eleição dos Doze (cfr.
Lc 6,12), no monte antes da
Transfiguração (cfr. Lc 9,28), no
Horto das Oliveiras enquanto se
prepara para enfrentar a Paixão (cfr.
Lc 22,41-44). O Senhor dedicava
bastante tempo à oração: ao
anoitecer, ou a noite inteira, ou bem
de madrugada, ou no meio dos dias
de pregação intensa; na verdade,
orava constantemente, e lembrou
muitas vezes aos discípulos “a
necessidade de rezar sempre e não
desfalecer” (Cfr. Lc 18,1).

Por que esse exemplo e essa
insistência do Senhor? Por que a
oração é necessária? Na realidade, a
oração responde aos desejos mais
íntimos do homem, que foi criado
para entrar em diálogo com Deus e
contemplá-lo. Mas a oração é, acima
de tudo, um dom de Deus, um



presente que Ele nos dá: “o Deus vivo
e verdadeiro chama
incansavelmente cada pessoa ao
misterioso encontro da oração. Na
oração, é sempre o amor do Deus fiel
a dar o primeiro passo; o passo do
homem é sempre uma resposta[1]”.

Para imitar Cristo e participar da sua
Vida, é imprescindível ser alma de
oração. Por meio da contemplação do
Mistério de Deus, revelado em Jesus
Cristo, nossa vida vai se
transformando na vida d’Ele. Aquilo
que São Paulo comentava aos
coríntios se faz realidade: “Todos
nós, porém, com o rosto descoberto,
refletimos a glória do Senhor e,
segundo esta imagem, somos
transformados, de glória em glória,
pelo Espírito do Senhor.” (2 Cor 3,18).
Assim como São Paulo, todos os
cristãos também somos chamados a
refletir no rosto a face de Cristo:
nisto consiste ser apóstolos, ser
mensageiros do amor de Deus, que se



experimenta pessoalmente durante
os momentos de oração. Entende-se,
portanto, a atualidade do convite
para “penetrar mais na oração
contemplativa no meio do mundo, e
ajudar os outros a irem por 
caminhos de contemplação”[2].

Acolher o dom de Deus

O apóstolo cresce no ritmo da oração,
e a renovação pessoal, no impulso
evangelizador que parte da
contemplação. O Papa nos lembra de
que: “a melhor motivação para se
decidir a comunicar o Evangelho é
contemplá-lo com amor, é deter-se
nas suas páginas e lê-lo com o
coração. Se o abordamos desta
maneira, a sua beleza deslumbra-
nos, volta a cativar-nos vezes sem
conta. Por isso, é urgente recuperar
um espírito contemplativo, que nos
permita redescobrir, cada dia, que
somos depositários de um bem que
humaniza, que ajuda a levar uma



vida nova. Não há nada melhor para
transmitir aos outros”[3].

No diálogo com Jesus, a samaritana
descobre a verdade de Deus e a da
sua própria vida. Recebe o dom de
Deus e se converte radicalmente. Por
isso, a Igreja viu nesta passagem
evangélica uma das imagens mais
sugestivas sobre a oração: “Jesus tem
sede, e o seu pedido brota das
profundezas de Deus que nos deseja.
A oração, saibamo-lo ou não, é o
encontro da sede de Deus com a
nossa. Deus tem sede de que nós
tenhamos sede d'Ele”[4]. A oração é
uma manifestação da iniciativa de
Deus, que vai à procura do homem, e
espera a sua resposta para
transformá-lo em amigo. Em alguns
momentos, parece que somos nós
que temos a iniciativa de dedicarmos
um tempo de oração a Deus, mas, na
verdade, essa “iniciativa” já é uma
resposta ao convite de Deus. A
oração é como se fosse um chamado



recíproco: Deus me procura e me
espera, e eu preciso de Deus e o
procuro.Os Evangelhos nos
apresentam diferentes personagens
que mudam de vida ao se
encontrarem com Cristo:
transformam-se em portadores da
mensagem salvadora do Senhor. Um
d’Eles é a mulher samaritana que,
como relata São João, vai pegar água
no poço em que Jesus está sentado,
descansando. E é Ele quem começa o
diálogo: “Dá-me de beber” (Jo 4,7).
Num primeiro momento, a
samaritana não demonstra interesse
na conversa: “Como é que tu, sendo
judeu, pedes de beber a mim, que
sou uma mulher samaritana?” (Jo
4,9). Mas o Senhor a faz perceber
que, na verdade, Ele é essa água que
ela procura: “Se conhecesses o dom
de Deus...” (Jo 4,10), “quem beber da
água que eu darei, nunca mais terá
sede, porque a água que eu darei se
tornará nele uma fonte de água
jorrando para a vida eterna” (Jo



4,14). Depois de conseguir tocar o
coração da samaritana, revela com
clareza e simplicidade que conhece o
passado dela (cfr. Jo 4,17-18), mas faz
isso com tanto amor que ela não se
sente desanimada e nem rejeitada.
Pelo contrário: Jesus faz com que ela
participe de um novo universo, faz
com que ela entre num mundo em
que vive com esperança, pois chega o
momento da reconciliação, o
momento em que as portas da oração
se abrem para todos os homens:
“Mulher, acredita-me: vem a hora em
que nem nesta montanha, nem em
Jerusalém adorareis o Pai. (...) Mas
vem a hora, e é agora, em que os
verdadeiros adoradores adorarão o
Pai em espírito e verdade.” (Jo
4,21.23).

Tempo para Deus

O homem tem sede de Deus, mesmo
que muitas vezes não saiba
reconhecer e inclusive se negue a



sair em busca das fontes de água
viva, que são os momentos dedicados
à oração. A história da samaritana,
neste sentido, repete-se em muitas
almas: Jesus pede um pouco de
atenção, tenta suscitar um diálogo
dentro do coração, num momento
que talvez pareça inoportuno. Dá a
impressão de que é um exagero
reservar minutos diários para a
oração, que não tem espaço para isso
numa agenda tão cheia! Mas, quando
nos deixamos conduzir pelo Senhor
neste diálogo contemplativo,
descobrimos que a oração não é algo
que eu faço por Deus, mas sim um
dom que Deus me concede e que eu
simplesmente recebo e acolho.

Dedicar tempo ao Senhor não é
simplesmente uma tarefa entre
outras, uma carga a mais num
horário muitas vezes bem exigente. É
aceitar um presente de valor infinito,
uma pérola preciosa ou um tesouro
escondido na normalidade da vida



diária, do qual precisamos cuidar
com delicadeza.

A escolha do momento da oração
depende de uma vontade que quer
deixar-se conquistar pelo Amor: não
se faz a oração quando se tem tempo,
a lógica é outra: arranja-se tempo
para fazer a oração. Quando
“encaixamos” a oração nos intervalos
que aparecem no horário,
provavelmente será difícil conseguir
fazê-la com regularidade. A escolha
do momento revela os segredos do
coração: manifesta o lugar que o
amor de Deus ocupa na hierarquia
dos nossos interesses diários[5].

Rezar é sempre possível: o tempo do
cristão é o de Cristo ressuscitado, que
está conosco todos os dias (cfr. Mt
28,20). A tentação mais comum para
nos afastar da oração é a falta de fé,
que se manifesta em algumas
preferências que temos: “mil
trabalhos e preocupações, julgados



urgentes, apresentam-se a nós como
prioritários. É mais uma vez o
momento da verdade do coração e do
seu amor preferencial”[6]. O Senhor
é o primeiro. Por esse motivo, é
muito importante determinar o
horário mais adequado para fazer a
oração, talvez pedindo conselho na
direção espiritual para adaptar esse
plano às nossas circunstâncias
pessoais.

São Josemaria muitas vezes fez
oração no carro, durante as viagens
que realizava por motivos
apostólicos, no ônibus, ou
caminhando pelas ruas de Madri,
quando não havia alternativa.
Aqueles que se santificam no meio da
vida diária podem passar por
situações parecidas: pode ser que um
pai ou uma mãe de família, algumas
vezes, não tenha outro momento
para fazer oração a não ser enquanto
cuida de seus filhos pequenos: e Deus
vai gostar muito desse diálogo. De



qualquer maneira, na hora de
escolher o momento e o lugar mais
propícios, pode ajudar lembrar que o
Senhor nos espera e tem as graças de
que necessitamos preparadas para
nos dar durante oração.

O combate da oração

Considerar que a oração é uma arte
implica reconhecer que sempre
podemos crescer, deixando que a
graça de Deus atue cada vez mais em
nossas almas. Neste sentido, a oração
também é combate[7]. É luta, em
primeiro lugar, contra nós mesmos.
As distrações invadem nossa mente
quando tentamos criar o silêncio
interior. Elas nos ajudam a descobrir
a que coisas nosso coração está
apegado e podem se converter em
uma luz para pedir ajuda a Deus[8].

Nossa época está caracterizada pela
multiplicação das possibilidades
tecnológicas que facilitam a
comunicação em muitos sentidos,



mas que também aumentam as
ocasiões de distração. Pode-se dizer
que temos um novo desafio para o
crescimento da vida contemplativa:
aprender a viver o silêncio interior
rodeado de muito “barulho” exterior.
Em muitos âmbitos se detecta a
primazia da gestão sobre a reflexão
ou o estudo; estamos acostumados a
trabalhar em multi-tasking, fazendo
muitas coisas simultaneamente, o
que pode levar facilmente a viver no
imediatismo da ação-reação. No
entanto, diante desse panorama,
algumas atitudes foram
revalorizadas, como, por exemplo, a
atenção ou a concentração. São
hábitos que protegem nossa
capacidade de aprofundar no que
realmente vale a pena.

O silêncio interior é uma condição
necessária para a vida
contemplativa. Ele nos liberta do
apegamento ao imediato, ao que é
mais fácil, ao que distrai mas não



preenche, e assim podemos nos
centrar no nosso verdadeiro bem:
Jesus Cristo, que vem ao nosso
encontro na oração.

O recolhimento interior é um
movimento que vai da dispersão em
muitas atividades em direção à
interioridade. No nosso íntimo é
mais fácil encontrar Deus e
reconhecer sua presença no que Ele
faz todos os dias em nossas vidas –
detalhes do dia a dia, luzes recebidas,
atitudes de outras pessoas-, e assim
podemos manifestar-Lhe nossa
adoração, arrependimento, petição
etc. Por isso, o recolhimento interior
é fundamental para uma alma
contemplativa no meio do mundo: “A
verdadeira oração, aquela que
absorve o indivíduo por completo, é
favorecida não tanto pela solidão do
deserto como pelo recolhimento
interior”[9].

Em busca de luzes novas



Como a oração é também uma busca
do homem, supõe o desejo de não se
conformar com um modo rotineiro
de se dirigir ao Senhor. Se todas as
relações que duram requerem o
esforço contínuo de renovar o amor,
a relação com Deus, que se constrói
especialmente nos momentos
exclusivamente dedicados a Ele,
também deveria ser caracterizada
por esse desejo.

“Na tua vida, se te propuseres
consegui-lo, tudo pode ser objeto de
oferecimento ao Senhor, ocasião de
colóquio com teu Pai do Céu, que
sempre reserva e concede luzes
novas.”[10]. Certamente o Senhor
concede essas luzes contando com a
busca apaixonada de seus filhos por
Ele, dispostos a escutar as palavras
que Ele nos dirige, abandonando a
ideia de que já não há nada de novo
que possamos descobrir. A atitude da
samaritana é um exemplo disso:
mesmo que sua vida de fé estivesse



adormecida, guardava dentro do seu
coração o desejo da vinda do
Messias.

Essa aspiração se traduzirá em
conversar com o Senhor sobre os
acontecimentos do dia, mas sem
pretender conseguir uma solução
imediata e do nosso modo. É mais
importante pensar o que é que Deus
quer de nós: muitas vezes, a única
coisa que Ele espera é que nos
coloquemos diante d’Ele com
sinceridade, e que nos lembremos
com agradecimento de tudo o que o
Espírito Santo está fazendo
silenciosamente em nossas almas.
Ou, quem sabe, voltar a ler o
Evangelho e contemplar a cena com
calma, participando dela, “como um
personagem a mais”[11], para deixar-
se interpelar por Cristo. Também
podemos alimentar a oração
dialogando com o Senhor a partir de
textos que a Igreja coloca em nossos
lábios na liturgia que celebramos



naquele dia. As fontes da oração são
inesgotáveis: se soubermos buscá-las
com a vontade renovada, o Espírito
Santo fará o resto.

Quando faltam as palavras

Algumas vezes, apesar do esforço
que fazemos, pode ser que não
consigamos entrar em diálogo com
Deus. Como consola, nesses
momentos, lembrar aquela indicação
do Senhor: “quando orardes, não
useis de muitas palavras, como
fazem os pagãos. Eles pensam que
serão ouvidos por força das muitas
palavras.” (Mt 6,7). É o momento de
voltar a confiar na ação do Espírito
Santo na alma, que “vem em socorro
de nossa fraqueza. Pois não sabemos
o que pedir nem como pedir; é o
próprio Espírito que intercede em
nosso favor, com gemidos
inefáveis” (Rm 8,26).

Aproveitando-se das palavras de São
Paulo aos Romanos, Bento XVI



descrevia a atitude de abandono que
impregna a oração: “desejamos
rezar, mas Deus está distante, não
dispomos das palavras, da linguagem
para falar com Deus, nem sequer o
pensamento. Só podemos abrir-nos,
pôr o nosso tempo à disposição de
Deus, esperar que Ele nos ajude a
entrar num diálogo verdadeiro. O
Apóstolo diz: precisamente esta falta
de palavras, esta ausência de
palavras, e no entanto este desejo de
entrar em contato com Deus, é
oração que o Espírito Santo não só
entende, mas leva, interpreta junto
de Deus. É precisamente esta nossa
debilidade que se torna, através do
Espírito Santo, verdadeira oração,
contato autêntico com Deus”[12].

Portanto, não existem motivos para o
desânimo quando sentimos a
dificuldade de manter um diálogo
com Deus. Quando sentimos que o
coração está desconfortável com as
realidades espirituais, o tempo de



oração parece longo demais, o
pensamento divaga em outras coisas,
ou a vontade resiste e o coração está
seco, podem servir as seguintes
considerações:

“A oração - lembra-te disto - não
consiste em pronunciar discursos
bonitos, frases grandiloquentes ou
que consolem...

Oração é às vezes um olhar a uma
imagem do Senhor ou de sua Mãe;
outras, um pedido, com palavras;
outras, o oferecimento das boas
obras, dos resultados da fidelidade...

Como o soldado que está de guarda,
assim temos nós que estar à porta de
Deus Nosso Senhor: e isso é oração.
Ou como o cachorrinho que se deita
aos pés do seu amo.

- Não te importes de Lhe dizer: -
Senhor, aqui me tens como um cão
fiel; ou melhor, como um



jumentinho, que não dará coices a
quem lhe quer bem”[13].

A fonte que muda o mundo

A vida de oração nos abre as portas
para o trato com Deus, relativiza os
problemas que às vezes tomam
proporções maiores do que as reais,
lembra-nos que estamos sempre nas
mãos do nosso Pai do Céu. Mas não
nos afasta do mundo e nem é uma
válvula de escape para os problemas
do dia a dia. A verdadeira oração é
significativa: incide na nossa vida,
ilumina-a e nos abre ao nosso
entorno com uma perspectiva
sobrenatural: “uma oração intensa,
mas sem afastar do compromisso na
história: ao abrir o coração ao amor
de Deus, aquela abre-o também ao
amor dos irmãos, tornando-nos
capazes de construir a história
segundo o desígnio de Deus”[14].

Na oração, o Senhor não quer apenas
saciar a nossa sede, quer também



que essa experiência nos leve a
compartilhar a alegria do trato com
Ele. É o que aconteceu no coração da
samaritana: depois do encontro com
Jesus, vai apressada contar para as
pessoas à sua volta: “muitos
samaritanos daquela cidade
acreditaram em Jesus por causa da
palavra da mulher que
testemunhava: ‘Ele me disse tudo o
que eu fiz’”. (Jo 4,39). O desejo de
compartilhar a experiência de Cristo
com os outros é sinal de uma oração
autêntica, porque “um amor que não
sentisse a necessidade de falar da
pessoa amada, de a apresentar, de a
tornar conhecida, que amor seria?
[15]”.

Santa Maria é Mestra de oração. Ela,
que soube guardar as coisas de seu
Filho, meditando-as em seu coração
(cfr. Lc 2,51), acompanha os
discípulos de Jesus na oração (cfr. At
1,14), mostrando-lhes o caminho
para receber com plenitude o dom do



Espírito Santo, que os fará lançarem-
se na aventura divina da
evangelização.

Juan Francisco Pozo – Rodolfo Valdés

[1] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
2567.

[2] F. Ocáriz, Carta Pastoral, 14-
II-2017, n. 8.

[3] Francisco, Evangelii Gaudium,
264.

[4] Catecismo da Igreja Católica,
2560.

[5] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
2710.

[6] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
2732.



[7] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
2725 e ss.

[8] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
2729.

[9] Sulco, 460.

[10] Forja, 743.

[11] Amigos de Deus, 222.

[12] Bento XVI, Audiência Geral, 16-
V-2012.

[13] Forja, 73

[14] São João Paulo II, Novo Millennio
Ineunte, 33.

[15] Francisco, Evangelii Gaudium,
264.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

https://opusdei.org/pt-br/article/caminhos-de-contemplacao/


opusdei.org/pt-br/article/caminhos-de-
contemplacao/ (22/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/caminhos-de-contemplacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminhos-de-contemplacao/

	Caminhos de contemplação

