
opusdei.org

«Caminho» deve ser
lido com inspiração
e empatia

O número três de "Studia et
Documenta" publica uma Nota
teológica de Guillaume Derville
sobre a edição crítico-histórica
de Caminho preparada por
Pedro Rodríguez.

15/10/2009

Na entrevista que se segue,
Guillaume Derville responde às
perguntas de Laeticia Freney sobre a
compreensão da mensagem de São



Josemaria, a sua gênese e
perspectivas. Trabalha desde 1997
junto do prelado do Opus Dei em
Roma. É também professor de
Teologia no Colégio Romano da Santa
Cruz.

A edição comentada de Caminho
conduz a uma nova leitura da
obra?

Em certo sentido, sim. A edição
comentada de Caminho revela o
caráter muito pessoal, muito íntimo
do texto. Com Caminho, São
Josemaria publicou considerações
que, em grande parte, tinha escrito
para si próprio e que
despersonalizou ao dá-las a público.
São frases exigentes. Agora que
conhecemos melhor o destinatário
original – o próprio autor em pessoa
– é possível uma nova leitura:
sentimo-nos levados a associar-nos
aos sentimentos que o santo
albergava para si próprio.

https://opusdei.org/pt-br/article/apresentacao-da-edicao-comentada-de-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/apresentacao-da-edicao-comentada-de-caminho/


Por outro lado, o comentário de
Pedro Rodríguez ajuda a entender
melhor porque um livro constituído
por pequenas considerações que não
são, de um modo geral, discursivas,
pode impressionar mais ou menos: a
disposição do leitor está vinculada à
sua fé e é determinante para a
compreensão do texto. Por isso na
Nota que elaborei falo de uma leitura
inspirada e empática.

A mensagem de São Josemaria nos
seus escritos inspira-se noutros
autores espirituais?

È natural relacionar o que uma
pessoa descobre com o que já
conhecia. Contudo, esta lógica tem
um limite no que se refere ao
pensamento de São Josemaria. É
difícil encontrar quer percursores,
quer possíveis influências. Com
efeito, toda a mensagem é iluminada
pela experiência do dia 2 de Outubro
de 1928, pela explosão luminosa do



dia em que viu intelectualmente o
que o Opus deveria vir a ser; depois,
pelos lampejos que se seguiram, por
essas graças vinculadas ao carisma
fundacional.

Não falo de fontes, ao referir-me a
São Josemaria no meu artigo, antes
de afinidades e de convergências;
indico, por exemplo quanto à
humanidade de Cristo e aos seus
mistérios, a Escola francesa de
espiritualidade, e a Santa Teresa de
Ávila no que se refere à mística.

Pode falar-se de uma teologia de
São Josemaria?

É a isso que procuro responder no
artigo. Pedro Rodríguez, com efeito,
não deixa de chamar a atenção para
que certas experiências de São
Josemaria configuraram o conceito
que o próprio tinha da existência
cristã. Por exemplo, o modo como
certo dia entendeu que Cristo atrairia
tudo a Si, segundo as palavras de São



João no capítulo 12 do seu
Evangelho. É certo que os seus
ensinamentos estão bem
fundamentados; que deixam
transparecer uma grande segurança
na compreensão da fé. Mas São
Josemaria não escreveu um tratado
teológico. E penso que foi melhor
assim.

Porque?

Porque São Josemaria é antes do
mais um fundador de uma realidade
que é uma “pequena parte da Igreja”
que partilha da missão universal da
Igreja, e que é chamada a perdurar.
Isto exige um mínimo de
flexibilidade intelectual. Repare-se
nos Evangelhos: Não constituem um
tratado sistemático. Se a mensagem
do Opus Dei se tivesse encerrado
numa estrutura teológica muito
elaborada, por muito sedutora que
tivesse sido, tal construção teria
acabado talvez por limitar o espírito



que São Josemaria considerava
recebido de Deus, que tinha de
transmitir em toda a sua pureza e
que podia, de fato, permitir diversas
conceitualizações. A dimensão
teológica dos comentários de Pedro
Rodríguez explicita sem dúvida algo
sobre o próprio e sobre a teologia da
sua época, e não apenas sobre o tema
do seu estudo, embora P. Rodríguez
seja prudente e permaneça aberto
nos seus comentários e no modo
como os formula.

Há linhas dominantes na visão
teológica de São Josemaria?

Certamente. P. Rodríguez realça a
antropologia da liberdade que está
subjacente nos ensinamentos de São
Josemaria que sente ressoar um hino
à liberdade em todos os mistérios
cristãos. No plano teológico, podem
destacar-se grandes temas. Primeiro
a paternidade de Deus cheia de amor
e a filiação divina, que constitui a sua



vertente subjetiva; é esse o
fundamento da vida cristã e
particularmente da vida dos fiéis do
Opus Dei, contrariamente a uma
ideia, mais ou menos difundida
nalguns ambientes, que pensa que é
o trabalho, embora este ocupe,
certamente, um lugar principal.
Depois, a contemplação no meio do
mundo, sem esquecer a dimensão
secular do apostolado. A referência a
Jesus Cristo, no seu ser Deus-Homem,
inseparável da sua função de
redentor, está claramente na base de 
Caminho.

Na ótica de Caminho, onde se situa
o centro da vida?

Precisamente em Jesus Cristo, Deus e
Homem verdadeiro. O lugar de Jesus
Cristo é central e atual. Os
acontecimentos redentores da vida
de Jesus revelam uma
contemporaneidade com a nossa
vida. Por isso a contemplação é, para



São Josemaria, uma participação da
vida de Cristo. Os seus mistérios
desde Belém até ao Gólgota,
passando pelo trabalho de Nazaré,
são atualizados pela Igreja na
Eucaristia, centro e raiz da nossa
vida chamada à divinização: a
santidade, fruto da nossa resposta
livre à obra do Espírito Santo, é a
plenitude da filiação divina em
Cristo.

Os santos são de alguma maneira
um “lugar teológico”?

O teólogo terá propensão a
responder que há um abismo
inultrapassável entre a experiência e
o discurso racional sobre a
Revelação. Terá tendência para dar
realce a este problema
epistemológico. Uma coisa é seguir
um método rigorosamente
especulativo e outra recorrer à
experiência. Contudo, a inteligência
da fé pressupõe um encontro pessoal



com Deus em Jesus Cristo. São Tomás
de Aquino, por exemplo, considerava
que o seu livro era o crucifixo. Pelo
fato de o homem ser um ser vivo com
uma unidade, em construção
constante com a sua pessoa –
inteligência, vontade, sentimentos –
podemos falar de uma inteligência
do coração, para exprimir o que há
de mais íntimo na pessoa, o fundo do
seu ser. A verdade, a bondade e a
beleza das criaturas remetem para o
seu Autor divino e refletem a sua
perfeição. Na Carta aos Artistas, João
Paulo II reconhece o valor da
intuição artística para o
conhecimento da fé e pensa que a
obra de arte é um verdadeiro lugar
teológico. Vê, com efeito, que a
experiência humana é um meio,
legítimo de certo modo, para a
interpretação teológica.

Por outro lado, na sua catequese
sobre o terceiro capítulo do Gênesis,
João Paulo II fala da relação

https://www.vatican.va/holy_father/john_paul_ii/letters/documents/hf_jp-ii_let_23041999_artists_po.html


recíproca entre experiência e
revelação. Os santos permitem que
com as suas vidas entendamos a
mensagem da Escritura, como afirma
Gregório Magno. A fé é efetivamente
doutrina e caminho, porque se não
seria fé morta, como diz São Paulo.
Por isso se compreende que hoje em
dia os escritos dos santos suscitem
um interesse renovado.

Tem sentido então a canonização
de São Josemaria tendo em conta o
carisma recebido?

Claro. Tomás de Aquino assevera que
o apóstolo Tomé se converteu num
bom teólogo ao confessar a
verdadeira fé, isto é, a humanidade e
a divindade de Cristo. Essa fé,
evidentemente, tem de ir a par com o
amor de Deus e do próximo que o
apóstolo revelou até ao martírio. No
caso de um fundador como São
Josemaria, encarnar na sua própria



vida o carisma recebido é algo de
essencial.

Tudo o que é “novo” na Igreja, na
qual o Espírito Santo prossegue a sua
obra, vai-se inscrevendo na
continuidade, em última instância,
conduz à pessoa de Cristo, isto é à
união pessoal com Ele. Por isso
mesmo, a profecia de Cristo na
montanha – “pelos seus frutos os
conhecereis” – continua a ser atual
para cada um de nós. Um carisma
transmite-se com a vida e com os
ensinamentos, seguindo o exemplo
de Jesus, que, segundo São Lucas, fez
e ensinou. São Josemaria entendia-o
assim: antes de falar aos outros, cada
um tem de mostrar as suas obras. A
primeira das mensagens é o
exemplo. Não há dúvida que o grau
de união de São Josemaria com Deus
foi essencial para acompanhar e dar
legitimidade ao seu discurso e às
suas atividades.



Por exemplo?

Em 1931 experimentou a sua
condição de filho de Deus. Essa
realidade – Deus é meu Pai – é a base
de toda a vida cristã. Se unirmos a
isto a sua leitura da vida oculta de
Cristo como afirmação da
santificação do trabalho num mundo
que saiu bom das mãos de Deus,
chegaremos, por exemplo, a uma
visão do trabalho muito sugestiva na
visão global da criação, da redenção
e da consumação. O trabalho,
participação na criação que continua
a fazer-se, é instrumento de salvação
e contribui, ao mesmo tempo, a
instaurar tudo em Cristo, a conduzir
tudo a um nível transcendente. Ao
estar unido a Cristo, centro da
criação e Redentor do Homem, em
tudo será recapitulado, o trabalho
dos filhos de Deus conduz todas as
coisas para Ele.



Quanto mais uma pessoa
trabalhar, melhor?

Claro que não. O trabalho não senão
um meio, embora seja sempre uma
atividade nobre. Deus abaixou-se ao
assumir a nossa condição humana e,
contudo, o trabalho do artesão de
Nazaré não é em si um abaixamento,
uma humilhação. É uma atividade
santa, divina, eficazmente redentora,
unida à cruz. E assim, por exemplo,
para terminar a minha resposta
sobre a contribuição de São
Josemaria para a Teologia, ele
próprio afasta a interpretação
excessivamente negativa da kenosis,
do abaixamento de Cristo, como se,
na cruz, o Verbo encarnado, Pessoa
divina, pudesse perder a sua
omnipotência e a sua omnisciência,
ou como se os trinta anos de trabalho
manual junto de São José artesão
pudessem ter sido degradantes ou
infamantes. Esse trabalho era
expressão do amor divino, isto é, da



glória de Deus. Daí advém um olhar
otimista sobre a nossa vida. Unida a
Cristo, a vida adquire uma projeção
eterna, até mesmo nas coisas
aparentemente mais materiais ou
mais insignificantes, mesmo as mais
duras, como a fome, a sede ou a falta
de um teto, que experimentam agora
as vítimas do recente terremoto em
l’Aquila, por exemplo, porque Jesus
experimentou tudo isso e, em nós,
continua a experimentá-las.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/caminho-deve-
ser-lido-com-inspiracao-e-empatia/

(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/caminho-deve-ser-lido-com-inspiracao-e-empatia/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminho-deve-ser-lido-com-inspiracao-e-empatia/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminho-deve-ser-lido-com-inspiracao-e-empatia/

	«Caminho» deve ser lido com inspiração e empatia

