
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (10):
Caminhar com
Cristo para a
plenitude do Amor

“O caminho resume-se numa
única palavra: amar (...) ter o
coração grande, sentir as
preocupações dos que estão ao
nosso lado, saber perdoar e
compreender: sacrificar-se, com
Jesus Cristo, por todas as almas”
(São Josemaria).

12/08/2019



“O caminho resume-se numa única
palavra: amar (...) ter o coração
grande, sentir as preocupações dos
que estão ao nosso lado, saber
perdoar e compreender: sacrificar-
se, com Jesus Cristo, por todas as
almas” (São Josemaria).

“Tendo amado os seus que estavam
no mundo, amou-os até o fim” (Jo
13,1). É assim que São João introduz
o gesto admirável que Jesus realizou
antes de começar a última ceia,
quando todos já estavam sentados à
mesa: “levantou-se da ceia, tirou o
manto, pegou uma toalha e amarrou-
a à cintura. Derramou água numa
bacia, pôs-se a lavar os pés dos
discípulos e enxugava-os com a
toalha que trazia à cintura” (Jo
13,4-5).

Jesus lavou os pés dos apóstolos.
Homens frágeis, escolhidos para ser
o fundamento da Igreja. Todos eles
sentiram medo na tempestade do



lago, duvidaram da capacidade do
Mestre para alimentar uma
multidão, discutiram calorosamente
sobre quem seria o mais importante
no Reino. Também começaram a
experimentar o sofrimento que
supõe segui-lo: não desertaram,
como muitos outros, depois do
discurso do Pão da Vida na sinagoga
de Cafarnaum, acompanharam-no
em suas longas viagens pela terra de
Israel e sabem, porque sentem no
ambiente, que há pessoas que
desejam a sua morte.

Pedro observa atônito o que está
acontecendo. Não consegue entender
e se rebela. “Senhor, tu vais lavar-me
os pés?” Jesus respondeu: “Agora não
entendes o que estou fazendo; mais
tarde compreenderás”. Pedro disse:
“Tu não me lavarás os pés
nunca!” (Jo 13,6-8). A radicalidade da
resposta de Simão é surpreendente.
Não é uma rejeição: é o amor ao
Senhor que o move a se negar. E, no



entanto, o Senhor lhe mostra que
está errado: “Se eu não te lavar, não
terás parte comigo” (Jo 13,8).

Mais tarde compreenderás

Desde o seu primeiro encontro com o
Mestre, São Pedro foi percorrendo
um caminho de crescimento interior,
pelo qual foi compreendendo pouco
a pouco quem é Jesus, Filho de Deus
vivo. Mas se aproxima a Paixão do
Senhor, e ainda tem muito caminho
para percorrer. No Cenáculo
acontece uma cena em dois atos, o
lava pés e a instituição da Eucaristia,
pelos quais Pedro começará a
descobrir até onde chega o Amor de
Deus, e até que ponto este Amor o
interpela pessoalmente. Neste
momento, o mandamento do amor
ao próximo como a si mesmo, para
ele, ainda é apenas um enunciado,
algo que ainda não penetrou em seu
coração com a profundidade que
Jesus deseja. E por isso se rebela. Não



aceita que a vontade de Deus, para o
seu Mestre, e para ele, seja uma vida
de amor e serviço humilde a todos os
homens, a qualquer ser humano.

Na nossa vida, podemos passar
muitas vezes por essa experiência de
Pedro. Também nos custa entender,
precisamos de tempo para
compreender as verdades mais
elementares. Os grandes desejos de
amor e intenções menos nobres se
misturam no nosso coração; muitas
vezes o medo nos paralisa e
enchemos a boca de palavras que
não são acompanhadas por ações.
Amamos o Senhor, sabemos que a
vocação divina é a nossa joia mais
preciosa: tanto que vendemos tudo
para comprá-la. Mas o passar dos
anos, as circunstâncias que mudam,
algumas situações desagradáveis ou
o cansaço do trabalho diário podem
turvar nosso caminho.



Além disso, pode ser que não
tenhamos alcançado o grau de
maturidade humana e espiritual que
nos permite viver a vocação como
um caminho de amor. Pode ser que a
nossa caridade para com o próximo
esteja bloqueada por alguma das
distorções que reduzem o nosso
mistério pessoal: o sentimentalismo,
pelo qual a pessoa responde mais a
sua percepção momentânea das
coisas do que a uma relação
profunda com Deus e com os outros;
o voluntarismo, pelo qual se esquece
que a vida cristã consiste, em grande
parte, em deixar que Deus nos ame e
que ame por meio de nós; o
perfeccionismo, que tende a ver as
deficiências humanas como algo
alheio ao plano de Deus.

No entanto, precisamente porque
Deus conta com os nossos limites,
não se surpreende nem se cansa ao
nos ver desfigurar ou complicar
nossa vocação. Chamou-nos, como



chamou Pedro, sendo pecadores, e
insiste. “Se eu não te lavar, não terás
parte comigo”. Simão Pedro disse:
“Senhor, então lava-me não só os pés,
mas também as mãos e a cabeça” (Jo
13,8-9). Jesus sabe que é o amor que
move Pedro, e por isso responde com
a mesma radicalidade. O coração do
apóstolo responde com a
impetuosidade que o caracteriza:
“não só os pés, mas também as mãos
e a cabeça”. São palavras
pronunciadas muito rapidamente.
Será que Pedro tinha consciência do
que significavam? O que aconteceu
naquela mesma noite nos indica que
não. Entenderia mais tarde, pouco a
pouco: pelo sofrimento da Paixão,
pela alegria da Ressurreição, e sob a
ação do Espírito Santo. O seu diálogo
com Jesus nos mostra que, para
caminhar em direção à plenitude do
Amor, o primeiro passo é descobrir o
carinho e a ternura de Jesus por cada
um; e saber que, pelas nossas



misérias retificadas, vamos nos
parecendo cada vez mais com Ele.

Gradação da liberdade

Seguir Jesus significa aprender a
amar como Ele. Trata-se de um
caminho ascendente, que custa, mas
ao mesmo tempo é um caminho de
liberdade. “Quanto mais livres
somos, mais podemos amar. E o
amor é exigente: ‘tudo desculpa, tudo
crê, tudo espera, tudo suporta’ (1 Cor
13, 7)”[1]. Quando ainda era um
jovem sacerdote, São Josemaria
descreveu assim este itinerário de
ascensão da liberdade fiel:
“Gradação: resignar-se com a
Vontade de Deus; conformar-se com
a Vontade de Deus; querer a Vontade
de Deus; amar a Vontade de Deus”[2].

A resignação é o grau mais baixo da
liberdade. É a atitude menos
generosa das quatro, e pode se
degenerar facilmente em tibieza
espiritual. Poderíamos descrevê-la



como um aguentar sem crescimento:
aguentar por aguentar; porque é “o
que tem para hoje”. É verdade que a
fortaleza, que é uma virtude cardeal,
leva a aguentar, a resistir; e de fato,
assim faz a liberdade crescer, porque
assim se compreende e se deseja o
bem em razão do qual se está
resistindo a algo. No entanto, a
resignação não está vendo nenhum
bem, ou o vê tão de longe que não é
capaz de gerar alegria. Às vezes,
inclusive durante uma temporada,
pode ser difícil vencer esta atitude;
mas quando alguém se instala
definitivamente na resignação,
pouco a pouco é invadido pela
tristeza.

Conformar-se com a Vontade de Deus
expressa um estado superior: a
pessoa se faz à forma, se conforma
com a realidade. Não podemos
confundir esta conformidade com
aquela que é própria da pessoa
medíocre, que não tem sonhos,



projetos e desejos pelos quais viver.
Tem mais a ver com a atitude realista
de quem sabe que todo bom desejo é
agradável a Deus. Quem se conforma
neste sentido, aprende a entrar,
pouco a pouco, na lógica divina, a se
convencer de que tudo coopera para
o bem daqueles que amam a Deus
(cfr. Rm 8,28). Às vezes São
Josemaria expressava essa disposição
ao desígnio do Pai com uma imagem
bíblica: “Senhor, ajuda-me a ser-te
fiel e dócil, (...) como o barro nas
mãos do oleiro. - E assim não viverei
eu, mas viverás e agirás Tu em mim,
Amor”[3].

Percebemos, assim, como esse
processo de conformação com a
vontade de Deus está chamado a
levantar voo no momento em que
começamos a querer a vontade de
Deus: “viverás e agirás Tu em mim,
Amor”. As circunstâncias e as
pessoas que não escolhemos, passam
a ser queridas em si mesmas porque



são boas: decidimos “escolhê-las”.
“Meu Deus, eu escolho tudo”[4], dizia
Santa Teresa de Lisieux. Percebia,
com São Paulo, que “nem a morte,
nem a vida, nem os anjos, nem os
principados, nem o presente, nem o
futuro, nem as potências, nem a
altura, nem a profundeza, nem outra
criatura qualquer será capaz de nos
separar do amor de Deus, que está no
Cristo Jesus, nosso Senhor” (Rm
8,38-39). Descobrimos assim, em
meio à imperfeição das coisas, esse
“algo santo” que as situações
escondem[5]; a imagem de Deus fica
mais visível nos outros.

Empapados no sangue de Cristo

O último passo neste crescimento
pessoal coloca o amor diante de nós.
Entramos assim, como nos ensina
São João, no núcleo da revelação
cristã: “E nós, que cremos,
reconhecemos o amor que Deus tem
para conosco” (1 Jo 4,16). Depois de



lavar os pés dos seus apóstolos, o
Senhor lhes explica o porquê: “dei-
vos o exemplo” (Jo 13,15). Já estão
preparados para ouvir o
Mandamento novo: Eu vos dou um
novo mandamento: “como eu vos
amei, assim também vós deveis
amar-vos uns aos outros” (Jo 13,34).
Trata-se de aprender a amar com o
Amor maior, até dar a própria vida,
como Ele: “É por isso que o Pai me
ama: porque dou a minha vida. E
assim, eu a recebo de novo. Ninguém
me tira a vida, mas eu a dou por
própria vontade” (Jo 10,17-18). É
próprio do amor cristão dar-se, sair
de si mesmo, entregar-se com paixão
à realidade que Deus Pai quis para
cada um de nós. Isso é amar a
vontade de Deus: uma afirmação
gozosa e criativa que nos impulsiona
a sair de nós mesmos; uma decisão
que, paradoxalmente, é o único
caminho para nos encontrarmos
verdadeiramente conosco mesmos:
“Pois quem quiser salvar sua vida a



perderá; e quem perder sua vida por
causa de mim a encontrará” (Mt
16,25).

Este amor, no entanto, não consiste
em “uma espécie de esforço moral
extremo (...), um novo nível de
humanismo”[6]. A novidade do
Mandamento novo “só pode vir do
dom da comunicação com Cristo, do
viver n’Ele”[7]. Por isso, no momento
que revela o Mandamento novo, o
Senhor dá a seus apóstolos o
Sacramento do Amor. A Eucaristia,
desde este momento, está no centro
da vida cristã: não estamos diante de
uma verdade teórica, e sim de uma
necessidade vital[8].

“A mão de Cristo colheu-nos de um
trigal: o semeador aperta em sua
mão chagada o punhado de trigo. O
sangue de Cristo banha a semente,
empapa-a. Depois, o Senhor lança ao
ar esse trigo, para que, morrendo,
seja vida e, afundando-se na terra,



seja capaz de multiplicar-se em
espigas de ouro”[9]. Somos capazes
de nos entregar porque vivemos
empapados no sangue de Cristo, que
nos faz morrer para nós mesmos
para dar frutos abundantes de
alegria e paz à nossa volta. A nossa
participação no Sacrifício de Jesus e a
adoração à sua presença real na
Eucaristia levam diretamente ao
amor ao próximo. Por isso, “quem
não é fiel à missão divina de se
entregar ao serviço dos outros,
ajudando-os a conhecer Cristo,
dificilmente conseguirá entender o
que é o Pão eucarístico”. E vice-versa:
“Para apreciarmos e amarmos a
Sagrada Eucaristia, temos que
percorrer o caminho de Jesus: ser
trigo, morrer para nós mesmos,
ressurgir cheios de vida e dar fruto
abundante: cem por um!”[10].

Coerência eucarística



“Jesus caminha no meio de nós, como
fazia na Galiléia. Passa pelas nossas
estradas, detém-Se e fixa-nos nos
olhos, sem pressa. A sua chamada é
atraente, fascinante”[11]. Quando
nos decidimos a caminhar ao seu
lado, a viver em comunhão com Ele,
a vida se ilumina e adquire pouco a
pouco uma verdadeira “coerência
eucarística”[12]: o amor e a
proximidade que recebemos d’Ele
nos permitem darmo-nos aos outros
como Ele entregou a si mesmo. Assim
vamos descobrindo e expulsando
pouco a pouco os obstáculos que
dificultam o crescimento da caridade
de Cristo em nosso coração: a
tendência ao mínimo esforço no
cumprimento dos próprios deveres; o
medo de se exceder no carinho e no
serviço aos outros; a falta de
compreensão diante dos limites das
pessoas; a soberba que exige o
reconhecimento das nossas boas
ações por parte dos outros,
prejudicando a retidão de intenção.



São Josemaria falava com emoção da
vida alegre daqueles que se
entregam a Cristo e perseveram
fielmente no seguimento da sua
chamada. “Esse caminho resume-se
numa única palavra: amar. Amar é
ter o coração grande, sentir as
preocupações dos que estão ao nosso
lado, saber perdoar e compreender:
sacrificar-se, com Jesus Cristo, por
todas as almas”[13]. Sabemos que
isso supera as nossas capacidades.
Por isso precisamos pedir muitas
vezes ao Senhor que nos dê um
coração à medida do seu. Assim, “se
amarmos com o coração de Cristo,
aprenderemos a servir, e
defenderemos a verdade claramente
e com amor (...) Só se reproduzirmos
em nós a vida de Cristo, poderemos
transmiti-la aos outros; só se
experimentarmos a morte do grão de
trigo, poderemos trabalhar nas
entranhas da terra, transformá-la
por dentro, torná-la fecunda”[14].
Este é o caminho da fidelidade que,



por ser um caminho de Amor, é
também um caminho de felicidade.

Paul Muller

[1] F. Ocáriz, Carta, 9-I-2018, n. 5.

[2] São Josemaria, Caminho, n.774

[3] São Josemaria, Forja, n. 875.

[4] Santa Teresa de Lisieux, História
de uma alma, cap. 1.

[5] Cfr. São Josemaria, Entrevistas...,
n.114.

[6] J. Ratzinger-Bento XVI, Jesus de
Nazaré. Da entrada em Jerusalém até
a Ressurreição, Planeta, São Paulo.

[7] Ibidem, p. 82.

[8] Cfr. São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 154.



[9] Ibidem, n. 3.

[10] Ibidem, n. 158.

[11] Francisco, Ex. Ap. Christus vivit
(25/03/2019), n. 277.

[12] Cfr. Bento XVI, Ex. Ap.
Sacramentum caritatis (22/02/2007),
n. 83.

[13] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 158.

[14] Ibidem.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/caminhar-com-
cristo/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/caminhar-com-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminhar-com-cristo/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminhar-com-cristo/

	Algo grande e que seja amor (10): Caminhar com Cristo para a plenitude do Amor

