
opusdei.org

Cada caminhante
siga seu caminho

O Opus Dei tem fins
exclusivamente espirituais e
apostólicos. Nos assuntos
profissionais, sociais, políticos,
econômicos, etc. seus membros
pensam e atuam com plena
liberdade e responsabilidade
pessoal, de acordo com as
diretrizes do Magistério da
Igreja nos aspectos doutrinais e
morais. E o pluralismo que daí
resulta não é apenas respeitado,
mas querido e valorizado.



28/10/2022

Apenas terminada a guerra civil
espanhola, em 1939, o fundador da
Obra devia pregar um retiro
espiritual num colégio universitário
próximo de Valência. O recinto tinha
sido utilizado durante o conflito
como quartel, e os organizadores
trabalharam ativamente para deixá-
lo o mais em ordem possível. Pouco
depois de chegar encontrou em um
dos corredores um grande cartaz
com os dizeres: Cada caminhante siga
seu caminho. ”Quiseram tirá-lo, mas
eu os impedi: deixem-no – disse-lhes
– gosto dele”. Desde então, essas
palavras serviram muitas vezes de
tema para sua pregação: “Liberdade:
cada caminhante siga seu caminho. É
absurdo e injusto tentar impor a
todos os homens um único critério,
em matérias para as quais a doutrina
de Jesus Cristo não indica limites”[1].



Liberdade e responsabilidade na
atuação pública

Um traço que define o Opus Dei é a
plena liberdade dos seus membros
nas questões profissionais, políticas,
sociais e econômicas. São Josemaria
o afirmou constantemente desde o
princípio. Foi publicado, há pouco,
um volume com quatro cartas
extensas do fundador. Na terceira –
do começo de 1932 – afirma com
energia que “a Obra não tem política
alguma: não é esse o seu fim. Nossa
única finalidade é espiritual e
apostólica, e tem um selo divino: o
amor à liberdade, que Jesus Cristo
conseguiu para nós morrendo na
Cruz”[2].

Os fiéis da Obra gozam da mais plena
autonomia para adotar as atitudes
que preferirem nos temas
contingentes, da mesma forma que
os outros cidadãos. Isso implica
também o maior respeito para com



os pareceres diversos de todas as
outras pessoas. Tal equilíbrio
desejável está muito bem expresso
na sábia sentença atribuída a Santo
Agostinho: “in necesariis unitas, in
dubiis libertas, in omnibus caritas”:
no necessário, unidade; no opinável,
liberdade e em tudo, caridade.

Esta realidade é coerente com a
natureza do Opus Dei como
instituição da Igreja Católica. Como
expressou um documento da
Congregação para a Doutrina da Fé 
sobre algumas questões relativas ao
compromisso e a conduta dos
católicos na vida política[3],“não é
tarefa da Igreja proporcionar
soluções concretas – e menos ainda
únicas – para questões temporais,
que Deus deixou ao livre e
responsável arbítrio de cada um”. No
mesmo texto se especifica a seguir: “a
Igreja tem, no entanto, o direito e o
dever de pronunciar juízos morais
sobre realidades temporais quando a



fé ou a lei moral o exige” (n. 3). Num
artigo de Romana[4] sobre a
formação da consciência em
matérias morais e políticas, afirma-se
também que São Josemaria “ensinou
constantemente que os fiéis têm a
obrigação moral de aceitar interna e
externamente esses juízos
doutrinais” (n. 2). Um cristão, por
isso, deverá formar a sua opinião
nesses assuntos para fortalecer a sua
fé e propor soluções específicas que
não desfigurem a sua própria
identidade.

No primeiro volume de cartas
fundacionais, São Josemaria aborda
o tema da atuação pública dos
católicos em ambientes que
perderam os valores cristãos.

São Josemaria queria estimular cada
pessoa a usar sua própria
inteligência e a tomar as suas
próprias decisões. Costumava
comentar que estava disposto a dar a



vida para defender a liberdade dos
outros. Importava-lhe também, e
muito, que se exercesse a liberdade
avaliando as opções adotadas.
Expressou isso muitas vezes, por
exemplo, em uma entrevista
concedida em 1967, na qual indica:
“Em questões temporais, ninguém
pode pretender impor dogmas que
não existem. Ante um problema
concreto, qualquer que ele seja, a
solução deve ser estudá-lo bem e,
depois, atuar em consciência, com
liberdade e com responsabilidade
também pessoal”[5].

A arte do encontro

“A vida é arte do encontro, embora
haja tanto desencontro pela vida”: o
Papa Francisco cita essa frase da
canção Samba da benção, do músico
e poeta brasileiro Vinicius de Moraes,
em sua última encíclica Fratelli tutti,
convidando uma vez mais a
desenvolver uma cultura do

https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/
https://opusdei.org/pt-br/article/fratelli-tutti/


encontro. Sua exortação aponta para
“uma sociedade onde as diferenças
convivem integrando-se,
enriquecendo-se e iluminando-se
reciprocamente, embora isso envolva
discussões e desconfianças. Na
realidade, de todos podemos
aprender alguma coisa, ninguém é
inútil, ninguém é supérfluo”[6].

Como corresponde fazê-lo entre
irmãos – filhos do mesmo Pai –
Francisco encarece: “Aproximar-se,
expressar-se, ouvir-se, olhar-se,
conhecer-se, esforçar-se por
entender-se, procurar pontos de
contato: tudo isto se resume no verbo
“dialogar”. Para nos encontrar e
ajudar mutuamente, precisamos
dialogar. Não é necessário dizer para
que serve o diálogo; é suficiente
pensar como seria o mundo sem o
diálogo paciente de tantas pessoas
generosas, que mantiveram unidas
famílias e comunidades”[7].



O pluralismo em temas que Deus
deixou à livre consideração dos
homens, é uma realidade verificável
e devemos empregar os meios para
que isso não signifique em um
problema. A diversidade constitui
riqueza. Como também diz o prelado
da Obra, Mons. Fernando Ocáriz, “é
necessário conhecer os acertos dos
diferentes posicionamentos, dialogar
com outras pessoas, aprendendo de
todos e respeitando esmeradamente
a sua liberdade, mais ainda em
matérias opináveis”[8].

E aprofundando nos desafios da
convivência em harmonia, com
verdadeiro apreço e consideração
pelos diferentes modos de pensar, o
prelado adverte numa carta
dedicada precisamente à amizade
que “certas maneiras de se expressar
podem atrapalhar ou dificultar a
criação de um ambiente de amizade.
Por exemplo, ser categórico demais
ao expressar a própria opinião,



dando a impressão de que achamos
que nossas colocações são as
definitivas, ou não se interessar
ativamente pelo que os outros dizem,
são maneiras de agir que nos fecham
em nós mesmos. Em algumas
ocasiões, esses comportamentos
manifestam uma incapacidade de
distinguir o que é opinável daquilo
que não é, ou a dificuldade para
relativizar questões em que as
soluções não são necessariamente
únicas”[9].

Roteiros para o caminho

Há muitos objetivos que os cristãos
devem se esforçar para conquistar
dentro da sua autonomia para
percorrer os caminhos concretos que
preferirem. Como explicava São
Josemaria, a alguns não se pode
renunciar: “Cumpre-nos defender o
direito, que todos os homens têm, de
viver, de possuir o necessário para
desenvolver uma existência digna, de



trabalhar e descansar, de escolher o
seu estado, de formar um lar, de
trazer filhos ao mundo dentro do
matrimônio e de poder educá-los, de
passar serenamente o tempo da
doença ou da velhice, de ter acesso à
cultura, de associar-se com os demais
cidadãos para atingir fins lícitos, e,
em primeiro lugar, de conhecer e
amar a Deus com plena liberdade,
porque a consciência – se for reta –
descobrirá as pegadas do Criador em
todas as coisas”[10].

Um católico, porém, não deve
desanimar diante das dificuldades do
caminho escolhido, mas sim apoiar-
se com confiança e otimismo em
Deus. O Papa, em sua última 
Mensagem para a Jornada Mundial da
Paz, dá algumas indicações para
percorrer com segurança os
diferentes caminhos, servindo-se da
imagem da navegação: “Neste tempo,
em que a barca da humanidade,
sacudida pela tempestade da crise,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/peace/documents/papa-francesco_20201208_messaggio-54giornatamondiale-pace2021.html


avança com dificuldade à procura
dum horizonte mais calmo e sereno,
o leme da dignidade da pessoa
humana e a ‘bússola’ dos princípios
sociais fundamentais podem
consentir-nos de navegar com um
rumo seguro e comum”[11].

Devemos apoiar-nos nesses
instrumentos, leme e bússola, para
descobrir nas vicissitudes de cada
dia o rumo que o Senhor nos indica
para cada um e em relação aos
outros, para avançar com liberdade,
fortalecer a nossa identidade cristã e
a partir dela viver a caridade com
todas as pessoas sem distinção.

Francisco dá mais uma pista,
profunda e luminosa, para cada um:
“Como cristãos, mantemos o olhar
fixo na Virgem Maria, Estrela do Mar
e Mãe da Esperança”[12].

Artigo originalmente publicado no
site www.opusdei.org/es-cl. 

https://opusdei.org/es-cl/article/libertad-pluralismo/


[1] São Josemaria, Carta 9/01/1959, n.
35.

[2] São Josemaria, Cartas (I), 3, n. 42.

[3] Documento da Congregação para
a Doutrina da Fé sobre a atuação dos
católicos na vida política: https://
www.vatican.va/roman_curia/
congregations/cfaith/documents/
rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html.

[4] Artigo sobre a formação da
consciência em matérias morais e
políticas segundo ensinamentos de
São Josemaria.

[5] São Josemaria, Entrevistas, n. 77.

[6] Francisco, encíclica Fratelli tutti,
n. 215.

[7] Ibid. ,n. 198.

[8] Fernando Ocáriz, Carta
14/02/2017, n. 17.

https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20021124_politica_po.html
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/a-formacao-da-consciencia-nos-planos-social-e-politico-segundo-os-ensinamentos-de-sao-josemaria-escriva/


[9] Fernando Ocáriz, Carta 1/11/19, n.
9.

[10] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 171.

[11] Francisco, Mensagem para a
Jornada Mundial pela Paz,de
8/12/2020.

[12] Ibid, n. 9.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/cada-
caminhante-siga-seu-caminho/

(01/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/cada-caminhante-siga-seu-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/cada-caminhante-siga-seu-caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/cada-caminhante-siga-seu-caminho/

	Cada caminhante siga seu caminho

