
opusdei.org

Buscarei, Senhor, o
teu rosto: a fé no
Deus pessoal

A fé cristã é uma fé com rosto,
uma fé que diz: 'Você não está
sozinho no mundo... há Alguém
que quis a sua existência."

13/03/2018

“Meu coração se lembra de ti:
“Buscai minha face”. Tua face,
Senhor, eu busco” (Sl 27,8). Esse
verso do salmista responde a um
tema que percorre a Sagrada
Escritura, desde o Gênesis até o 



Apocalipse[1]: toda a história de Deus
com os homens, que segue hoje seu
caminho, entre as suas páginas. Algo
que também palpita – de um modo
mais ou menos explícito – no coração
dos homens e mulheres do século
XXI se expressa nesse anseio. Porque,
ainda que durante anos, podia
parecer que o declive da religião no
mundo ocidental era imparável, que
a fé em Deus era praticamente um
móvel obsoleto diante da cultura
moderna e do mundo científico, de
fato a busca de Deus e de um sentido
transcendente para a própria
existência continua viva.

Nessa busca do sagrado, não
obstante, ocorreu uma notável
mudança qualitativa. O quadro das
crenças é mais complexo e
fragmentado hoje do que no passado.
A prática caiu na Igreja Católica e
aumentaram os que se declaram
cristãos, mas não aceitam alguns
aspectos da doutrina da fé ou da



moral. Também existe uma
tendência a misturar livremente
crenças diversas (por exemplo, o
cristianismo e o budismo). O número
de pessoas que dizem crer em uma
força impessoal e não em Deus
cresceu, assim como o de membros
das religiões não cristãs,
especialmente orientais, ou
movimentos New Age. Para muitos, a
imagem do divino se perde nitidez
nos contornos de uma força cósmica,
de uma fonte de energia espiritual ou
de um ser distante e indiferente. Em
resumo, pode-se dizer que se tornou
mais difícil reconhecer o rosto de um
Deus pessoal na presente atmosfera
cultural, considerar verdadeiramente
acreditável a mensagem cristã sobre
o Deus que se fez visível em Jesus
Cristo, ou perceber de modo vital a
sua proximidade.

Há culturas nas quais a visão
impessoal de Deus se deve a que a fé
cristã teve pouca influência nelas,



porém no mundo ocidental se trata
mais de um fenômeno cultural
complexo: “um estranho
esquecimento de Deus” pelo qual
“parece que tudo caminha
igualmente sem Ele”[2]. Esse
esquecimento, que não pode evitar
um certo “sentimento de frustração,
de insatisfação de tudo e de todos”[3],
manifesta-se entre outras coisas na
tendência a considerar a religião a
partir de uma ótica individual, como
um “consumo” de experiências
religiosas, em função das próprias
necessidades espirituais. Sob essa
ótica, fica difícil compreender que
Deus nos chama a uma relação
pessoal, mas uma concepção
bastante difundida tempos atrás,
também não o facilitava: ver a
prática religiosa como uma
“obrigação” ou um mero dever
exterior para com Deus. Nesse
sentido, ilumina-nos o olhar
penetrante do beato John Henry
Newman sobre a história: “cada



século é como qualquer outro, e para
quem vive nele parece pior que todos
os tempos antes dele”[4].

O contexto no qual a fé cristã se
desenrola atualmente tem uma nova
complexidade. Mas também hoje –
como ontem – é possível redescobrir
a força avassaladora de uma fé com
Rosto, uma fé que nos diz: você não
está sozinho no mundo; há Alguém
que quis que você existisse, que te
disse “Viva!” (cfr. Ez 16, 6) e que te
quer feliz para sempre. O Deus de
Jesus Cristo, ao que se criticou de “ter
diminuído o alcance da existência
humana, espoliando a vida de
novidade e aventura”[5], quer
realmente que tenhamos vida, e vida
em abundância (cfr. Jo 10, 10), ou
seja, uma felicidade que nada nem
ninguém poderá tirar de nós (cfr. Jo
16, 22).

O mistério de um Rosto e os ídolos
sem rosto



De modo especial no Ocidente, hoje,
algumas pessoas consideram
espiritualidade e religião como
realidades antagônicas. Veem na
“espiritualidade” autenticidade e
proximidade – trata-se das suas
experiências, dos seus sentimentos –
mas na religião enxergam
principalmente um corpo de normas
e crenças que parecem distantes. A
religião aparece assim, talvez, como
um objeto de interesse histórico e
cultural, mas não como uma
realidade essencial para a vida
pessoal e social. Junto a outros
fatores, isso pode se dever a certas
carências na catequese, porque, de
fato, a fé cristã está chamada a se
fazer experiência na vida de cada
um, como os encontros interpessoais,
a amizade, etc. São Josemaria
escrevia: “Se não for um encontro
pessoal com Deus, a vida interior não
existe”[6]. Nessa mesma linha, o Papa
Francisco escreveu: “Convido todo
cristão, em qualquer lugar e situação



em que se encontre, a renovar hoje
mesmo o seu encontro pessoal com
Jesus Cristo ou, pelo menos, a tomar
a decisão de se deixar encontrar por
Ele, de O procurar dia a dia sem
cessar. Não há motivo para alguém
poder pensar que este convite não
lhe diz respeito”[7].

Esse encontro, no entanto, não
responde à lógica imediata do
automático. Não se acessa uma
pessoa como se acessa um site,
simplesmente clicando em um link;
nem se descobre verdadeiramente
uma pessoa como se encontra um
objeto qualquer. Inclusive quando
parece que a descoberta de Deus foi
repentina, como acontece com
algumas conversões, os relatos dos
conversos costumam mostrar como
aquele momento se vinha
preparando desde muito tempo
antes, a fogo lento. O caminho em
direção à fé, e a própria vida do fiel,
tem muito de espera paciente.



“Devemos viver à espera deste
encontro!”[8]. As idas e vindas da
história da salvação – tanto as que
estão relatados na Escritura como as
que vemos na atualidade – mostram
que Deus sabe esperar. Ele espera
porque lida com pessoas. Mas
também por isso, porque é Pessoa, o
homem deve aprender a esperar.
“Por sua natureza, a fé pede para se
renunciar à posse imediata que a
visão parece oferecer; é um convite
para se abrir à fonte da luz,
respeitando o mistério próprio de um
Rosto que pretende revelar-se de
forma pessoal e no momento
oportuno”[9].

O episódio do bezerro de ouro no
deserto (cfr. Ex 32, 1-8) é uma
imagem perene dessa impaciência
dos homens com Deus. “Enquanto
Moisés fala com Deus no Sinai, o
povo não suporta o mistério do rosto
divino escondido, não suporta o
tempo de espera”[10]. Assim



entendemos as advertências
insistentes dos profetas do Antigo
Testamento – que atravessam os
séculos até hoje – sobre a idolatria[11].
Certamente, ninguém gostaria de ser
chamado de idólatra: a palavra tem
uma conotação de submissão e de
irracionalidade que a torna pouco
conciliadora. Entretanto, é
interessante observar que os
profetas dirigiam a palavra
sobretudo a um povo de fé. Porque a
idolatria não é só nem
principalmente um problema “dos
povos” que não invocam o Nome de
Deus (cfr. Jr 10, 25): tende a
conquistar espaço também na vida
do fiel, como uma “reserva” caso
Deus não preencha as expectativas
do coração, como se Deus não fosse
suficiente. “Diante do ídolo, não se
corre o risco de uma possível
chamada que nos faça sair das
próprias seguranças, porque os
ídolos ‘têm boca, mas não falam’ (Sl
115, 5). Compreende-se assim que o



ídolo é um pretexto para se colocar a
si mesmo no centro da realidade, na
adoração da obra das próprias
mãos”[12]. Esta é, portanto, a tentação:
garantir um rosto, mesmo que não
seja mais que o nosso, como um
espelho. “Em vez da fé em Deus,
prefere-se adorar o ídolo, cujo rosto
se pode fixar e cuja origem é
conhecida, porque foi feito por
nós”[13].Torna-se impossível a busca
do Deus pessoal, do Rosto que quer
ser acolhido, e se opta por rostos que
nós escolhemos: deuses
“personalizados” – com o sabor
agridoce que, às vezes, esse adjetivo
deixa –; deus “de prata ou ouro, de
bronze, de ferro, madeira ou pedra,
deuses que não enxergam, não
escutam, não entendem” (Dn 5, 23),
mas que se submetem a nossos
desejos.

Podemos viver agarrados a essas
seguranças durante um tempo, mais
ou menos longo. Mas é fácil que um



revés profissional, uma crise
familiar, um filho problemático ou
uma doença grave façam derrubar
essa segurança. “Onde estão os
deuses que para ti fizeste? Venham
eles salvar-te na hora da aflição” (Jr
2, 28). O homem então percebe que
está só no mundo; como Adão e Eva
no paraíso depois do pecado,
descobre que está nu, suspenso no
vazio (cfr. Gn 3, 7). “Chega sempre
um momento em que a alma não
pode mais, em que não lhe bastam as
explicações habituais, em que não a
satisfazem as mentiras dos falsos
profetas. E, mesmo que nem então o
admitam, essas pessoas sentem fome
de saciar a sua inquietação com os
ensinamentos do Senhor”[14].

O Deus pessoal

Em que sentido o cristianismo pode
superar as insuficiências dos ídolos e
saciar essa inquietação? Enquanto
para outras religiões ou



espiritualidades “Deus permanece
muito distante, parece que não se
deixa conhecer, não se deixa
amar”[15], o Deus cristão “fez-se ver:
vemos Deus no rosto de Cristo, Deus
fez-se ‘conhecido’”[16]. O Deus cristão
é o Alguém por quem o coração
humano suspira. E Ele mesmo veio
nos mostrar seu rosto: “o que
ouvimos, o que vimos com os nossos
olhos, o que contemplamos e o que as
nossas mãos apalparam da Palavra
da Vida (...) nós vos anunciamos” (1
Jo 1, 3). Quando todas as seguranças
humanas falham, quando a vida e
seu sentido tornam-se incertos, entra
em cena o “Verbo da vida”. Quem o
rejeita fica prisioneiro da sua própria
necessidade de amor[17]; quem abre
portas para Ele, e decide não confiar
em suas próprias seguranças ou no
seu desespero, quem se reconhece
diante d’Ele como um pobre doente,
um pobre cego, pode descobrir seu
rosto pessoal.



Mas então, o que significa que Deus é
pessoa, que tem rosto? E,
principalmente, essa pergunta faz
sentido? Quando Filipe pede a Jesus
que lhes mostre o Pai, o Senhor
responde: “Quem me viu, viu o
Pai” (Jo 14, 9). O fato de que Deus se
tenha feito homem em Jesus, de que
através de sua humanidade se tenha
manifestado Deus em pessoa –
evento que é o próprio centro da fé
cristã– - , mostra que essa pergunta
não designa uma ilusão, mas que tem
uma meta real.

No entanto, se Deus tem rosto
pessoal, se se revelou em Jesus Cristo,
por que se esconde de nosso olhar?
“Daria tudo para poder vê-lo andar
pela rua, ouvir o timbre de sua voz,
penetrar o seu olhar, sentir seu
‘poder’, perceber com uma
experiência mais íntima quem é
Ele”[18]. Por que Deus volta a se
esconder em seu mistério, depois de
ter vindo ao mundo? Na verdade, o 



Gênesis –- que não só fala sobre as
origens, mas também sobre os
próprios eixos da história – mostra
que é o homem quem se esconde de
Deus pelo pecado (cfr. Gn 3, 9-10).

Contudo, imaginando que Jesus
tivesse ficado na terra, a relação com
Ele seria realmente mais pessoal?
Cada um teria, no máximo, poucos
instantes de vida para estar com Ele.
Umas palavrinhas, e uma foto, como
com os famosos… Admitindo, pois,
que Deus “se esconda”... Se pode
dizer que o faz precisamente porque
quer estabelecer uma relação pessoal
com cada homem e cada mulher: de
tu a tu, de coração a coração. Na
relação com Deus acontece, do modo
mais intenso possível, algo que é
próprio das relações pessoais: que
nunca acabamos de conhecer
totalmente o outro; é necessário
buscá-lo. “Sim, por trás dos povos te
busco. / Não em teu nome, se o



dizem, / não em tua imagem, se a
pintam. / Por trás, por trás, além”[19].

“Quem me viu, viu o Pai” (Jo 14, 9). O
fato de que Deus tenha encarnado
faz da personalidade humana um
caminho apropriado para se
aproximar ao mistério do Deus
pessoal. De fato é o único caminho,
porque não conhecemos de modo
direto nenhum outro modo de
existência pessoal. Ao percorrê-lo, no
entanto, é necessário evitar o 
antropomorfismo: a tendência a
descrever um Deus à medida do
homem, algo como um ser humano
aumentado, aperfeiçoado. Já o
próprio fato de que Deus seja uma
Trindade de pessoas mostra como o
seu Ser pessoal está além dos limites
da nossa própria existência; mas não
a faz inútil para tentar nos
aproximarmos do seu Mistério, com
as asas da fé e da razão[20].



Retomemos, pois, a pergunta: “O que
significa ser pessoa? Uma pessoa se
distingue dos seres não pessoais em
que “se possui a si mesma pela
vontade e se compreende
perfeitamente pela inteligência: é a
transcendência de um ser que pode
dizer ‘eu’”[21]. Transcendência,
porque o “eu” de cada pessoa –
inclusive de aqueles que não podem
dizer “eu” –- faz dela uma realidade
irredutível ao resto do universo; cada
pessoa, por assim dizer, é um
abismo. “Um abismo chama outro
abismo” (Sl 42, 8), diz o verso de um
salmo, no qual Santo Agostinho
reconhece o mistério da pessoa
humana[22]. Pois bem, dizer que Deus
é pessoa significa que se trata de um
“Eu” que é dono de si e que é distinto
de mim, mas que ao mesmo tempo
não está junto a mim como qualquer
outra pessoa humana. Deus é, como
dizia também São Agostinho em uma
expressão de uma profundidade e
beleza difíceis de superar, interior



intimo meo: Ele está mais
profundamente dentro de mim do
que eu mesmo[23], porque se encontra
na origem mais profunda do meu
ser. É Ele quem pensou em mim, e
nunca mais deixará de fazê-lo.

Precisamente aqui aparece uma
fronteira decisiva entre nosso ser
pessoal e o de Deus. A nossa
existência é radicalmente
dependente de Deus: somos porque
Ele quis; nosso ser está em suas mãos.
“No começo da filosofia ocidental
aparece repetidamente a questão do 
arché, o princípio de todas as coisas,
e são dadas respostas profundas e
variadas. Mas só há uma resposta
que responda realmente: perceber
pela religião que o meu princípio
está em Deus. Digamos melhor: na
vontade de Deus, dirigida a mim, do
que hei de ser, e ser o que sou”[24].
Deus decidiu que eu exista, e seja
precisamente como sou; por isso
posso me aceitar e me considerar um



bem. É o que acontece cada vez que o
filho se descobre amado por seus
pais, cada vez que um olhar, um
sorriso, um gesto lhe diz: “Para mim
é bom que você exista!”[25]: se
reconhece inteiramente
dependente… e ao mesmo tempo
amado sem reservas.

“Ele nos fez e somos seus” (Sl 100, 3).
Essa dependência radical supõe uma
forma de domínio? Para responder
afirmativamente seria preciso dizer
que, quando uma mãe sorri a seu
filho pequeno, o faz com objetivo de
dominá-lo. O domínio é o único
modo de relação entre pessoas? Mais
ainda, é o principal? Diante da lógica
do domínio se apresenta
imediatamente para nós outra mais
poderosa: a lógica do amor. Diante da
posição de quem diz a outro: “Você
deve ser como eu digo”, levanta-se o
grito mais profundamente pessoal:
“É bom que você exista… como é!”.
Essa é a palavra que se dirige à



pessoa amada, ao filho doente, ao pai
idoso, quando se afirma a sua
existência como ela é… e se ama.

Reconhecer que eu não sou a minha
origem, portanto, não supõe
simplesmente aceitar a minha
finitude: essa é uma conclusão
superficial das coisas. Na realidade,
significa me abrir à infinitude de
Deus; significa reconhecer que “do
ponto de vista da minha existência,
somos dois. Minha existência é, em
sua própria essência, relação. Só
subsisto porque sou pronunciado por
outro. Reconhecer essa dependência
absoluta é simplesmente ratificar o
que sou. Só existo porque sou amado.
E existir será para mim, por minha
vez, amar, corresponder à graça com
a ação de graças”[26]. A Revelação
cristã nos dá a conhecer a um Deus
que se rege por esta lógica. Um Deus
que cria por Amor, por uma
superabundância de Amor. Mais: um
Deus que é Amor. E precisamente no



encontro com ele descobrimos o
nosso rosto pessoal: descobrimos
quem somos.

O rosto de Deus

“Não somos o produto casual e sem
sentido da evolução – indicava Bento
XVI ao ser eleito para a sede de
Pedro. Cada um de nós é o fruto de
um pensamento de Deus. Cada um de
nós é querido, cada um de nós é
amado, cada um é necessário”[27].
Esta realidade não é simplesmente
objeto da captação intelectual. Em
outras palavras, não basta dizer:
“Concordo, já entendi”. É uma faísca
que acende a vida inteira: dá uma
visão do cristianismo que supera em
muito a de um sistema intelectual e
transforma a vida a partir da sua
raiz.

Com essa nova visão, a oração
adquire um lugar central na
existência, tal como vemos na vida
de Jesus[28]. Ao contrário de algumas



concepções que desfiguram seu
sentido, a oração não consiste em um
esvaziamento de si, nem em um
acatamento servil de uma vontade
alheia. O Papa Francisco o ilustra
bem ao descrever como reza: “sinto
como se estivesse nas mãos de outro,
como se Deus estivesse me levando
pela mão. Creio que é necessário
chegar à alteridade transcendente do
Senhor, que é Senhor de tudo, mas
que respeita sempre a nossa
liberdade”[29]. A oração é, então, em
primeiro lugar, descobrir que
estamos com Deus: um Alguém vivo,
diferente de mim mesmo; Alguém em
quem descubro realmente quem sou,
em quem descubro o meu verdadeiro
rosto.

Ao nos reconhecermos criados por
Deus, portanto, não nos sentimos 
negados, mas precisamente 
afirmados. Alguém disse para nós: “É
bom que você exista!”. E esse
Alguém, além disso, o ratificou e



definiu para sempre ao dar sua vida
por cada um de nós. A alternativa
diante Deus não é submeter-se ou
rebelar-se, mas fechar-se ao amor ou,
simplesmente, deixar-se amar para
corresponder amando. Nossa Origem
é o Amor, e para o Amor fomos
escolhidos e chamados por Deus. Por
isso, quando no Céu “vejamos o rosto
de Deus, saberemos que sempre o
conhecemos. Formou parte, fez,
sustentou e moveu, momento a
momento, desde dentro, todas as
nossas experiências terrenas de
amor puro. Tudo o que era nelas
amor verdadeiro, ainda na terra era
mais Seu do que nosso, e só era nosso
por ser Seu”[30].

Leituras para aprofundar

Francisco, Ex. Ap. Evangelii gaudium,
24-11-2013, nn. 264-267: “O encontro
pessoal com o amor de Jesus que nos
salva”).

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Francisco, Enc. Lumen Fidei,
29-6-2013, nn. 8-39.

Bento XVI, Audiência, 16-1-2013.

Conselho Pontifício para a Cultura,
Conselho Pontifício para o Diálogo
Interreligioso (2003), Jesucristo,
portador de agua viva. Una reflexión
cristiana sobre la «Nueva Era» (sobre
o cristianismo, ante o auge do New
Age e outras espiritualidades –
somente em espanhol e inglês).

Congregação para a doutrina da fé
(1989) Orationis Formas. Carta a los
obispos de la Iglesia Católica sobre
algunos aspectos de la meditación
cristiana (sobre a relação a relação
pessoal com Deus, como aspecto
essencial da oração cristã – somente
em espanhol ou inglês).

--

Borghello, U. Liberare l’amore. La
comune idolatria, l’angoscia in

https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20130629_enciclica-lumen-fidei.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130116.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/audiences/2013/documents/hf_ben-xvi_aud_20130116.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_20030203_new-age_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_19891015_meditazione-cristiana_sp.html


agguato, la salvezza cristiana, (caps.
2-4), Ares, 2009.

Burggraf, J. “La libertad, don y
tarea” (disponível on-line em
espanhol), em Burggraf, J. La
transmisión de la fe en la sociedad
postmoderna y otros escritos, Eunsa,
2015.

Daniélou, J. Dios y nosotros,
Cristiandad, Madrid 2003, cap. 2, “El
Dios de los filósofos” (orig. Dieu et
nous).

Guardini, R. Die Annahme seiner
selbst

― Welt und Person. Versuche zur
christlichen Lehre vom Menschen

Ratzinger, J. Introdução ao
cristianismo (I.4.2 “O Deus Pessoal”)
Herder, 1970 (orig. Einführung in das
Christentum)

https://www.conoze.com/doc.php?doc=730


― Der Gott Jesu Christi.
Betrachtungen über den Dreieinigen
Gott

― Fé, verdade e tolerância. O
cristianismo e as grandes religiões do
mundo (I.1. “Unidade e pluralidade
das religiões. O lugar do cristianismo
na história das religiões”) Instituto
Brasileiro de filosofia e ciência ‘
Raimundo Lúlio’, 2007 (orig. Glaube,
Wahrheit, Toleranz. Das Christentum
und die Weltreligionen)

― “Sobre el concepto de persona en
teología”, em Ratzinger, J. Palabra en
la Iglesia, Sígueme, 1976 pp. 165-180
(orig. “Zum Personverständnis in
Theologie”). Disponível on-line em
inglês.

[1] “Devo esconder-me de ti, quando
estiver fugindo e vagueando pela
terra” (Gn 4, 14); “Não poderás ver

https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf
https://www.communio-icr.com/files/ratzinger17-3.pdf


minha face, porque ninguém me
pode ver e permanecer vivo” (Ex 33,
20); “O Senhor faça brilhar sobre ti
sua face, e se compadeça de ti” (Nm
6, 25); “Por que escondes tua face e
me consideras teu inimigo?” (Jó 13,
24); “Quando hei de ir ver a face de
Deus?” (Sl 42, 3); “Não desviarei de ti
a minha face, porque sou
misericordioso” (Jr 3, 12); “Verão a
sua face e o seu nome estará sobre
suas frontes” (Ap 22, 4).

[2] Bento XVI, Homilia, 21-VIII-2005.

[3] Ibidem.

[4] J. H. Newman, Lectures on the
Prophetical Office of the Church,
Londres 1838, p. 429.

[5] Francisco, Enc. Lumen Fidei, 29-
VI-2013, n. 2.

[6] É Cristo que passa, n. 174.



[7] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium, 24-XI-2013, n. 3.

[8] Francisco, Audiência geral, 11-
X-2017.

[9] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.

[10] Ibidem.

[11] Cfr. por exemplo Ba 6,45-51; Jr
2,28; Is 2,8; 37,19.

[12] Francisco, Lumen Fidei, n. 13.

[13] Ibidem.

[14] Amigos de Deus, n. 260

[15] Bento XVI, Lectio divina,
12/02/2010.

[16] Ibidem.

[17] Cfr. U. Borghello. Liberare l’amore,
Milano, Ares 2009, p. 34.

[18] R. Guardini, O Senhor, IV.6,
“Revelação e mistério”.



[19] P. Salinas, La voz a ti debida en 
Poesías Completas, Barral 1971, p.
223.

[20] Com a imagem das “asas” se refere
São João Paulo II à fé e a razão, no
início de sua encíclica Fides et Ratio
(14/09/1998).

[21] J. Daniélou, Deus e nós,
Cristiandad, Madrid 2003, p. 95
(destaque nosso).

[22] Cfr. Santo Agostinho, Enarrationes
in Psalmos, 41, nn. 13-14.

[23] Santo Agostinho, Confesiones III.
6.11.

[24] R. Guardini, La aceptación de sí
mismo – Las edades de la vida,
Guadarrama, Madrid 1962, p. 29.

[25] Esta é a definição que dá do amor
J. Pieper em sua conhecida obra Las
Virtudes fundamentales, Rialp,
Madrid 2012, pp. 435-444.



[26] J. Daniélou, Dios y nosotros, p. 108.

[27] Benedicto XVI, Homilia da Missa
de início do pontificado, 24-IV-2005.

[28] Cfr. Bento XVI, Audiência, 30-
XI-2011.

[29] S. Rubin, F. Ambrogetti, O Papa
Francisco, 54.

[30] C. S. Lewis, Os quatro amores,
Martins Fontes.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/buscarei-
senhor-o-teu-rosto-a-fe-no-deus-pessoal/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/buscarei-senhor-o-teu-rosto-a-fe-no-deus-pessoal/
https://opusdei.org/pt-br/article/buscarei-senhor-o-teu-rosto-a-fe-no-deus-pessoal/
https://opusdei.org/pt-br/article/buscarei-senhor-o-teu-rosto-a-fe-no-deus-pessoal/

	Buscarei, Senhor, o teu rosto: a fé no Deus pessoal

