
opusdei.org

Os símbolos da luz,
da água e do aleluia
na Noite da Páscoa

11/04/2009

Sábado Santo 11 de Abril de 2009

Amados irmãos e irmãs!

Narra São Marcos no seu Evangelho
que os discípulos, ao descer do monte
da Transfiguração, discutiam entre si
o que queria dizer “ressuscitar dos
mortos” (cf. Mc 9, 10). Antes, o
Senhor tinha-lhes anunciado a sua
paixão e a ressurreição três dias
depois. Pedro tinha protestado



contra o anúncio da morte. Mas
agora interrogavam-se acerca do que
se poderia entender pelo termo
“ressurreição”. Porventura não
acontece o mesmo também a nós? O
Natal, o nascimento do Deus Menino
de certo modo é-nos imediatamente
compreensível. Podemos amar o
Menino, podemos imaginar a noite
de Belém, a alegria de Maria, a
alegria de São José e dos pastores e o
júbilo dos Anjos. Mas, a ressurreição:
o que é? Não entra no âmbito das
nossas experiências, e assim a
mensagem frequentemente acaba,
em qualquer medida,
incompreendida, algo do passado. A
Igreja procura levar-nos à sua
compreensão, traduzindo este
acontecimento misterioso na
linguagem dos símbolos que nos
ajudam a contemplar de algum modo
este fato impressionante. Na Vigília
Pascal, indica-nos o significado deste
dia sobretudo através de três



símbolos: a luz, a água e o cântico
novo do aleluia.

Temos, em primeiro lugar, a luz. A
criação por obra de Deus – acabamos
de ouvir a sua narração bíblica –
começa com as palavras: “Faça-se a
luz!” (Gen 1, 3). Onde há luz, nasce a
vida, o caos pode transformar-se em
cosmos. Na mensagem bíblica, a luz é
a imagem mais imediata de Deus: Ele
é todo Resplendor, Vida, Verdade,
Luz. Na Vigília Pascal, a Igreja lê a
narração da criação como profecia.
Na ressurreição, verifica-se de modo
mais sublime aquilo que este texto
descreve como o início de todas as
coisas. Deus diz de novo: “Haja luz”.
A ressurreição de Jesus é uma
irrupção de luz. A morte fica
superada, o sepulcro escancarado. O
próprio Ressuscitado é Luz, a Luz do
mundo. Com a ressurreição, o dia de
Deus entra nas noites da história. A
partir da ressurreição, a luz de Deus
difunde-se pelo mundo e pela



história. Faz-se dia. Somente esta Luz
– Jesus Cristo – é a luz verdadeira,
mais verdadeira que o fenômeno
físico da luz. Ele é a Luz pura: é o
próprio Deus, que faz nascer uma
nova criação no meio da antiga,
transforma o caos em cosmos.

Procuremos compreender isto um
pouco melhor. Porque é que Cristo é
Luz? No Antigo Testamento, a Torah
era considerada como a luz vinda de
Deus para o mundo e para os
homens. Aquela separa, na criação, a
luz das trevas, isto é, o bem do mal.
Aponta ao homem o caminho justo
para viver de modo autêntico.
Indica-lhe o bem, mostra-lhe a
verdade e o conduz ao amor, que é o
seu conteúdo mais profundo. Aquela
é “lâmpada” para os passos, e “luz”
no caminho (cf. Sal 119/118, 105).
Ora, os cristãos sabiam que, em
Cristo está presente a Torah: a
Palavra de Deus está presente n’Ele
como Pessoa. A Palavra de Deus é a



verdadeira Luz de que o homem
necessita. Esta Palavra está presente
n’Ele, no Filho. O Salmo 19
comparara a Torah ao sol, que,
nascendo, manifesta a glória de Deus
visivelmente em todo o mundo. Os
cristãos compreendem: sim, na
ressurreição, o Filho de Deus surgiu
como Luz sobre o mundo. Cristo é a
grande Luz, da qual provém toda a
vida. Ele faz-nos reconhecer a glória
de Deus de um extremo ao outro da
terra. Indica-nos a estrada. Ele é o
dia de Deus que agora, crescendo, se
difunde por toda a terra. Agora,
vivendo com Ele e por Ele, podemos
viver na luz.

Na Vigília Pascal, a Igreja representa
o mistério da luz de Cristo no sinal do
círio pascal, cuja chama é
simultaneamente luz e calor. O
simbolismo da luz está ligado com o
do fogo: resplendor e calor,
resplendor e energia de
transformação contida no fogo.



Verdade e amor andam juntos. O
círio pascal arde e deste modo se
consome: cruz e ressurreição são
inseparáveis. Da cruz, da autodoação
do Filho nasce a luz, provém o
verdadeiro resplendor sobre o
mundo. No círio pascal, todos
acendemos as nossas velas,
sobretudo as dos neo-batizados, aos
quais, neste sacramento, a luz de
Cristo é colocada no fundo do
coração. A Igreja Antiga designou o
Batismo como fotismos, como
sacramento da iluminação, como
uma comunicação de luz e ligou-o
inseparavelmente com a
ressurreição de Cristo. No Batismo,
Deus diz ao batizando: “Haja luz”. O
batizando é introduzido dentro da
luz de Cristo. Cristo divide agora a
luz das trevas. N’Ele reconhecemos o
que é verdadeiro e o que é falso, o
que é o resplendor e o que é a
escuridão. Com Ele, surge em nós a
luz da verdade e começamos a
compreender. Uma vez quando



Cristo viu a multidão que se
congregara para O escutar e
esperava d’Ele uma orientação,
sentiu compaixão por ela, porque
eram como ovelhas sem pastor (cf. 
Mc 6, 34). No meio das correntes
contrastantes do seu tempo, não
sabiam a quem dirigir-se. Quanta
compaixão deve Ele sentir também
do nosso tempo, por causa de todos
os grandes discursos por trás dos
quais, na realidade, se esconde uma
grande desorientação! Para onde
devemos ir? Quais são os valores,
segundo os quais podemos regular-
nos? Os valores segundo os quais
podemos educar os jovens, sem lhes
dar normas que talvez não subsistam
nem exigir coisas que talvez não lhes
devam ser impostas? Ele é a Luz. A
vela batismal é o símbolo da
iluminação que nos é concedida no
Batismo. Assim, nesta hora, também
São Paulo nos fala de modo muito
imediato. Na Carta aos Filipenses, diz
que, no meio de uma geração má e



perversa, os cristãos deveriam
brilhar como astros no mundo (cf. Fil
2, 15). Peçamos ao Senhor que a
pequena chama da vela, que Ele
acendeu em nós, a luz delicada da
sua palavra e do seu amor no meio
das confusões deste tempo não se
apague em nós, mas torne-se cada
vez mais forte e mais resplendorosa.
Para que sejamos com Ele pessoas do
dia, astros para o nosso tempo.

O segundo símbolo da Vigília Pascal –
a noite do Batismo – é a água. Esta
aparece, na Sagrada Escritura e
consequentemente também na
estrutura íntima do sacramento do
Batismo, com dois significados
opostos. De um lado, temos o mar
que se apresenta como o poder
antagonista da vida sobre a terra,
como a sua contínua ameaça, à qual,
porém, Deus colocou um limite. Por
isso o Apocalipse, ao falar do mundo
novo de Deus, diz que lá o mar já não
existirá (cf. 21, 1). É o elemento da



morte. E assim torna-se a
representação simbólica da morte de
Jesus na cruz: Cristo desceu aos
abismos do mar, às águas da morte,
como Israel penetrou no Mar
Vermelho. Ressuscitado da morte, Ele
dá-nos a vida. Isto significa que o
Batismo não é apenas um banho,
mas um novo nascimento: com
Cristo, que descemos ao mar da
morte para dele subirmos como
criaturas novas.

O outro significado com que
encontramos a água é como nascente
fresca, que dá a vida, ou também
como o grande rio de onde provém a
vida. Segundo o ordenamento
primitivo da Igreja, o Batismo devia
ser administrado com água fresca de
nascente. Sem água, não há vida.
Impressiona a grande importância
que têm na Sagrada Escritura os
poços. São lugares donde brota a
vida. Junto do poço de Jacó, Cristo
anuncia à Samaritana o poço novo, a



água da vida verdadeira. Manifesta-
Se a ela como o novo e definitivo
Jacó, que abre à humanidade o poço
que esta aguarda: aquela água que
dá a vida que jamais se esgota (cf. Jo
4, 5-15). São João narra-nos que um
soldado feriu com uma lança o lado
de Jesus e que, do lado aberto – do
seu coração trespassado –, saiu
sangue e água (cf. Jo 19, 34). Nisto, a
Igreja Antiga viu um símbolo do
Batismo e da Eucaristia, que brotam
do coração trespassado de Jesus. Na
morte, Jesus mesmo Se tornou a
nascente. Numa visão, o profeta
Ezequiel tinha visto o Templo novo,
do qual jorra uma nascente que se
torna um grande rio que dá a vida
(cf. Ez 47, 1-12); para uma Terra que
sempre sofria com a seca e a falta de
água, esta era uma grande visão de
esperança. A cristandade dos
primórdios compreendeu: em Cristo,
realizou-se esta visão. Ele é o Templo
verdadeiro, o Templo vivo de Deus. E
é também a nascente de água viva.



D’Ele brota o grande rio que, no
Batismo, faz frutificar e renova o
mundo; o grande rio de água viva é o
seu Evangelho que torna fecunda a
terra. Mas Jesus profetizou uma coisa
ainda maior; diz Ele: “Do seio
daquele que acreditar em Mim,
correrão rios de água viva” (Jo 7, 38).
No Batismo, o Senhor faz de nós não
só pessoas de luz, mas também
nascentes das quais brota água viva.
Todos nós conhecemos tais pessoas
que nos deixam de algum modo
restaurados e renovados; pessoas
que são como uma fonte de água
fresca borbotante. Não devemos
necessariamente pensar em pessoas
grandes como Agostinho, Francisco
de Assis, Teresa de Ávila, Madre
Teresa de Calcutá e assim por diante,
pessoas através das quais
verdadeiramente rios de água viva
penetraram na história. Graças a
Deus, encontramo-las continuamente
mesmo no nosso dia a dia: pessoas
que são uma nascente. Com certeza,



conhecemos também o contrário:
pessoas das quais emana um odor
parecido com o dum charco com
água estagnada ou mesmo
envenenada. Peçamos ao Senhor,
que nos concedeu a graça do
Batismo, para podermos ser sempre
nascentes de água pura, fresca,
saltitante da fonte da sua verdade e
do seu amor.

O terceiro grande símbolo da Vigília
Pascal é de natureza muito
particular; envolve o próprio
homem. É a entoação do cântico
novo: o aleluia. Quando uma pessoa
experimenta uma grande alegria,
não pode guardá-la para si. Deve
manifestá-la, transmiti-la. Mas que
sucede quando a pessoa é tocada
pela luz da ressurreição, entrando
assim em contato com a própria
Vida, com a Verdade e com o Amor?
Disto, não pode limitar-se
simplesmente a falar; o falar já não
basta. Ela tem de cantar. Na Bíblia, a



primeira menção do ato de cantar
encontra-se depois da travessia do
Mar Vermelho. Israel libertou-se da
escravidão. Subiu das profundezas
ameaçadoras do mar. É como se
tivesse renascido. Vive e é livre. A
Bíblia descreve a reação do povo a
este grande acontecimento da
salvação com a frase: “O povo
acreditou no Senhor e em Moisés,
seu servo” (Ex 14, 31). Segue-se
depois a segunda reação que nasce,
por uma espécie de necessidade
interior, da primeira: “Então Moisés
e os filhos de Israel cantaram este
cântico ao Senhor…”. Na Vigília
Pascal, ano após ano, nós, cristãos,
depois da terceira leitura entoamos
este cântico, cantamo-lo como o
nosso cântico, porque também nós,
pelo poder de Deus, fomos tirados
para fora da água e libertos para a
vida verdadeira.

Para a história do cântico de Moisés
depois da libertação de Israel do



Egito e depois da subida do Mar
Vermelho, há um paralelismo
surpreendente no Apocalipse de São
João. Antes de iniciarem os últimos
sete flagelos impostos à terra,
aparece ao vidente “uma espécie de
mar de cristal misturado com fogo.
Sobre o mar de cristal, estavam de pé
os vencedores do Monstro, da sua
imagem e do número do seu nome.
Tinham na mão harpas divinas e
cantavam o cântico de Moisés, o
servo de Deus, e o cântico do
Cordeiro…” (Ap 15, 2s). Com esta
imagem, é descrita a situação dos
discípulos de Jesus em todos os
tempos, a situação da Igreja na
história deste mundo. Considerada
humanamente, tal situação é
contraditória em si mesma. Por um
lado, a comunidade encontra-se no
Êxodo, no meio do Mar Vermelho.
Num mar que, paradoxalmente, é ao
mesmo tempo gelo e fogo. E não deve
porventura a Igreja caminhar
sempre sobre o mar através do fogo e



do frio? Humanamente falando,
deveria afundar. Mas não, e
enquanto caminha ainda no meio
deste Mar Vermelho, ela canta –
entoa o cântico de louvor dos justos:
o cântico de Moisés e do Cordeiro, no
qual concordam a Antiga e a Nova
Aliança. Enquanto, na realidade
deveria afundar, a Igreja entoa o
cântico de agradecimento dos
redimidos. Está sobre as águas de
morte da história e, todavia, já está
ressuscitada. Cantando, ela agarra-se
à mão do Senhor, que a sustenta por
cima das águas. E sabe que deste
modo é guindada fora da força de
gravidade da morte e do mal – uma
força da qual, sem tal intervenção,
não haveria caminho algum de fuga
– guindada e atraída para dentro da
nova força de gravidade de Deus, da
verdade e do amor. De momento, a
Igreja e todos nós encontramo-nos
ainda entre os dois campos
gravitacionais. Mas desde que Jesus
ressuscitou, a gravitação do amor é



mais forte que a do ódio; a força de
gravidade da vida é mais forte que a
da morte. Porventura não é esta a
situação da Igreja de todos os
tempos, a nossa situação? Sempre dá
a impressão que ela deva afundar, e,
todavia, já está salva. São Paulo
ilustrou esta situação com as
palavras: “Somos considerados (…)
como agonizantes, embora estejamos
com vida” (2 Cor 6, 9). A mão
salvadora do Senhor nos sustenta e
assim podemos cantar já agora o
cântico dos redimidos, o cântico novo
dos ressuscitados: Aleluia! Amém.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/bento-xvi-
sabado-aleluia-2009/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/bento-xvi-sabado-aleluia-2009/
https://opusdei.org/pt-br/article/bento-xvi-sabado-aleluia-2009/
https://opusdei.org/pt-br/article/bento-xvi-sabado-aleluia-2009/

	Os símbolos da luz, da água e do aleluia na Noite da Páscoa

