
opusdei.org

Bem-aventuranças
(1) - Bem-
aventurados os
pobres em espírito

A catequese do Papa Francisco
desta quarta-feira foi dedicada
à primeira bem-aventurança. O
Santo Padre comentou que ser
pobre em espírito é ser livre
para amar.

05/02/2020

Amados irmãos e irmãs, bom dia!



Hoje confrontamo-nos com a
primeira das oito bem-aventuranças
do Evangelho de Mateus. Jesus
começa a proclamar o seu caminho
para a felicidade com um anúncio
paradoxal: «Felizes os pobres em
espírito, porque deles é o Reino do
Céu» (5, 3). Um caminho
surpreendente, e um estranho objeto
de bem-aventurança, a pobreza.

Devemos perguntar-nos: o que se
entende aqui por “pobres”? Se
Mateus usasse apenas esta palavra,
então o significado seria
simplesmente económico, ou seja,
indicaria pessoas que têm pouco ou
nenhum meio de subsistência e
precisam da ajuda dos outros.

Mas o Evangelho de Mateus, ao
contrário de Lucas, fala de “pobres 
em espírito”. O que significa isto? O
espírito, segundo a Bíblia, é o sopro
de vida que Deus comunicou a Adão;
é a nossa dimensão mais íntima,



digamos, a dimensão espiritual, a
mais íntima, a que nos torna
humanos, o núcleo mais profundo do
nosso ser. Então os “pobres em
espírito” são aqueles que são e se
sentem pobres, mendigos, nas
profundezas do seu ser. Jesus
proclama-os bem-aventurados,
porque o Reino do Céu lhes pertence.

Quantas vezes nos foi dito o
contrário! É preciso ser algo na vida,
ser alguém... É necessário ser
famoso... É disto surgem a solidão e a
infelicidade: se eu tenho que ser
“alguém”, estou em competição com
os outros e vivo numa preocupação
obsessiva pelo meu ego. Se não aceito
ser pobre, odeio tudo o que me
lembra a minha fragilidade. Porque
essa fragilidade me impede de ser
uma pessoa importante, uma pessoa
rica não só de dinheiro, mas de fama,
de tudo.



Todos, diante de si, sabem que, por
mais que se esforcem, permanecem
sempre radicalmente incompletos e
vulneráveis. Não há pintura alguma
que cubra esta vulnerabilidade.
Todos são vulneráveis dentro. É
preciso ver onde. Mas como vivemos
mal se rejeitamos os próprios limites!
Vive-se mal. Não se digere o limite.
Está ali. Pessoas orgulhosas não
pedem ajuda, não podem pedir ajuda
porque têm de ser autossuficientes. E
quantas delas precisam de ajuda,
mas o orgulho impede que peçam
ajuda. E como é difícil admitir um
erro e pedir perdão! Quando dou
conselhos aos recém-casados, que me
perguntam como levar por diante o
seu matrimónio, respondo-lhes: “Há
três palavras mágicas: com licença,
obrigado, desculpa”. São palavras
que vêm da pobreza de espírito. Não
se deve ser intrometido, mas pedir
licença: “Que te parece se fizermos
isto?”, para que haja diálogo em
família, esposo e esposa dialogam.



“Fizeste isto por mim, obrigado, eu
precisava”. Depois cometem-se
sempre erros, vacila-se: “Desculpa”. E
geralmente, casais, os recém-casados,
aqueles que estão aqui e muitos,
dizem-me: “A terceira é a mais
difícil”, pedir desculpa, pedir perdão.
Porque o homem orgulhoso não
consegue. Ele não pode pedir
desculpa: ele tem sempre razão. Não
é pobre de espírito. Ao contrário, o
Senhor nunca se cansa de perdoar;
somos nós que infelizmente nos
cansamos de pedir perdão (cf. 
Angelus, 17 de março de 2013). O
cansaço de pedir perdão: esta é uma
doença horrível!

Por que é difícil pedir perdão?
Porque isso humilha a nossa imagem
hipócrita. No entanto, viver
procurando esconder as nossas
falhas é cansativo e angustiante.
Jesus Cristo diz-nos: ser pobre é uma
ocasião de graça; e mostra-nos o
caminho para sair desta fadiga. É-nos



dado o direito de sermos pobres em
espírito, porque este é o caminho do
Reino de Deus.

Mas há uma coisa fundamental que
deve ser reiterada: não nos devemos
transformar para nos tornarmos
pobres em espírito, não devemos
fazer transformação alguma porque
já somos pobres! Nós somos pobres...
ou mais claramente: somos “muito
pobres” em espírito! Nós precisamos
de tudo. Somos todos pobres em
espírito, somos mendigos. É a
condição humana.

O Reino de Deus é dos pobres em
espírito. Há aqueles que têm os
reinos deste mundo: possuem bens e
conforto. Mas são reinos que
acabam. O poder dos homens,
mesmo os maiores impérios, passam
e desaparecem. Muitas vezes vemos
nas notícias ou nos jornais que
aquele governante forte e poderoso
ou aquele governo que ontem existia



e hoje já não existe, caiu. As riquezas
deste mundo desaparecem, e o
dinheiro também. Os idosos
ensinavam-nos que a mortalha não
tinha bolsos. Isto é verdade. Nunca vi
atrás de um cortejo fúnebre um
camião para a mudança. Ninguém
leva nada. Estas riquezas ficam aqui.

O Reino de Deus é dos pobres em
espírito. Há aqueles que têm os
reinos deste mundo, têm bens e
conforto. Mas nós sabemos que eles
acabam. Reina deveras quem sabe
amar o verdadeiro bem mais do que
a si mesmo. Tal é o poder de Deus.

Como se mostrou Cristo poderoso?
Pois Ele soube fazer o que os reis da
terra não fazem: dar a sua vida pelos
homens. E esse é o verdadeiro poder.
Poder da fraternidade, poder da
caridade, poder do amor, poder da
humildade. Foi o que Cristo fez.

Nisto reside a verdadeira liberdade:
quem tem este poder de humildade,



de serviço, de fraternidade, é livre.
Ao serviço desta liberdade está a
pobreza louvada pelas bem-
aventuranças.

Pois existe uma pobreza que
devemos aceitar, a do nosso ser, e
uma pobreza que, ao contrário,
devemos procurar, a pobreza
concreta, das coisas deste mundo,
para sermos livres e podermos amar.
Devemos procurar sempre a
liberdade do coração, a liberdade
que está enraizada na pobreza de
nós mesmos.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/bem-
aventurados-os-pobres-em-espirito/

(17/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/bem-aventurados-os-pobres-em-espirito/
https://opusdei.org/pt-br/article/bem-aventurados-os-pobres-em-espirito/
https://opusdei.org/pt-br/article/bem-aventurados-os-pobres-em-espirito/

	Bem-aventuranças (1) - Bem-aventurados os pobres em espírito

