opusdei.org

Audio de Mons.
Ocariz: “Preparar o
presente do novo
Natal durante o
Advento”

Meditacdo do Prelado do Opus
Dei sobre o Advento. Neste
audio, considera os efeitos do
“Fiat” de Nossa Senhora e como
ela se preparou para receber o
seu Filho.

07/12/2020




“Preparai o caminho do Senhor,
endireital suas estradas” (Mc 1,3). A
liturgia do Advento nos propde estas
palavras de Isaias — proféticas —
sobre Jodo Batista, como também
vemos no Evangelho. O Advento é
uma espera e uma preparacao, ndo
uma espera passiva, mas uma
preparacdo para a chegada do
Senhor.

Celebraremos no Natal,
precisamente, a Encarnacao, o
Nascimento do Filho de Deus feito
crianga, para nos. Ja temos que nos
preparar para contemplar este
mistério extraordinario que é uma
manifestacao, acima de tudo, do
amor de Deus por nds, da entrega do
Senhor por nés. Aquele que é
onipotente, o Criador, o Infinito, quer
se tornar uma pequena crianca para
nos e por nos.

Devemos nos preparar para receber
este presente de Deus com enorme



agradecimento, com a novidade que
o Natal nos propde de novo todos os
anos. Também sabemos bem que a
liturgia do Advento faz referéncia
aquela segunda vinda do Senhor no
final dos tempos, que de alguma
forma é adiantada para cada pessoa
com a sua propria morte, com o fim
da sua passagem na terra. Algo que
ndo deve nos assustar, mas que
também deve nos fazer sentir a
nossa propria vida como uma
preparacgdo, como um Advento: o
Senhor vira para nos recolher. Toda
a nossa existéncia é, de certa forma,
um tempo de espera até o dia em que
Jesus vira para nos levar consigo.

Um tempo de espera ativa. O nosso
caminho para Belém tem que ser
uma busca de Jesus em todas as
dimensdes de nossa vida diaria. Mas
para isso devemos “endireitar as
suas estradas”. O que significa
“endireitar as suas estradas”?
Significa, para nds, retirar os



obstaculos a vinda do Senhor a nds, a
nossas almas, a nossa vida.

E que obstaculos encontramos?
Muitos. Cada um de nos pode ver: na
minha vida, o que é, de alguma
forma, um obstaculo para que o
Senhor venha mais? Com outras
palavras, o que me impede de abrir a
minha alma, o meu dia, a minha vida
comum para que o Senhor entre
mais plenamente com a sua forca, a
sua graca, o seu bem, a sua alegria?
Dizendo de outra forma: tudo pode
ser resumido a um grande obstaculo,
que é 0 NossSo proprio eu, 0 proprio
orgulho com o qual sempre teremos
que lutar, sem desanimar, quando o
vemos aparecer.

No fundo, é a conversao. Uma

conversao que €&, sim, fruto do nosso
esforco, mas acima de tudo, da graca
de Deus. Uma graca de Deus que tem
que nos dar luz para ver onde temos
que melhorar, onde temos que abrir



mais o caminho para a vinda do
Senhor em nossa vida. E, ao mesmo
tempo, a forca que o Senhor nos da
com a sua graca, para podermos
realiza-la, para podermos
corresponder.

Por isso, ver as nossas limitacgdes, 0s
nossos limites, ndo deve nos
desencorajar. Tem que nos dar, de
alguma forma, alegria, ndo por
serem limites, mas porque sdo uma
luz que nos permite melhorar, que
nos permite estar mais abertos ao
dom de Deus. E, sobretudo, ver esta
graca de Deus, esta luz de Deus como
fruto, como consequéncia, de algo
tdo grande como o amor onipotente
de Deus por cada um de nos, que
agora se manifesta para nos nesta
vinda — que esperamos, para a qual
nos preparamos ativamente — de
Deus feito menino por nos e para
nos.



Meditar sobre a vinda do Senhor a
nos também nos leva, logicamente, a
pensar na Eucaristia, porque é onde
encontramos toda a forca — todos os
dias, se quisermos todos os dias —
para abrir a alma a essa vinda que ja
é uma realidade plena em
comunhdo, que, como diz um Padre
da Igreja, especificamente Sdo Ledo
Magno, em um texto que a liturgia
menciona alguma vez, “pois a
participacdo do corpo e do sangue de
Cristo ndo se realiza outra coisa
sendo a nossa transformacao naquilo
mesmo que recebemos”n. Vai nos
identificando com Jesus Cristo,
porque este “abrir os caminhos”, este
“endireitar as estradas”, este
“preparar-nos para a vinda do
Senhor”, é uma preparacdo para nos
identificarmos com Ele. E fazemos
isso fundamentalmente na Eucaristia
— Ele faz isso na Eucaristia! — para
que esta identificacdo seja real, para
que 0 nosso pensamento esteja de
acordo com o pensamento do Senhor,



para que as nossas reagoes perante
as pessoas ou circunstancias sejam as
reacgoes do Senhor.

Procuremos nos identificar com
Jesus, também durante o Advento,
pensando na simplicidade do
Menino, na disponibilidade do
Menino, em como o Menino se
deixava levar. Por quem? Nada
menos que Nossa Senhora.

E assim entramos em outro aspecto
que eu gostaria de considerar em
nossa orac¢ao, para pedir a Nossa
Senhora, pedimos a ela agora, que
nos acompanhe por ocasido da
grande solenidade da Imaculada
Conceicdo. Na verdade, que nos a
acompanhemos no caminho a Belém
para encontrar mais intensamente
Jesus Cristo — novamente
considerado, contemplado — como
expressdo do seu infinito amor feito
Menino por nos.

A Imaculada Conceicao



Ela, Maria, concebida sem nenhuma
mancha, cheia de graca. Este “cheia
de graca” € o nome com que 0
Arcanjo a chama na Anunciacao:
“Ave, cheia de graca” (Lc 1,26). Mais
tarde, ele também dira “Maria”
quando disser “ndo tenhas medo,
Maria” (Lc 1,30), mas a saudacao é
como se fosse 0 seu nome proprio:
“Cheia de graca”. “Cheia de graga”, o
que significa isso? O significado
original é: completamente
transformada pela graca. E assim
que a contemplamos, sabendo
também que ela é Mde nossa, Mde de
Deus desde o momento da
Encarnacdo e Méae nossa.

[Esta cena] fazia Sdo Josemaria
exclamar — com uma admiracdo que
queremos que seja nossa também:
“Mais do que tu, s0 Deus!” Olhando
para Nossa Senhora, diremos: “Mais
do que tu, s Deus!”. Ela recebe uma
vocacao surpreendente. Pergunta
para saber bem do que se trata. E



quando o Anjo lhe explica, aparece a
resposta de plena dedicacdo: Fiat!
“Faca-se”. “Faca-se em mim segundo
a tua palavra” (Lc 1,38).

O primeiro Advento ja é a espera do
nascimento do Senhor desde que esta
em seu ventre virginal. Nesta
resposta de Nossa Senhora vemos -
como dizia o Papa Francisco em uma
homilia — que a plenitude da graca
transforma o coragdo e o torna capaz
de realizar aquele ato tdo grande, o
Fiat! de Nossa Senhora, que mudara
a historia da humanidade (Francisco,
8 de dezembro de 2015). Essa
palavra: “faca-se”.

Nos também devemos responder
assim ao Senhor: “Faca-se”. Porque
todos nos temos uma vocag¢ao muito
precisa. Sdo Paulo, em um texto —
que certamente muitos ou todos nos
jd meditamos alguma vez, ou
frequentemente — da Epistola aos
Efésios, diz que o Senhor Deus “nos



escolheu, antes da fundacao do
mundo, para sermos santos e
integros diante dele, no amor” (Ef
1,4).

Esse texto em latim é interessante,
porque quando diz “integros”,
embora signifique a mesma coisa,
diz: “imaculados”. Nés ndo somos
realmente “imaculados”, mas somos
chamados a nos tornarmos
imaculados. E como? Pelo amor, diz.
No amor... Por isso, o chamado
universal a santidade que Sao
Josemaria sempre pregou, e que 0
Concilio Vaticano II assumiu
solenemente, ndo é uma santidade de
ndo ter defeitos, de ser super
perfeitos, ou para ficar em um
museu... £ a santidade que consiste
no amor, na plenitude do amor.
Porque seremos capazes, com a graca
de Deus, de amar cada vez mais a
Deus, apesar das nossas limitagoes,
mesmo que continuemos tendo



defeitos e limitacdes: amar a Deus e
amar aos outros.

Bento XVI, na sua enciclica “Deus
Caritas est”, perguntava-se: € possivel
amar a Deus, a quem ndo vemos?
Certamente, ele poderia ter feito uma
apresentacdo filosofica e teologica
para responder a esta pergunta, mas
se limitou a resposta sintética
fundamental: é possivel amar a Deus,
a quem ndo vemos? Na verdade,
“Deus se tornou visivel em Jesus
Cristo”. E ai que devemos concentrar
0s nossos esforgos: contemplar o
Senhor, Jesus, no Evangelho, na
nossa orac¢ao pessoal. Porque assim
também teremos a forca de amar
mais aos outros e também de imitar
Nossa Senhora.

E impressionante como,
imediatamente apos a Anunciacao,
imediatamente depois de ter se
tornado — com aquele fiat! — Mae de
Deus, a primeira coisa que, podemos



dizer, vem a cabe¢a de Nossa Senhora
€ pensar em sua prima. Porque o
anjo lhe havia dito que a sua prima
estava esperando um bebé, mas ndo
lhe havia dito para ir vé-la. Isso era
um sinal da onipoténcia de Deus,
porque era uma prima ja idosa. E
Nossa Senhora percebeu
imediatamente que a sua prima
precisaria de ajuda e viaja. E ndo
para cumprimentar, ficar algumas
horas ou alguns dias. Fica meses!

Pecamos a Nossa Senhora que nos
obtenha do Senhor uma graca que
nos leve, primeiro a descobrir as
necessidades dos outros, e depois a
ter a decisao, o desejo e a eficacia
para servir, ajudar, sentir as
necessidades dos outros como
nossas.

E vemos a Virgem Imaculada, fruto
desta plenitude de graca, como ela
também sabe como descobrir as
necessidades em Cana. O Senhor, os



seus discipulos e Nossa Senhora
foram convidados para esse
casamento. Nossa Senhora € a unica
que percebe que o vinho esta
faltando. Podemos dizer: é uma coisa
tdo material... Mas era importante
para os noivos, para eles nao ficarem
mal. Nossa Senhora descobre até
mesmo essas pequenas coisas e é por
amor, pela sua plenitude de graca.

Mae, nos ndo temos plenitude de
gracga, mas com a sua ajuda
queremos Nnos parecer a vocé para
assim sermos mais parecidos a Jesus.
Preparar-nos para receber neste
Advento o presente do novo Natal,
fazendo que a nossa vida seja um
presente para os outros, e
especialmente para os que mais
precisarem. Ha tantas pessoas
sozinhas, tantos doentes, pessoas
isoladas, tantas pessoas que por
causa da pandemia estao sofrendo
sérias dificuldades econdmicas, em
suas familias.



Recorremos, para terminar, a
mediacdo materna de Maria, para
que Ela nos guie com José também
em nosso caminho para aquele
Presépio constante do nosso
encontro pessoal com Jesus.

m1 S&o Ledo Magno, 12° Sermdao sobre
a paixdo do Senhor, 3, 7: PL 54, 357

Texto em espanhol

“Preparad los caminos del Sefior,
enderezad sus sendas” (Mc 1,3). La
liturgia del Adviento nos propone
estas palabras de Isaias —proféticas—
respecto a Juan Bautista, como
vemos también en el evangelio. El
Adviento es una espera y una
preparacion, no una espera pasiva,



sino una preparacion para la llegada
del Sefior.

Celebraremos en la Navidad,
precisamente, la Encarnacion, el
Nacimiento del Hijo de Dios hecho un
nifio, para nosotros. Ya nos tenemos
que ir preparando para contemplar
este ministerio extraordinario que es
una manifestacion —sobre todo- del
amor de Dios por nosotros, de la
entrega del Sefior por nosotros.
Quien es omnipotente, quien es el
Creador, el Infinito, se quiere hacer
un nifio pequero para nosotros y por
nosotros.

Tenemos que ir preparandonos,
precisamente, para recibir -con la
novedad que la Navidad nos propone
de nuevo cada afio- este don de Dios
con un enorme agradecimiento.
También sabemos bien que la
liturgia del Adviento hace referencia
a esa segunda venida del Sefior al
final de los tiempos que, de alguna



manera, se adelanta para cada
persona con su propia muerte, con el
final del paso por la tierra. Algo que
no nos tiene que dar miedo, sino que
nos tiene que hacer sentir también
nuestra propia vida como una
preparacion, como un adviento: que
va a venir el Sefior a recogernos.
Toda nuestra existencia es, de algun
modo, un tiempo de espera hasta ese
dia en el que Jesus vendra para
llevarnos junto a si.

Un tiempo de espera activa. Nuestro
caminar hacia Belén tiene que ser un
buscar a Jesus en todas las
dimensiones de nuestra vida
ordinaria. Pero para eso hay que
“enderezar sus sendas”. ;Qué
significa “enderezar sus sendas”?
Significa, para nosotros, quitar
obstaculos a la venida del Sefior a
nosotros, a nuestras almas, a nuestra
vida.



¢Y qué obstaculos encontramos?
Muchos. Cada uno podemos ver:
¢qué hay en mi vida que sea, de
alguna manera, un obstaculo para
que el Sefior venga mas? Por decirlo
de otro modo, ¢qué obstaculiza el
abrir mi alma, mi dia, mi vida
corriente para que entre mas el
Sefior plenamente con su fuerza, con
su gracia, con su bien, con su alegria?
Dicho de otro modo, todo se puede
resumir en un obstaculo grande que
es nuestro propio yo, la propia
soberbia con la que tendremos que
luchar siempre, sin desalentarnos,
cuando la veamos surgir.

Es, en el fondo, la conversion. Una
conversion que es, si, fruto de
nuestro esfuerzo, pero sobre todo, de
la gracia de Dios. Una gracia de Dios
que nos tiene que dar luz para ver en
qué tenemos que mejorar, en qué
tenemos que abrir mas el camino a la
venida del Sefior a nuestra vida. Y a
la vez, la fuerza que el Sefior nos da



con su gracia, para que podamos
realizarlo, para que podamos
corresponder.

Por eso, ver nuestras limitaciones,
nuestros limites, no nos tiene que
desalentar. Nos tiene que dar, de
alguna manera, alegria, no porque
sean limites, sino porque son una luz
que nos permite mejorar, que nos
permite abrirnos mas al don de Dios.
Y sobre todo, ver esta gracia de Dios,
esta luz de Dios como fruto, como
consecuencia, de algo tan grande
como es el amor omnipotente de Dios
por cada uno de nosotros, que se nos
manifiesta ahora en esa venida —que
esperamos, a la que nos prepararnos
activamente- de Dios hecho un nifo
pOr nosotros y para nosotros.

Meditar en la venida del Sefor a
nosotros nos lleva también
l6gicamente a pensar en la
Eucaristia, porque es donde
encontramos toda la fuerza —cada



dia, si queremos cada dia— para abrir
el alma a esa venida que es ya una
realidad plena en la comunion, que
como dice un Padre la Iglesia -
concretamente san Ledon Magno, en
un texto que también la liturgia
recoge alguna vez- “la participacion
del cuerpo y de la sangre de Cristo no
hace otra cosa sino convertirnos en
lo que recibimos”™. Nos va
identificando con Jesucristo, porque
este “abrir los caminos”, este
“enderezad las sendas”, este
“prepararnos para la venida del
Sefior”, es prepararnos para
identificarnos con EL Y eso lo
hacemos fundamentalmente en la
Eucaristia —jlo hace El en la
Eucaristia! —para que esa
identificacion sea real, para que
nuestro pensamiento esté de acuerdo
con el pensamiento del Sefior, para
que nuestras reacciones ante las
personas o ante las circunstancias,
sean las reacciones que tiene el
Seror.



Que nos identifiquemos con
Jesucristo, también durante el
Adviento, pensando en la sencillez
del Nifio, en la disponibilidad del
Nifio, en el dejarse manejar del Nifio
ipor quién? Pues nada menos que
por la Virgen santisima.

Y asi entramos, en otro aspecto que
yo querria que fuese objeto de
nuestra oracion, para pedirle a la
Virgen —se lo pedimos ahora- que
también, con ocasion de la gran
solemnidad de la Inmaculada
Concepcidn, ella nos acompafie. En
realidad, que nosotros la
acompaifiemos en el camino hacia
Belén para encontrar mas
intensamente a Jesucristo —una vez
mas considerado, contemplado-
como expresion de su amor infinito
hecho un Nifio por nosotros.

Ella, Maria, concebida sin mancha
alguna, llena de gracia. Este “llena de
gracia” se lo dice como nombre el



Arcangel en la Anunciacion: “Dios te
salve, llena de gracia” (Lc 1,26).
Después le dira también “Maria”
cuando le diga “no tengas miedo,
Maria” (Lc 1,30), pero el saludo es
como si fuera su nombre propio:
“Llena de gracia”. ;”Llena de gracia”,
qué es? Su significado original es:
completamente transformada por la
gracia. Asi la contemplamos,
sabiendo ademas que es Madre
nuestra, Madre de Dios desde el
momento de la Encarnacion y Madre
nuestra.

[Esta escena] le hacia exclamar a san
Josemaria —con una admiracion que
queremos hacer nuestra—: “Mas que
tu solo Dios”. Mirando a la Virgen,
diremos: “Mas que ta solo Dios”. Ella
recibe una vocacion sorprendente.
Pregunta para saber bien de qué se
trata. Y cuando el Angel se lo explica,
estd la respuesta de plena
dedicacion: Fiat!, “Hagase”. “Hagase
en mi segun tu Palabra” (Lc 1,38).



El primer Adviento es ya la espera
del nacimiento del Sefior desde que
estd en su seno virginal. En esta
contestacion de la Virgen vemos —
como decia el Papa Francisco en una
homilia— que la plenitud de gracia
transforma el corazon, y lo hace
capaz de realizar ese acto tan grande,
el Fiat! de la Virgen, que cambiara la
historia de la humanidad (Francisco,
8-XII-2015). Esa palabra: “hagase”.

También nosotros tenemos que
responder asi al Sefior: “Hagase”.
Porque todos tenemos una vocacion
muy precisa. San Pablo, en un texto -
que seguramente habremos, muchos
o todos, meditado, alguna vez o con
frecuencia- de la epistola a los
Efesios, dice que el Sefior Dios “nos
eligié antes de la fundacion del
mundo para que fuésemos santos y
sin mancha en su presencia por el
amor” (Ef 1,4).



Es interesante ese texto en latin,
porque cuando dice “sin mancha”,
aunque significa lo mismo, dice:
“inmaculados”. Nosotros
“inmaculados”, realmente, no somos
inmaculados, sino que nos llama a
que lleguemos a ser inmaculados. ¢Y
cémo? Por el amor, dice. Por el
amor... Por eso, esa llamada
universal a la santidad que san
Josemaria predic6 desde siempre -y
que el Concilio Vaticano II recogio
con solemnidad- no es una santidad
de no tener defectos, de ser super
perfectos o para estar en un museo...
Es mas bien la santidad que consiste
en el amor, en la plenitud del amor.
Porque podremos con la gracia de
Dios amar a Dios cada vez mas, a
pesar de nuestras limitaciones,
aunque sigamos teniendo defectos y
limitaciones: amar a Dios y amar a
los demas.

Benedicto XVI, en la enciclica “Deus
Caritas est”, se preguntaba: ¢es



posible amar a Dios a quien no
vemos? Ciertamente, podria haber
hecho una exposicion filosofica y
teoldgica para responder a esta
pregunta, pero se limito a la
respuesta sintética fundamental. ¢Es
posible amar a Dios a quien no
vemos? En realidad, “Dios se ha
hecho visible en Jesucristo”. Ahi
tenemos que volcarnos: en
contemplar al Sefior, a Jesucristo, en
el Evangelio, en nuestra misma
oracion personal. Porque también asi
podremos tener la fuerza de querer
mas a los demas, también de imitar a
la Virgen santisima.

Es impresionante como,
inmediatamente después de la
Anunciacion, inmediatamente
después de haberse hecho —con ese
fiat!- Madre de Dios, lo primero que,
podremos decir asi, se le ocurre a la
Virgen es pensar en su prima.
Porque el angel le habia dicho que su
prima estaba esperando un nifio,



pero no le habia dicho que fuese a
verla. Aquello era un signo de la
omnipotencia de Dios, porque era
una prima ya anciana. Y la Virgen
enseguida se da cuenta de que su
prima necesitaria ayuda y se pone en
camino. Y se pone en camino no para
dar un saludo, para estar unas horas
o unos dias. jEsta meses, meses...!

Vamos a pedirle a la Virgen que ella
nos obtenga del Sefior una gracia que
nos mueva, primero, a descubrir las
necesidades de los demas y, después,
a tener la decision, el deseo y la
eficacia para servir, para ayudar,
para sentir las necesidades de los
demds como nuestras.

Y vemos a la Virgen Inmaculada,
fruto de esa plenitud de gracia, como
también sabe descubrir las
necesidades en Cana. Estan invitados
el Sefior, sus discipulos y la Virgen a
aquellas bodas. La Virgen es la unica
que se da cuenta de que esta faltando



el vino. Podemos decir: es una cosa
tan material... pero era importante
para los novios, para que no
quedasen mal. La Virgen descubre
hasta esas pequefias cosas y es por
amor, por su plenitud de gracia.

Madre, nosotros no tenemos una
plenitud de gracia, pero queremos
con tu ayuda parecernos a ti para asi
parecernos mas a Jesucristo.
Prepararnos para recibir en este
Adviento el regalo de la nueva
Navidad, haciendo que nuestra vida
sea un regalo para los demas, y
especialmente para los que mas lo
necesiten. Hay tantas personas que
viven solas, tantos enfermos, gente
aislada, tantas personas que por la
pandemia estan sufriendo serias
dificultades econdmicas, en sus
familias.

Acudimos, para terminar, a la
mediacion materna de Maria, para
que ella nos guie con José también en



nuestro camino hacia ese Belén
constante de nuestro encuentro
personal con Jesucristo.

S, Leén Magno, Sermén 12 sobre la
pasion del Sefior, 3, 7: PL 54, 357

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-
opus-dei-advento-2020/ (08/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/

	Áudio de Mons. Ocáriz: “Preparar o presente do novo Natal durante o Advento”

