
opusdei.org

Áudio de Mons.
Ocáriz: “Preparar o
presente do novo
Natal durante o
Advento”

Meditação do Prelado do Opus
Dei sobre o Advento. Neste
áudio, considera os efeitos do
“Fiat” de Nossa Senhora e como
ela se preparou para receber o
seu Filho.

07/12/2020



“Preparai o caminho do Senhor,
endireitai suas estradas” (Mc 1,3). A
liturgia do Advento nos propõe estas
palavras de Isaías – proféticas –
sobre João Batista, como também
vemos no Evangelho. O Advento é
uma espera e uma preparação, não
uma espera passiva, mas uma
preparação para a chegada do
Senhor.

Celebraremos no Natal,
precisamente, a Encarnação, o
Nascimento do Filho de Deus feito
criança, para nós. Já temos que nos
preparar para contemplar este
mistério extraordinário que é uma
manifestação, acima de tudo, do
amor de Deus por nós, da entrega do
Senhor por nós. Aquele que é
onipotente, o Criador, o Infinito, quer
se tornar uma pequena criança para
nós e por nós.

Devemos nos preparar para receber
este presente de Deus com enorme



agradecimento, com a novidade que
o Natal nos propõe de novo todos os
anos. Também sabemos bem que a
liturgia do Advento faz referência
àquela segunda vinda do Senhor no
final dos tempos, que de alguma
forma é adiantada para cada pessoa
com a sua própria morte, com o fim
da sua passagem na terra. Algo que
não deve nos assustar, mas que
também deve nos fazer sentir a
nossa própria vida como uma
preparação, como um Advento: o
Senhor virá para nos recolher. Toda
a nossa existência é, de certa forma,
um tempo de espera até o dia em que
Jesus virá para nos levar consigo.

Um tempo de espera ativa. O nosso
caminho para Belém tem que ser
uma busca de Jesus em todas as
dimensões de nossa vida diária. Mas
para isso devemos “endireitar as
suas estradas”. O que significa
“endireitar as suas estradas”?
Significa, para nós, retirar os



obstáculos à vinda do Senhor a nós, a
nossas almas, à nossa vida.

E que obstáculos encontramos?
Muitos. Cada um de nós pode ver: na
minha vida, o que é, de alguma
forma, um obstáculo para que o
Senhor venha mais? Com outras
palavras, o que me impede de abrir a
minha alma, o meu dia, a minha vida
comum para que o Senhor entre
mais plenamente com a sua força, a
sua graça, o seu bem, a sua alegria?
Dizendo de outra forma: tudo pode
ser resumido a um grande obstáculo,
que é o nosso próprio eu, o próprio
orgulho com o qual sempre teremos
que lutar, sem desanimar, quando o
vemos aparecer.

No fundo, é a conversão. Uma
conversão que é, sim, fruto do nosso
esforço, mas acima de tudo, da graça
de Deus. Uma graça de Deus que tem
que nos dar luz para ver onde temos
que melhorar, onde temos que abrir



mais o caminho para a vinda do
Senhor em nossa vida. E, ao mesmo
tempo, a força que o Senhor nos dá
com a sua graça, para podermos
realizá-la, para podermos
corresponder.

Por isso, ver as nossas limitações, os
nossos limites, não deve nos
desencorajar. Tem que nos dar, de
alguma forma, alegria, não por
serem limites, mas porque são uma
luz que nos permite melhorar, que
nos permite estar mais abertos ao
dom de Deus. E, sobretudo, ver esta
graça de Deus, esta luz de Deus como
fruto, como consequência, de algo
tão grande como o amor onipotente
de Deus por cada um de nós, que
agora se manifesta para nós nesta
vinda – que esperamos, para a qual
nos preparamos ativamente – de
Deus feito menino por nós e para
nós.



Meditar sobre a vinda do Senhor a
nós também nos leva, logicamente, a
pensar na Eucaristia, porque é onde
encontramos toda a força – todos os
dias, se quisermos todos os dias –
para abrir a alma a essa vinda que já
é uma realidade plena em
comunhão, que, como diz um Padre
da Igreja, especificamente São Leão
Magno, em um texto que a liturgia
menciona alguma vez, “pois a
participação do corpo e do sangue de
Cristo não se realiza outra coisa
senão a nossa transformação naquilo
mesmo que recebemos”[1]. Vai nos
identificando com Jesus Cristo,
porque este “abrir os caminhos”, este
“endireitar as estradas”, este
“preparar-nos para a vinda do
Senhor”, é uma preparação para nos
identificarmos com Ele. E fazemos
isso fundamentalmente na Eucaristia
– Ele faz isso na Eucaristia! – para
que esta identificação seja real, para
que o nosso pensamento esteja de
acordo com o pensamento do Senhor,



para que as nossas reações perante
as pessoas ou circunstâncias sejam as
reações do Senhor.

Procuremos nos identificar com
Jesus, também durante o Advento,
pensando na simplicidade do
Menino, na disponibilidade do
Menino, em como o Menino se
deixava levar. Por quem? Nada
menos que Nossa Senhora.

E assim entramos em outro aspecto
que eu gostaria de considerar em
nossa oração, para pedir a Nossa
Senhora, pedimos a ela agora, que
nos acompanhe por ocasião da
grande solenidade da Imaculada
Conceição. Na verdade, que nós a
acompanhemos no caminho a Belém
para encontrar mais intensamente
Jesus Cristo – novamente
considerado, contemplado – como
expressão do seu infinito amor feito
Menino por nós.

A Imaculada Conceição



Ela, Maria, concebida sem nenhuma
mancha, cheia de graça. Este “cheia
de graça” é o nome com que o
Arcanjo a chama na Anunciação:
“Ave, cheia de graça” (Lc 1,26). Mais
tarde, ele também dirá “Maria”
quando disser “não tenhas medo,
Maria” (Lc 1,30), mas a saudação é
como se fosse o seu nome próprio:
“Cheia de graça”. “Cheia de graça”, o
que significa isso? O significado
original é: completamente
transformada pela graça. É assim
que a contemplamos, sabendo
também que ela é Mãe nossa, Mãe de
Deus desde o momento da
Encarnação e Mãe nossa.

[Esta cena] fazia São Josemaria
exclamar – com uma admiração que
queremos que seja nossa também:
“Mais do que tu, só Deus!” Olhando
para Nossa Senhora, diremos: “Mais
do que tu, só Deus!”. Ela recebe uma
vocação surpreendente. Pergunta
para saber bem do que se trata. E



quando o Anjo lhe explica, aparece a
resposta de plena dedicação: Fiat!
“Faça-se”. “Faça-se em mim segundo
a tua palavra” (Lc 1,38).

O primeiro Advento já é a espera do
nascimento do Senhor desde que está
em seu ventre virginal. Nesta
resposta de Nossa Senhora vemos –
como dizia o Papa Francisco em uma
homilia – que a plenitude da graça
transforma o coração e o torna capaz
de realizar aquele ato tão grande, o 
Fiat! de Nossa Senhora, que mudará
a história da humanidade (Francisco,
8 de dezembro de 2015). Essa
palavra: “faça-se”.

Nós também devemos responder
assim ao Senhor: “Faça-se”. Porque
todos nós temos uma vocação muito
precisa. São Paulo, em um texto –
que certamente muitos ou todos nós
já meditamos alguma vez, ou
frequentemente – da Epístola aos
Efésios, diz que o Senhor Deus “nos



escolheu, antes da fundação do
mundo, para sermos santos e
íntegros diante dele, no amor” (Ef
1,4).

Esse texto em latim é interessante,
porque quando diz “íntegros”,
embora signifique a mesma coisa,
diz: “imaculados”. Nós não somos
realmente “imaculados”, mas somos
chamados a nos tornarmos
imaculados. E como? Pelo amor, diz.
No amor... Por isso, o chamado
universal à santidade que São
Josemaria sempre pregou, e que o
Concílio Vaticano II assumiu
solenemente, não é uma santidade de
não ter defeitos, de ser super
perfeitos, ou para ficar em um
museu... É a santidade que consiste
no amor, na plenitude do amor.
Porque seremos capazes, com a graça
de Deus, de amar cada vez mais a
Deus, apesar das nossas limitações,
mesmo que continuemos tendo



defeitos e limitações: amar a Deus e
amar aos outros.

Bento XVI, na sua encíclica “Deus
Caritas est”, perguntava-se: é possível
amar a Deus, a quem não vemos?
Certamente, ele poderia ter feito uma
apresentação filosófica e teológica
para responder a esta pergunta, mas
se limitou à resposta sintética
fundamental: é possível amar a Deus,
a quem não vemos? Na verdade,
“Deus se tornou visível em Jesus
Cristo”. É aí que devemos concentrar
os nossos esforços: contemplar o
Senhor, Jesus, no Evangelho, na
nossa oração pessoal. Porque assim
também teremos a força de amar
mais aos outros e também de imitar
Nossa Senhora.

É impressionante como,
imediatamente após a Anunciação,
imediatamente depois de ter se
tornado – com aquele fiat! – Mãe de
Deus, a primeira coisa que, podemos



dizer, vem à cabeça de Nossa Senhora
é pensar em sua prima. Porque o
anjo lhe havia dito que a sua prima
estava esperando um bebê, mas não
lhe havia dito para ir vê-la. Isso era
um sinal da onipotência de Deus,
porque era uma prima já idosa. E
Nossa Senhora percebeu
imediatamente que a sua prima
precisaria de ajuda e viaja. E não
para cumprimentar, ficar algumas
horas ou alguns dias. Fica meses!

Peçamos a Nossa Senhora que nos
obtenha do Senhor uma graça que
nos leve, primeiro a descobrir as
necessidades dos outros, e depois a
ter a decisão, o desejo e a eficácia
para servir, ajudar, sentir as
necessidades dos outros como
nossas.

E vemos a Virgem Imaculada, fruto
desta plenitude de graça, como ela
também sabe como descobrir as
necessidades em Caná. O Senhor, os



seus discípulos e Nossa Senhora
foram convidados para esse
casamento. Nossa Senhora é a única
que percebe que o vinho está
faltando. Podemos dizer: é uma coisa
tão material... Mas era importante
para os noivos, para eles não ficarem
mal. Nossa Senhora descobre até
mesmo essas pequenas coisas e é por
amor, pela sua plenitude de graça.

Mãe, nós não temos plenitude de
graça, mas com a sua ajuda
queremos nos parecer a você para
assim sermos mais parecidos a Jesus.
Preparar-nos para receber neste
Advento o presente do novo Natal,
fazendo que a nossa vida seja um
presente para os outros, e
especialmente para os que mais
precisarem. Há tantas pessoas
sozinhas, tantos doentes, pessoas
isoladas, tantas pessoas que por
causa da pandemia estão sofrendo
sérias dificuldades econômicas, em
suas famílias.



Recorremos, para terminar, à
mediação materna de Maria, para
que Ela nos guie com José também
em nosso caminho para aquele
Presépio constante do nosso
encontro pessoal com Jesus.

[1] São Leão Magno, 12º Sermão sobre
a paixão do Senhor, 3, 7: PL 54, 357

Texto em espanhol

“Preparad los caminos del Señor,
enderezad sus sendas” (Mc 1,3). La
liturgia del Adviento nos propone
estas palabras de Isaías –proféticas–
respecto a Juan Bautista, como
vemos también en el evangelio. El
Adviento es una espera y una
preparación, no una espera pasiva,



sino una preparación para la llegada
del Señor.

Celebraremos en la Navidad,
precisamente, la Encarnación, el
Nacimiento del Hijo de Dios hecho un
niño, para nosotros. Ya nos tenemos
que ir preparando para contemplar
este ministerio extraordinario que es
una manifestación –sobre todo– del
amor de Dios por nosotros, de la
entrega del Señor por nosotros.
Quien es omnipotente, quien es el
Creador, el Infinito, se quiere hacer
un niño pequeño para nosotros y por
nosotros.

Tenemos que ir preparándonos,
precisamente, para recibir -con la
novedad que la Navidad nos propone
de nuevo cada año- este don de Dios
con un enorme agradecimiento.
También sabemos bien que la
liturgia del Adviento hace referencia
a esa segunda venida del Señor al
final de los tiempos que, de alguna



manera, se adelanta para cada
persona con su propia muerte, con el
final del paso por la tierra. Algo que
no nos tiene que dar miedo, sino que
nos tiene que hacer sentir también
nuestra propia vida como una
preparación, como un adviento: que
va a venir el Señor a recogernos.
Toda nuestra existencia es, de algún
modo, un tiempo de espera hasta ese
día en el que Jesús vendrá para
llevarnos junto a sí.

Un tiempo de espera activa. Nuestro
caminar hacia Belén tiene que ser un
buscar a Jesús en todas las
dimensiones de nuestra vida
ordinaria. Pero para eso hay que
“enderezar sus sendas”. ¿Qué
significa “enderezar sus sendas”?
Significa, para nosotros, quitar
obstáculos a la venida del Señor a
nosotros, a nuestras almas, a nuestra
vida.



¿Y qué obstáculos encontramos?
Muchos. Cada uno podemos ver:
¿qué hay en mi vida que sea, de
alguna manera, un obstáculo para
que el Señor venga más? Por decirlo
de otro modo, ¿qué obstaculiza el
abrir mi alma, mi día, mi vida
corriente para que entre más el
Señor plenamente con su fuerza, con
su gracia, con su bien, con su alegría?
Dicho de otro modo, todo se puede
resumir en un obstáculo grande que
es nuestro propio yo, la propia
soberbia con la que tendremos que
luchar siempre, sin desalentarnos,
cuando la veamos surgir.

Es, en el fondo, la conversión. Una
conversión que es, sí, fruto de
nuestro esfuerzo, pero sobre todo, de
la gracia de Dios. Una gracia de Dios
que nos tiene que dar luz para ver en
qué tenemos que mejorar, en qué
tenemos que abrir más el camino a la
venida del Señor a nuestra vida. Y a
la vez, la fuerza que el Señor nos da



con su gracia, para que podamos
realizarlo, para que podamos
corresponder.

Por eso, ver nuestras limitaciones,
nuestros límites, no nos tiene que
desalentar. Nos tiene que dar, de
alguna manera, alegría, no porque
sean límites, sino porque son una luz
que nos permite mejorar, que nos
permite abrirnos más al don de Dios.
Y sobre todo, ver esta gracia de Dios,
esta luz de Dios como fruto, como
consecuencia, de algo tan grande
como es el amor omnipotente de Dios
por cada uno de nosotros, que se nos
manifiesta ahora en esa venida –que
esperamos, a la que nos prepararnos
activamente– de Dios hecho un niño
por nosotros y para nosotros.

Meditar en la venida del Señor a
nosotros nos lleva también
lógicamente a pensar en la
Eucaristía, porque es donde
encontramos toda la fuerza –cada



día, si queremos cada día– para abrir
el alma a esa venida que es ya una
realidad plena en la comunión, que
como dice un Padre la Iglesia –
concretamente san León Magno, en
un texto que también la liturgia
recoge alguna vez– “la participación
del cuerpo y de la sangre de Cristo no
hace otra cosa sino convertirnos en
lo que recibimos”[1]. Nos va
identificando con Jesucristo, porque
este “abrir los caminos”, este
“enderezad las sendas”, este
“prepararnos para la venida del
Señor”, es prepararnos para
identificarnos con Él. Y eso lo
hacemos fundamentalmente en la
Eucaristía –¡lo hace Él en la
Eucaristía! –para que esa
identificación sea real, para que
nuestro pensamiento esté de acuerdo
con el pensamiento del Señor, para
que nuestras reacciones ante las
personas o ante las circunstancias,
sean las reacciones que tiene el
Señor.



Que nos identifiquemos con
Jesucristo, también durante el
Adviento, pensando en la sencillez
del Niño, en la disponibilidad del
Niño, en el dejarse manejar del Niño
¿por quién? Pues nada menos que
por la Virgen santísima.

Y así entramos, en otro aspecto que
yo querría que fuese objeto de
nuestra oración, para pedirle a la
Virgen –se lo pedimos ahora– que
también, con ocasión de la gran
solemnidad de la Inmaculada
Concepción, ella nos acompañe. En
realidad, que nosotros la
acompañemos en el camino hacia
Belén para encontrar más
intensamente a Jesucristo –una vez
más considerado, contemplado–
como expresión de su amor infinito
hecho un Niño por nosotros.

Ella, María, concebida sin mancha
alguna, llena de gracia. Este “llena de
gracia” se lo dice como nombre el



Arcángel en la Anunciación: “Dios te
salve, llena de gracia” (Lc 1,26).
Después le dirá también “María”
cuando le diga “no tengas miedo,
María” (Lc 1,30), pero el saludo es
como si fuera su nombre propio:
“Llena de gracia”. ¿”Llena de gracia”,
qué es? Su significado original es:
completamente transformada por la
gracia. Así la contemplamos,
sabiendo además que es Madre
nuestra, Madre de Dios desde el
momento de la Encarnación y Madre
nuestra.

[Esta escena] le hacía exclamar a san
Josemaría –con una admiración que
queremos hacer nuestra–: “Más que
tú solo Dios”. Mirando a la Virgen,
diremos: “Más que tú solo Dios”. Ella
recibe una vocación sorprendente.
Pregunta para saber bien de qué se
trata. Y cuando el Ángel se lo explica,
está la respuesta de plena
dedicación: Fiat!, “Hágase”. “Hágase
en mí según tu Palabra” (Lc 1,38).



El primer Adviento es ya la espera
del nacimiento del Señor desde que
está en su seno virginal. En esta
contestación de la Virgen vemos –
como decía el Papa Francisco en una
homilía– que la plenitud de gracia
transforma el corazón, y lo hace
capaz de realizar ese acto tan grande,
el Fiat! de la Virgen, que cambiará la
historia de la humanidad (Francisco,
8-XII-2015). Esa palabra: “hágase”.

También nosotros tenemos que
responder así al Señor: “Hágase”.
Porque todos tenemos una vocación
muy precisa. San Pablo, en un texto –
que seguramente habremos, muchos
o todos, meditado, alguna vez o con
frecuencia– de la epístola a los
Efesios, dice que el Señor Dios “nos
eligió antes de la fundación del
mundo para que fuésemos santos y
sin mancha en su presencia por el
amor” (Ef 1,4).



Es interesante ese texto en latín,
porque cuando dice “sin mancha”,
aunque significa lo mismo, dice:
“inmaculados”. Nosotros
“inmaculados”, realmente, no somos
inmaculados, sino que nos llama a
que lleguemos a ser inmaculados. ¿Y
cómo? Por el amor, dice. Por el
amor... Por eso, esa llamada
universal a la santidad que san
Josemaría predicó desde siempre –y
que el Concilio Vaticano II recogió
con solemnidad– no es una santidad
de no tener defectos, de ser super
perfectos o para estar en un museo...
Es más bien la santidad que consiste
en el amor, en la plenitud del amor.
Porque podremos con la gracia de
Dios amar a Dios cada vez más, a
pesar de nuestras limitaciones,
aunque sigamos teniendo defectos y
limitaciones: amar a Dios y amar a
los demás.

Benedicto XVI, en la encíclica “Deus
Caritas est”, se preguntaba: ¿es



posible amar a Dios a quien no
vemos? Ciertamente, podría haber
hecho una exposición filosófica y
teológica para responder a esta
pregunta, pero se limitó a la
respuesta sintética fundamental. ¿Es
posible amar a Dios a quien no
vemos? En realidad, “Dios se ha
hecho visible en Jesucristo”. Ahí
tenemos que volcarnos: en
contemplar al Señor, a Jesucristo, en
el Evangelio, en nuestra misma
oración personal. Porque también así
podremos tener la fuerza de querer
más a los demás, también de imitar a
la Virgen santísima.

Es impresionante cómo,
inmediatamente después de la
Anunciación, inmediatamente
después de haberse hecho –con ese 
fíat!– Madre de Dios, lo primero que,
podremos decir así, se le ocurre a la
Virgen es pensar en su prima.
Porque el ángel le había dicho que su
prima estaba esperando un niño,



pero no le había dicho que fuese a
verla. Aquello era un signo de la
omnipotencia de Dios, porque era
una prima ya anciana. Y la Virgen
enseguida se da cuenta de que su
prima necesitaría ayuda y se pone en
camino. Y se pone en camino no para
dar un saludo, para estar unas horas
o unos días. ¡Está meses, meses…!

Vamos a pedirle a la Virgen que ella
nos obtenga del Señor una gracia que
nos mueva, primero, a descubrir las
necesidades de los demás y, después,
a tener la decisión, el deseo y la
eficacia para servir, para ayudar,
para sentir las necesidades de los
demás como nuestras.

Y vemos a la Virgen Inmaculada,
fruto de esa plenitud de gracia, cómo
también sabe descubrir las
necesidades en Caná. Están invitados
el Señor, sus discípulos y la Virgen a
aquellas bodas. La Virgen es la única
que se da cuenta de que está faltando



el vino. Podemos decir: es una cosa
tan material… pero era importante
para los novios, para que no
quedasen mal. La Virgen descubre
hasta esas pequeñas cosas y es por
amor, por su plenitud de gracia.

Madre, nosotros no tenemos una
plenitud de gracia, pero queremos
con tu ayuda parecernos a ti para así
parecernos más a Jesucristo.
Prepararnos para recibir en este
Adviento el regalo de la nueva
Navidad, haciendo que nuestra vida
sea un regalo para los demás, y
especialmente para los que más lo
necesiten. Hay tantas personas que
viven solas, tantos enfermos, gente
aislada, tantas personas que por la
pandemia están sufriendo serias
dificultades económicas, en sus
familias.

Acudimos, para terminar, a la
mediación materna de María, para
que ella nos guíe con José también en



nuestro camino hacia ese Belén
constante de nuestro encuentro
personal con Jesucristo.

[1]S. León Magno, Sermón 12 sobre la
pasión del Señor, 3, 7: PL 54, 357

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-
opus-dei-advento-2020/ (08/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/
https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-opus-dei-advento-2020/

	Áudio de Mons. Ocáriz: “Preparar o presente do novo Natal durante o Advento”

