
opusdei.org

Áudio do prelado no
terceiro aniversário
da sua nomeação

No terceiro aniversário da
nomeação de Mons. Fernando
Ocáriz como Prelado do Opus
Dei, oferecemos o áudio de uma
meditação (15 minutos),
pregada no dia 27 de outubro
de 2019, sobre a necessidade de
rezar com Jesus.

23/01/2020



Tradução. Meditação do Prelado do
Opus Dei

A Obra está nas nossas mãos, para
percorrer cada dia esta corrida –
uma corrida sem pressa, sem
nervosismo, mas uma corrida – de
progresso, de fazer as coisas até o
fim, os trabalhos, de tentar, embora
muitas vezes não consigamos, mas
com o esforço de chegar ao cursum
consummavi todos os dias.

E para isso é necessário, sobretudo –
sabemos muito bem disso e tentamos
viver assim –, a arma, a grande arma
que temos, que é a oração. Quantas
vezes o nosso Padre [São Josemaria]
falou-nos assim. Em uma das
“campanadas” de junho de 73, dizia-
nos mais uma vez: “Oração: essa é a
nossa força; nunca tivemos nenhuma
outra arma”. Quando nosso Padre
escrevia isto, praticamente no final
da sua vida aqui na Terra – dois anos
antes de sua partida para o céu –



quando dizia que “nunca tivemos
nenhuma outra arma”, poderia estar
pensando nas grandes batalhas que
teve que enfrentar em sua vida, e
tinha este convencimento de que a
arma havia sido a oração. Portanto,
para nós a arma é também a oração:
“Nunca tivemos outra”, diz o nosso
Padre, “e nunca teremos outra”. A
oração.

Hoje, no Evangelho da Missa, vamos
ler: “Naquele tempo, para alguns que
confiavam na sua própria justiça e
desprezavam os outros, Jesus contou
esta parábola: “Dois homens subiram
ao templo para orar. Um era fariseu,
o outro publicano – conhecemos bem
a parábola. O fariseu, de pé, orava
assim em seu íntimo: ‘Deus, eu te
agradeço porque não sou como os
outros, ladrões, desonestos,
adúlteros, nem como este publicano.
Jejuo duas vezes por semana e pago o
dízimo de toda a minha renda’. “



Poderia parecer que é uma oração
válida: agradecer a Deus, reconhecer
que não se é ladrão, nem injusto,
nem adúltero; e, além disso, dizer:
“eu te agradeço precisamente por
isto”, reconhecer que se jejua duas
vezes por semana, que se paga tudo o
que se deve, etc. “O publicano,
porém, ficou a distância e nem se
atrevia a levantar os olhos para o
céu; mas batia no peito, dizendo:
‘Meu Deus, tem compaixão de mim,
que sou pecador!’” –E conhecemos
bem a conclusão do Senhor: “Eu vos
digo: este último voltou para casa
justificado, mas o outro não. Pois
quem se exalta será humilhado, e
quem se humilha será exaltado”.

A oração é a nossa arma, e tem de ser
uma oração humilde. Uma oração
humilde, precisamente porque
precisamos, porque sentimos
realmente a necessidade da oração.
Que nos dirijamos à oração com uma
alma aberta, necessitada da ajuda do



Senhor para tudo. Precisamos de
ajuda para tudo, para dar valor
sobrenatural a todas as nossas obras.

Sim, devemos também agradecer a
Deus, mas agradecer a Deus pelas
coisas boas da nossa vida, porque
tudo é dom d'Ele. Mas
inseparavelmente temos de lhe pedir
perdão, e temos de lhe pedir ajuda.
Vem imediatamente à mente a
oração de Dom Álvaro: “Obrigado,
perdão, ajuda-me mais”, que resume
realmente a essência da nossa
oração. Que é agradecer muito a
nosso Senhor por tudo o que Ele nos
dá, que é muito mais do que
sabemos, do que sentimos. É também
pedir perdão nós, por todas as coisas
más que estão acontecendo no
mundo. E pedir-lhe ajuda, porque
temos consciência de que precisamos
da sua ajuda, Senhor, para tudo. E
isso não nos entristece, mas, pelo
contrário, dá-nos segurança. Porque
não podemos nem queremos contar



somente com as nossas próprias
forças. Contamos com a sua força,
com a sua ajuda.

Uma oração que é a nossa arma, a
nossa força, porque nunca tivemos
outra, nem teremos outra. Quer dizer
que deve ser algo muito constante,
na nossa vida e no nosso dia. Esse
terminar, chegar ao fim de cada dia,
deve ser também uma corrida de
oração: preencher o nosso dia com a
oração, na medida em que a nossa
fraqueza o permitir, mas sempre
com desejo. Oportet semper orare et
non deficitere[1]: é necessário orar
sempre sem jamais deixar de fazê-lo.

Já faz muito tempo que estamos
tentando ser almas de oração. E nos
falta tanto, às vezes, depois de tantos
anos, sentimos ter que dizer ao
Senhor, como naquele ponto de
Caminho: “Senhor, não sei fazer
oração!” E então pedimos ao Senhor,
também dizemos isso agora com os



apóstolos: Domine, doce nos orare,
ensina-nos a orar![2] Porque
precisamos aprender mais. Temos
que crescer mais em ser almas de
oração. Ensina-nos, Senhor: Doce nos
orare! Ensina-nos a rezar.

E a resposta do Senhor, que lemos no
Evangelho, que Ele deu aos
apóstolos, Ele também dá a nós:
“Quando orardes, dizei: 'Pai nosso'”.
É a filiação divina, porque a oração é
expressão necessária da filiação
divina. Não é apenas algo muito
bom: é saber que somos filhas e
filhos de Deus em Cristo,
identificados com Jesus Cristo, o
Unigênito de Deus Pai, Ele, que é o
Verbo eterno, é a sua Palavra eterna:
é a sua oração. Saber-nos filhos, ser
filhos e filhas leva-nos a esse – com
palavras e sem palavras – nos
dirigirmos ao Senhor: Pai, Abba
Pater! Abba Pater! O nosso Padre
teve de exclamar tantas vezes, em
momentos tão difíceis, esse Abba



Pater, Abba, Abba... Pai, Papai, com
confiança filial. E assim deve ser a
nossa oração, cheia de confiança. A
confiança de sermos filhas e filhos
pequenos, que precisamos tudo do
nosso Deus Pai.

Uma oração, portanto, confiante,
simples; também sincera. Sincera
para nos colocarmos diante do
Senhor como somos. Uma oração que
tantas vezes – deve ser, e é – petição:
porque precisamos disso. O Senhor
quer que Lhe peçamos – não porque
Ele precise saber as nossas
necessidades, Ele conhece-as melhor
do que nós – mas quer que Lhe
peçamos porque isso é bom para nós,
porque nos faz abrir as nossas almas
para estarmos mais dispostos a
receber precisamente aquilo que
estamos pedindo. “Pedi e recebereis”,
peçam e receberão.

Também devemos ter esta fé, este 
cursum consummavi, fidem servavi.



Que ao longo do dia possamos dizer –
também no final –, queremos poder
dizer que mantivemos a fé,
precisamente também nisto: que
confiamos no Senhor para Lhe pedir
tudo, para nos dirigirmos a Ele.
Mesmo nas coisas mais corriqueiras,
pedir a sua ajuda.

Pedir a sua ajuda também,
logicamente, colocando os meios.
Colocando os meios do nosso
trabalho, do nosso esforço, colocando
tudo o que pudermos para conseguir
fazer as coisas. Mesmo se pedirmos –
e devemos pedir ajuda ao Senhor.
Porque às vezes nós oramos pedindo
coisas ao Senhor, mas falta fazer o
que pudermos.

A primeira leitura da Missa de hoje,
com palavras do Antigo Testamento –
do Eclesiástico – fala precisamente
disto, de que o nosso Senhor ouve a
nossa oração. Temos que ter esta fé
de que o Senhor nos ouve. Diz:



“escuta, sim, as súplicas dos
oprimidos; jamais despreza a súplica
do órfão, nem da viúva, quando
desabafa suas mágoas. Quem serve a
Deus como ele o quer, será bem
acolhido e suas súplicas subirão até
as nuvens”[3]. Toda oração, seja de
quem for. Especialmente a oração
daqueles que precisam mais. E nós
precisamos tanto, Senhor, da sua
ajuda: precisamos que nos ajude, até
nas coisas que mais achamos que
somos capazes de fazer sozinhos.

Precisamos da sua ajuda para tudo,
Senhor, e pedimos com esta
simplicidade que queremos ter, com
esta confiança de filhas e filhos
pequenos, convencidos de que com
Você podemos fazer tudo: Omnia
possum in eo qui me confortat,
podemos tudo com o Senhor. Por
isso, devemos ter também esta
segurança do impossível, porque
com Ele podemos. Poderemos fazer
avançar a nossa vida interior, a



nossa luta pela santidade, o trabalho
apostólico em todo o mundo.
Estamos fazendo a Obra em todo o
mundo, porque é Senhor quem a faz,
através de nossas obras e
principalmente através da nossa
oração.

Uma oração que tem tantos
momentos – que são, e queremos que
sejam habituais – de contemplação,
de ver o Senhor em tudo: junto de
nós, conosco, em nós. Uma oração
que também aumentará o nosso
desejo de contemplar o rosto de
Cristo, esse vultum tuum Domine
requiram! Que o nosso Padre repetia.
“Senhor, quero vê-lo!” Não porque
queiramos morrer já, para vê-lo –
também queremos vê-lo no final da
nossa vida, claro – mas queremos vê-
lo também, Senhor, todos os dias: vê-
lo presente conosco, vê-lo nos outros,
vê-lo nas circunstâncias do trabalho,
do descanso, da vida em família. Vê-
lo conosco, e junto a isto queremos,



Senhor, como também dizia o nosso
Padre, “saber que somos
contemplados por Você”.

Isto também é a contemplação, a
vida de oração: não só ver o Senhor,
mas saber que somos contemplados
por Ele. Nosso Padre dizia assim em
uma de suas homilias: “Saber que
somos contemplados amorosamente
por Deus, em todos os momentos”.

Realmente somos tão pequenos,
Senhor, que precisamos que seja
Você a nos fazer vê-lo, e que nos faça
vê-lo assim: contemplando-nos,
amorosamente, continuamente.
Assim, alcançaremos algo tão
maravilhoso como transformar tudo
em oração: concretamente o
trabalho. Nosso Padre dizia em uma
de suas cartas: “Realizem, pois, o seu
trabalho, sabendo que Deus o
contempla. E o nosso Padre continua:
“portanto a nossa tarefa deve ser
uma tarefa santa e digna d’Ele: não



só terminada até o último detalhe –
esse cursum consummavi, em cada
coisa, em cada trabalho, em cada dia
–, não só terminada até o detalhe,
mas realizada com retidão moral,
com honradez, com nobreza, com
lealdade, com justiça. Então, o
trabalho profissional – e todo o nosso
trabalho é profissional – não só é
íntegro e santo, mas se torna
oração”[4].

Ajude-nos, Senhor, nós pedimos por
intercessão do nosso Padre, que nos
deu este espírito, este dinamismo.
Ajude-nos a tornar isto realidade:
que realizemos o nosso trabalho
sabendo que Você, Senhor, nos
contempla. Assim, isto nos ajudará a
fazê-lo com mais alegria, com mais
esforço, com mais segurança;
também com mais sacrifício quando
custa, com mais alegria. Por isso a
sua contemplação de nós, Senhor, é
isso: contemplação amorosa.
Contemplar Jesus Cristo.



E podemos dirigir o nosso
pensamento, a nossa oração, agora, à
Santíssima Virgem. Como Nossa
Senhora contemplaria o Senhor!
Peçamos-lhe, sabendo que somos
fracos, mas pedindo precisamente a
sua ajuda, para querer e realizar
mais a oração na nossa vida: ser
almas de oração. Para viver em nossa
vida essa fidelidade diária, que nos
leve a terminar cada dia tendo
terminado a nossa corrida diária,
mantendo a fé, mantendo a
fidelidade. E, consequentemente,
mantendo também a alegria. Porque
fidelidade é felicidade, também nos
explicava o nosso Padre. E sempre
vimos o nosso Padre assim: contente,
precisamente pela sua fidelidade ao
Senhor, pela sua união com o Senhor,
apesar dos muitos sofrimentos que
teve de enfrentar na sua vida.

Mãe nossa, pedimos que nos ajude a
terminar a nossa oração, que nos
ajude nisto: ser mais almas de



oração, e terminar cada dia, podendo
dizer aquele cursum consummavi,
fidem servavi.

[1] Lc 18,1.

[2] Lc 11,1.

[3] Eclo 35, 15b-17. 20-22a

[4] São Josemaria, Carta 15 de
Outubro de 1948, n.º 26.

Texto original em espanhol

Transcripción del audio.
Meditación del prelado del Opus
Dei, 27.10.2019

Tenemos la Obra en nuestras manos,
para cada día recorrer esa carrera —
carrera sin prisa, sin nerviosismo,



pero carrera— de progreso, de llegar
hasta el final de las cosas, de los
trabajos, de intentarlo, aunque
muchas veces no lo consigamos, pero
con el empeño por llegar al cursum
consummavi cada día.

Y para eso es necesario, sobre todo, 
—lo sabemos muy bien y
procuramos vivir así—, el arma, la
gran arma que tenemos, que es la
oración. Cuantas veces nuestro Padre
[san Josemaría] nos lo ha dicho así.
En una de las campanadas del año
73, de junio, nos decía una vez más:
“La oración: ésa es nuestra fuerza, no
hemos tenido nunca otra arma”.
Cuando esto lo escribía nuestro
Padre, prácticamente al final de su
vida aquí en la tierra —dos años
antes de su marcha al Cielo—,
cuando decía que “no hemos tenido
nunca otra arma”, podría pensar en
las grandes batallas que tuvo que
librar en su vida, y tenía ese
convencimiento de que el arma



había sido la oración. Por eso, para
nosotros también el arma es la
oración: “Nunca hemos tenido otra”,
dice nuestro Padre, “y nunca
tendremos otra”. La oración.

Hoy, en el evangelio de la Misa,
leeremos: “En aquel tiempo, a
algunos que, teniéndose por justos,
se sentían seguros de sí mismos y
despreciaban a los demás, dijo Jesús
esta parábola: ‘Dos hombres
subieron al templo a orar. Uno era
fariseo; el otro, un publicano —ya
conocemos bien la parábola—. El
fariseo, erguido, oraba así en su
interior: ¡Oh Dios!, te doy gracias,
porque no soy como los demás:
ladrones, injustos, adúlteros; ni como
ese publicano. Ayuno dos veces por
semana y pago el diezmo de todo lo
que tengo’”.

Podría parecer que es una oración
válida: dar gracias a Dios, el
reconocer que uno no es ni ladrón, ni



injusto ni adultero; y, además, decir:
“Te doy gracias precisamente por
esto”, reconocer que ayuna dos veces
por semana, que paga todo lo que
debe, etc. “El publicano, en cambio,
se quedó atrás y no se atrevía ni a
levantar los ojos al cielo; sólo se
golpeaba el pecho, diciendo: ‘¡Oh
Dios!, ten compasión de este
pecador’”. —Y sabemos bien la
conclusión del Señor: “Os digo que
éste bajó a su casa justificado, y
aquél no. Porque todo el que se
enaltece será humillado, y el que se
humilla será enaltecido”.

La oración es nuestra arma, y tiene
que ser una oración humilde. Una
oración humilde, precisamente
porque necesitamos, porque
sintamos realmente la necesidad de
la oración. Que acudamos a la
oración con el alma abierta,
necesitada de la ayuda del Señor
para todo. Para todo necesitamos



ayuda, para dar valor sobrenatural a
todas nuestras obras.

Sí, debemos también dar gracias a
Dios, pero dar gracias a Dios por las
cosas buenas que hay en nuestra
vida, porque todo son don suyo. Pero
inseparablemente tenemos que
pedirle perdón, y tenemos que
pedirle ayuda. Me viene enseguida a
la cabeza esa oración de don Álvaro:
“Gracias, perdón, ayúdame más”, que
realmente resume la esencia de
nuestra oración. Que es darle
muchas gracias al Señor por todo lo
muchísimo que nos da, mucho más
de lo que sabemos, de lo que
experimentamos. También pedirle
perdón por nosotros, por todas las
cosas que pasan malas en el mundo.
Y pedirle ayuda, porque tenemos
conciencia de que necesitamos tu
ayuda, Señor, para todo. Y eso no nos
entristece, sino al revés, nos da
seguridad. Porque no podemos ni
queremos contar sólo con nuestras



fuerzas. Contamos con tu fuerza, con
tu ayuda.

Una oración que es nuestra arma,
nuestra fuerza, porque no hemos
tenido nunca otra, ni tendremos otra.
Quiere decir que debe ser algo muy
constante, en nuestra vida y en
nuestro día. En ese consumar, llegar
al final de cada día, tiene que ser
también una carrera de oración:
llenar nuestro día de oración, en la
medida en que nuestra debilidad lo
permite, pero siempre con el deseo. 
Oportet semper orare et non
deficere[1]: es preciso orar siempre y
no desfallecer.

Estamos intentando ser almas de
oración, desde hace ya mucho
tiempo. Y nos falta tanto, a veces lo
experimentamos, después de tantos
años, de tener que decirle al Señor,
como ese punto de Camino: “¡Señor,
que no sé hacer oración!” Y entonces
le pedimos al Señor, se lo decimos



ahora también con los apóstoles: 
Domine, doce nos orare! ¡Enséñanos a
rezar![2] Porque necesitamos
aprender más. Tenemos que crecer
más en ser almas de oración.
Enséñanos tú, Señor: Doce nos orare!
Enséñanos a rezar.

Y la contestación del Señor que
leemos en el Evangelio que les dió a
los apóstoles, nos la da a nosotros
también: “Cuando os pongáis a rezar,
habéis de decir « Padre nuestro»”. Es
la filiación divina, porque la oración
es expresión necesaria de la filiación
divina. No es sólo algo muy bueno: es
que es sabernos hijas e hijos de Dios
en Cristo, identificados con
Jesucristo, el Unigénito de Dios
Padre, Él, que es el Verbo eterno, es
la Palabra eterna: es su oración.
Sabernos hijos, ser hijos e hijas nos
lleva a ese —con palabras y sin
palabras— dirigirnos al Señor: Padre,
Abba Pater! Abba Pater! Tantas veces
nuestro Padre tuvo que exclamar, en



momentos tan difíciles, ese Abba
Pater, Abba, Abba… Padre, papá, con
confianza filial. Y así debe ser
nuestra oración, llena de confianza.
La confianza de ser hijas y de hijos
pequeños, que todo lo necesitamos
de nuestro Padre Dios.

Una oración, por tanto, confiada,
sencilla; también sincera. Sincera
para ponernos delante del Señor tal
como somos. Una oración que tantas
veces —debe ser y es— petición:
porque lo necesitamos. El Señor
quiere que le pidamos —no porque
necesite saber nuestras necesidades,
las sabe mejor que nosotros— pero
quiere que se lo pidamos porque eso
nos viene bien, porque nos hace
abrir el alma para estar más
dispuestos a recibir precisamente lo
que le pedimos. “Pedid y recibiréis”,
pedid y recibiréis.

Tenemos que tener también esta fe,
este cursum consumavi, fidem



servavi. Que a lo largo del día
podamos decir —también al final—,
queremos poder decir que hemos
mantenido la fe, precisamente
también en esto: en que nos hemos
fiado del Señor para pedirle todo,
para acudir a Él. Hasta en las cosas
más ordinarias, pedir su ayuda.

Pedir su ayuda también lógicamente
poniendo los medios. Poniendo los
medios de nuestro trabajo, de
nuestro esfuerzo, poniendo de
nuestra parte todo lo que podemos
para sacar adelante las cosas.
Aunque pidamos —y debamos pedir
ayuda al Señor. Porque a veces
rezamos pidiendo las cosas al Señor,
pero nos falta poner por nuestra
parte lo que podemos.

La primera lectura de la Misa de hoy,
con palabras del Antiguo testamento 
—del Eclesiástico— nos habla
precisamente de esto, de que el Señor
escucha nuestra oración. Tenemos



que tener esta fe de que el Señor nos
escucha. Dice: “escucha las súplicas
del oprimido, no desoye los gritos del
huérfano, ni de la viuda cuando
repite sus ruegos, su queja. Los gritos
del pobre atraviesan las nubes”[3].
Toda la oración, sea de quien sea.
Especialmente la oración de quien
más lo necesita. Y nosotros
necesitamos tanto, Señor, que nos
ayudes: necesitamos que nos ayudes
hasta en las cosas que más nos
parece que somos capaces de hacer
solos.

Para todo necesitamos tu ayuda,
Señor, y te la pedimos con esta
sencillez que queremos tener, con
esta confianza de hijas y de hijos
pequeños, convencidos de que
contigo lo podemos todo: Omnia
possum in eo qui me confortat, todo lo
podemos con el Señor. Por eso,
tenemos que tener también la
seguridad de lo imposible, porque
con Él lo podremos. Podremos sacar



adelante nuestra vida interior,
nuestra lucha por la santidad, la
labor apostólica en todo el mundo.
Estamos haciendo la Obra en todo el
mundo, porque es el Señor el que la
hace, a través de nuestras obras, y
principalísimamente a través de
nuestra oración.

Una oración que tiene tantos
momentos —que son y queremos que
sean habituales— de contemplación,
de ver al Señor en todo: junto a
nosotros, con nosotros, en nosotros.
Una oración que aumentará también
nuestro deseo de contemplar el
rostro de Cristo, ese vultum tuum
Domine requiram! que repetía
nuestro Padre: “Señor, ¡que quiero
verte! ¡Que quiero verte!”. No
porque queramos ya morirnos para
verle —también queremos verle al
final de nuestra vida, por supuesto
—, pero queremos verte, Señor, cada
día también: verte presente con
nosotros, verte en los demás, verte



en las circunstancias del trabajo, del
descanso, de la vida en familia. Verte
con nosotros, y junto a esto,
queremos Señor —como también
decía nuestro Padre— “sabernos
contemplados por Ti”.

Eso es también la contemplación, la
vida de oración: no sólo ver al Señor,
sino sabernos contemplados por Él.
Así decía nuestro Padre en una de
sus homilías: “Sabernos
contemplados amorosamente por
Dios a todas horas”.

Realmente somos tan poca cosa,
Señor, que necesitamos que seas Tú
que nos hagas verte, y que nos hagas
verte así: contemplándonos Tú a
nosotros, amorosamente,
continuamente. Así alcanzaremos
algo tan estupendo como es el
convertir todo en oración: el trabajo,
concretamente. Decía nuestro Padre
en una de sus cartas: “Realizad pues
vuestro trabajo sabiendo que Dios lo



contempla”. Y continúa nuestro
Padre: “Ha de ser la nuestra, por
tanto, tarea santa y digna de Él: no
sólo acabada hasta el detalle, —ese 
cursum consummavi, en cada cosa,
en cada trabajo, en cada día—, no
solo acabada hasta el detalle, sino
llevada a cabo con rectitud moral,
con hombría de bien, con nobleza,
con lealtad, con justicia. Entonces, el
trabajo profesional —y todo nuestro
trabajo es profesional— no solo es
recto y santo, sino que se convierte
en oración”.[4]

Ayúdanos Señor —te lo pedimos por
intercesión de nuestro Padre, que
nos ha dado este espíritu, este
empuje—, ayúdanos a que sea
verdad esto: que realicemos nuestro
trabajo sabiendo que tú Señor nos
contemplas. Así, eso nos ayudará a
hacerlo con más alegría, con más
empeño, con más seguridad; también
con más sacrificio cuando cuesta, con
más alegría. Por eso, la



contemplación tuya de nosotros,
Señor, es eso: contemplación
amorosa. Contemplar a Jesucristo.

Y podemos dirigir nuestro
pensamiento, nuestra oración, ahora
a la Virgen Santísima. ¡Cómo
contemplaría la Virgen al Señor!
Vamos a pedirle a Ella —sabiéndonos
débiles, pero pidiéndole su ayuda
precisamente— para querer y
realizar más en nuestra vida la
oración: el ser almas de oración. Para
vivir en nuestra vida esa fidelidad
diaria, que nos lleve a concluir cada
día habiendo concluido la carrera
diaria, manteniendo la fe,
manteniendo la fidelidad. Y, en
consecuencia, también manteniendo
la alegría. Porque fidelidad es
felicidad, también así nos lo
explicaba nuestro Padre. Y así lo
hemos visto siempre a nuestro Padre:
contento, precisamente por su
fidelidad al Señor, por su unión con



el Señor, a pesar de tanto sufrimiento
que tuvo que afrontar en su vida.

Madre nuestra, te pedimos para
terminar nuestra oración, que nos
ayudes a esto: a ser más almas de
oración, y a terminar cada día
pudiendo decir ese cursum
consummavi, fidem servavi.

[1] Lucas 18, 1

[2] Lucas 11, 1

[3] Eclesiástico 35, 15b-17. 20-22a

[4] San Josemaría, Carta 15-X-1948, n.
26

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/audio-

https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-3-aniversario-nomeacao/
https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-3-aniversario-nomeacao/


prelado-3-aniversario-nomeacao/
(11/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/audio-prelado-3-aniversario-nomeacao/

	Áudio do prelado no terceiro aniversário da sua nomeação

