
opusdei.org

Através do deserto,
Deus guia-nos para a
liberdade

Mensagem do Santo Padre
Francisco para a Quaresma de
2024

05/02/2024

Queridos irmãos e irmãs!

Quando o nosso Deus Se revela,
comunica liberdade: "Eu sou o
Senhor, teu Deus, que te fiz sair da
terra do Egito, da casa da
servidão" (Ex 20, 2). Assim inicia o
Decálogo dado a Moisés no Monte



Sinai. O povo sabe bem de que êxodo
Deus está a falar: traz ainda gravada
na sua carne a experiência da
escravidão. Recebe as «dez palavras»
no deserto como caminho de
liberdade. Nós chamamos-lhes
«mandamentos», fazendo ressaltar a
força amorosa com que Deus educa o
seu povo; mas, de facto, a chamada
para a liberdade constitui um
vigoroso apelo. Não se reduz a um
mero acontecimento, mas
amadurece ao longo dum caminho.
Como Israel no deserto tinha ainda
dentro de si o Egito (vemo-lo muitas
vezes lamentar a falta do passado e
murmurar contra o céu e contra
Moisés), também hoje o povo de Deus
traz dentro de si vínculos opressivos
que deve optar por abandonar.
Damo-nos conta disto, quando nos
falta a esperança e vagueamos na
vida como em terra desolada, sem
uma terra prometida para a qual
tendermos juntos. A Quaresma é o
tempo de graça em que o deserto



volta a ser – como anuncia o profeta
Oseias – o lugar do primeiro amor
(cf. Os 2, 16-17). Deus educa o seu
povo, para que saia das suas
escravidões e experimente a
passagem da morte à vida. Como um
esposo, atrai-nos novamente a Si e
sussurra ao nosso coração palavras
de amor.

O êxodo da escravidão para a
liberdade não é um caminho
abstrato. A fim de ser concreta
também a nossa Quaresma, o
primeiro passo é querer ver a
realidade. Quando o Senhor, da sarça
ardente, atraiu Moisés e lhe falou,
revelou-Se logo como um Deus que
vê e sobretudo escuta: «Eu bem vi a
opressão do meu povo que está no
Egito, e ouvi o seu clamor diante dos
seus inspetores; conheço, na verdade,
os seus sofrimentos. Desci a fim de o
libertar das mãos dos egípcios e de o
fazer subir desta terra para uma
terra boa e espaçosa, para uma terra



que mana leite e mel» (Ex 3, 7-8).
Também hoje o grito de tantos
irmãos e irmãs oprimidos chega ao
céu. Perguntemo-nos: E chega
também a nós? Mexe conosco?
Comove-nos? Há muitos fatores que
nos afastam uns dos outros, negando
a fraternidade que originariamente
nos une.

Na minha viagem a Lampedusa, à
globalização da indiferença
contrapus duas perguntas, que se
tornam cada vez mais atuais: «Onde
estás?» (Gn 3, 9) e «Onde está o teu
irmão?» (Gn 4, 9). O caminho
quaresmal será concreto, se,
voltando a ouvir tais perguntas,
confessarmos que hoje ainda
estamos sob o domínio do Faraó. É
um domínio que nos deixa exaustos e
insensíveis. É um modelo de
crescimento que nos divide e nos
rouba o futuro. A terra, o ar e a água
estão poluídos por ele, mas as
próprias almas acabam



contaminadas por tal domínio. De
facto, embora a nossa libertação
tenha começado com o Batismo,
permanece em nós uma inexplicável
nostalgia da escravatura. É como
uma atração para a segurança das
coisas já vistas, em detrimento da
liberdade.

Quero apontar-vos, na narração do
Êxodo, um detalhe de não pequena
importância: é Deus que vê, que Se
comove e que liberta, não é Israel
que o pede. Com efeito, o Faraó
extingue também os sonhos, rouba o
céu, faz parecer imutável um mundo
onde a dignidade é espezinhada e os
vínculos autênticos são negados. Por
outras palavras, o Faraó consegue
vincular-nos a ele. Perguntemo-nos:
Desejo um mundo novo? E estou
disposto a desligar-me dos
compromissos com o velho? O
testemunho de muitos irmãos bispos
e dum grande número de agentes de
paz e justiça convence-me cada vez



mais de que aquilo que é preciso
denunciar é um défice de esperança.
Trata-se de um impedimento a
sonhar, um grito mudo que chega ao
céu e comove o coração de Deus.
Assemelha-se àquela nostalgia da
escravidão que paralisa Israel no
deserto, impedindo-o de avançar. O
êxodo pode ser interrompido: não se
explicaria doutro modo porque é que
tendo uma humanidade chegado ao
limiar da fraternidade universal e a
níveis de progresso científico,
técnico, cultural e jurídico capazes de
garantir a todos a dignidade, tateie
ainda na escuridão das
desigualdades e dos conflitos.

Deus não Se cansou de nós.
Acolhamos a Quaresma como o
tempo forte em que a sua Palavra
nos é novamente dirigida: «Eu sou o
Senhor, teu Deus, que te fiz sair da
terra do Egito, da casa da
servidão» (Ex 20, 2). É tempo de
conversão, tempo de liberdade. O



próprio Jesus, como recordamos
anualmente no primeiro domingo da
Quaresma, foi impelido pelo Espírito
para o deserto a fim de ser posto à
prova na sua liberdade. Durante
quarenta dias, tê-Lo-emos diante dos
nossos olhos e conosco: é o Filho
encarnado. Ao contrário do Faraó,
Deus não quer súbditos, mas filhos. O
deserto é o espaço onde a nossa
liberdade pode amadurecer numa
decisão pessoal de não voltar a cair
na escravidão. Na Quaresma,
encontramos novos critérios de juízo
e uma comunidade com a qual
avançar por um caminho nunca
percorrido.

Isto comporta uma luta: assim no-lo
dizem claramente o livro do Êxodo e
as tentações de Jesus no deserto. Com
efeito, à voz de Deus, que diz «Tu és o
meu Filho amado» (Mc 1, 11) e «não
haverá para ti outros deuses na
minha presença» (Ex 20, 3),
contrapõem-se as mentiras do



inimigo. Mais temíveis que o Faraó
são os ídolos: poderíamos considerá-
los como a voz do inimigo dentro de
nós. Poder tudo, ser louvado por
todos, levar a melhor sobre todos:
todo o ser humano sente dentro de si
a sedução desta mentira. É uma
velha estrada. Assim podemos
apegar-nos ao dinheiro, a certos
projetos, ideias, objetivos, à nossa
posição, a uma tradição, até mesmo a
algumas pessoas. Em vez de nos pôr
em movimento, paralisar-nos-ão. Em
vez de nos fazer encontrar,
contrapor-nos-ão. Mas existe uma
nova humanidade, o povo dos
pequeninos e humildes que não
cedeu ao fascínio da mentira.
Enquanto os ídolos tornam mudos,
cegos, surdos, imóveis aqueles que os
servem (cf. Sal 115, 4-8), os pobres
em espírito estão imediatamente
disponíveis e prontos: uma força
silenciosa de bem que cuida e
sustenta o mundo.



É tempo de agir e, na Quaresma, agir
é também parar: parar em oração,
para acolher a Palavra de Deus, e
parar como o Samaritano em
presença do irmão ferido. O amor de
Deus e o do próximo formam um
único amor. Não ter outros deuses é
parar na presença de Deus, junto da
carne do próximo. Por isso, oração,
esmola e jejum não são três
exercícios independentes, mas um
único movimento de abertura, de
esvaziamento: lancemos fora os
ídolos que nos tornam pesados, fora
os apegos que nos aprisionam. Então
o coração atrofiado e isolado
despertará. Para isso há que
diminuir a velocidade e parar. Assim
a dimensão contemplativa da vida,
que a Quaresma nos fará
reencontrar, mobilizará novas
energias. Na presença de Deus,
tornamo-nos irmãs e irmãos,
sentimos os outros com nova
intensidade: em vez de ameaças e de
inimigos encontramos companheiras



e companheiros de viagem. Tal é o
sonho de Deus, a terra prometida
para a qual tendemos, quando
saímos da escravidão.

A forma sinodal da Igreja, que
estamos a redescobrir e cultivar
nestes anos, sugere que a Quaresma
seja também tempo de decisões
comunitárias, de pequenas e grandes
opções contracorrente, capazes de
modificar a vida quotidiana das
pessoas e a vida de toda uma
coletividade: os hábitos nas compras,
o cuidado com a criação, a inclusão
de quem não é visto ou é desprezado.
Convido toda a comunidade cristã a
fazer isto: oferecer aos seus fiéis
momentos para repensarem os
estilos de vida; reservar um tempo
para verificarem a sua presença no
território e o contributo que
oferecem para o tornar melhor. Ai se
a penitência cristã fosse como aquela
que deixou Jesus triste! Também a
nós diz Ele: «Não mostreis um ar



sombrio, como os hipócritas, que
desfiguram o rosto para que os
outros vejam que eles jejuam» (Mt 6,
16). Pelo contrário, veja-se a alegria
nos rostos, sinta-se o perfume da
liberdade, irradie aquele amor que
faz novas todas as coisas, a começar
das mais pequenas e próximas. Isto
pode acontecer em toda a
comunidade cristã.

Na medida em que esta Quaresma
for de conversão, a humanidade
extraviada sentirá um estremeção de
criatividade: o lampejar duma nova
esperança. Quero dizer-vos, como aos
jovens que encontrei em Lisboa no
verão passado: «Procurai e arriscai;
sim, procurai e arriscai. Neste
momento histórico, os desafios são
enormes, os gemidos dolorosos:
estamos a viver uma terceira guerra
mundial feita aos pedaços. Mas
abracemos o risco de pensar que não
estamos numa agonia, mas num
parto; não no fim, mas no início dum



grande espetáculo. E é preciso
coragem para pensar assim» ( 
Discurso aos estudantes
universitários, 03/VIII/2023). É a
coragem da conversão, da saída da
escravidão. A fé e a caridade guiam
pela mão esta esperança menina.
Ensinam-na a caminhar e, ao mesmo
tempo, ela puxa-as para a frente. [1]

Abençoo-vos a todos vós e ao vosso
caminho quaresmal.

Roma – São João de Latrão, no I
Domingo do Advento, 3 de dezembro
de 2023.

FRANCISCO

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/atraves-do-
deserto-deus-guia-nos-para-a-liberdade/

(03/02/2026)

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-universitari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/speeches/2023/august/documents/20230803-portogallo-universitari.html
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/messages/lent/documents/20231203-messaggio-quaresima2024.html#_ftn1
https://opusdei.org/pt-br/article/atraves-do-deserto-deus-guia-nos-para-a-liberdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/atraves-do-deserto-deus-guia-nos-para-a-liberdade/
https://opusdei.org/pt-br/article/atraves-do-deserto-deus-guia-nos-para-a-liberdade/

	Através do deserto, Deus guia-nos para a liberdade

