
opusdei.org

“Atrairei tudo a
mim”

Publicamos a seguir a tradução
do estudo de Mons. Pedro
Rodriguez: “Omnia traham ad
meipsum”. O sentido de João 12,
32 na experiência espiritual de
Mons. Escrivá.

23/09/2024

No dia 7 de agosto de 1931, durante a
Santa Missa, ao elevar a Sagrada
Hóstia depois da consagração
eucarística, as palavras de São João,
cap. 12, v.32 ficaram gravadas a fogo
na alma de Josemaria Escrivá.



Vieram “a meu pensamento –
escreveu naquela mesma tarde – com
força e clareza extraordinárias”. Ele
as “ouviu” no contexto latino da
Vulgata: Et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum.
Tinha então 29 anos e ainda não
fazia três que havia fundado o Opus
Dei. A experiência daquela manhã
foi uma experiência mística de seu
espírito, semelhante a outras que
tinha havido – e continuaria a haver
– na vida do Servo de Deus. Refiro-
me à irrupção do divino em sua alma
sob a forma de loquelaou locutio
divina[1].A um primeiro movimento
de temor diante da Majestade de
Deus, seguiu-se a paz do “Ne timeas!
”, sou Eu. “E compreendi que serão
os homens e as mulheres de Deus
que levantarão a Cruz com as
doutrinas de Cristo sobre o pináculo
de toda atividade humana... E vi
triunfar o Senhor, atraindo a Si todas
as coisas”[2].



Josemaria Escrivá viveu esta
experiência sobrenatural, e assim o
explicou numerosas vezes, em um
contexto claramente fundacional,
quer dizer, em estrita relação com o
espírito da Obra que o Senhor lhe
tinha confiado. Em 2 de outubro de
1928 tinha “visto” o Opus Dei[3] e em
14 de fevereiro de 1930 ficou
sabendo que o Senhor queria
também as mulheres na Obra[4].
Agora, naquela manhã de agosto de
1931, Deus o fez entender com
insuspeitada profundidade o sentido
santificador e salvífico da tarefa
daqueles “homens e mulheres de
Deus”. A compreensão dessas
palavras de Cristo – que o Espírito
Santo lhe concedeu -, aparecia a seus
olhos como uma definição do espírito
e da missão do Opus Dei. Pode-se
dizer, em consequência, que essa
compreensão do texto bíblico – que
pregou continuamente desde então –
contribuiu de modo decisivo a
configurar sua concepção da vida



cristã no mundo e para conferir-lhe
um peculiar significado no
patrimônio espiritual da Igreja.
Constitui, por outro lado – a
compreensão de que estamos falando
–uma contribuição do Fundador do
Opus Dei para a incessante busca
eclesial do sentido pleno do texto de
João.

A experiência do dia 7 de agosto
presta-se à reflexão teológica em dois
momentos: por um lado, aparece a
própria palavra da Escritura,
pronunciada por Deus na alma do
Servo de Deus (veio “a meu
pensamento”) e, ao mesmo tempo,
“entendida” por ele com uma
incomum profundidade (“e
compreendi”). Foi-lhe concedido, por
outro lado, não apenas ouvir e 
compreender – a missão de que o
Senhor lhe encarregava – à luz do
texto de São João, mas ver o triunfo
de Cristo e o misterioso realizar-se da
obra salvífica a partir da Cruz.



Ambos os momentos aparecem,
obviamente, unidos naquele evento
espiritual. São, no entanto, de
natureza teológica diversa. Este
segundo momento, de profunda
natureza mística, orienta a reflexão
em uma linha que escapa, pelo
menos de modo imediato, à
tematização teológica. O primeiro,
pelo contrário, que foi objeto de
sucessivas meditações por parte do
próprio Fundador, é o que se oferece
diretamente ao discurso
propriamente teológico e que agora
nos interessa considerar, também em
seu duplo aspecto: a palavra ouvida
e, com ela, sua compreensão – que é
igualmente sobrenatural – fruto
daquela irrupção de Deus.

Isto quer dizer que uma reflexão
sobre a experiência do dia 7 de
agosto de 1931 deve ser basicamente
uma meditação teológico–bíblica, ao
fio da compreensão do mistério de
Cristo que foi concedida ao discípulo



amado: João, “o Teólogo”, como o
chama a Tradição. Acha-se nessa
linha, a meu ver, a mística
compreensão que Mons. Escrivá
alcançou destas palavras
evangélicas. Vejamos, pois, primeiro,
o texto bíblico e seu contexto; depois,
os textos nos quais o Servo de Deus
expressou sua compreensão;
finalmente o que ele “compreendeu”,
tematizado teologicamente.

I. O texto de São João e seu
contexto[5]

1. O texto de João 12, 32

O versículo que nos ocupa encontra-
se dentro de uma célebre seção do
Evangelho de João: João 12, 20-36.
Com ela São João conclui o ministério
público de Jesus e se dispõe a narrar,
a partir do capítulo 13, o que
aconteceu a partir daquela “noite
memorável”: o mistério da morte e
ressurreição do Senhor. A citada
seção antecipa o sentido salvífico



desse mistério, oferecendo-nos a
teologia da Cruz de João. A ocasião
destes desenvolvimentos surgiu com
o aparecimento daqueles gregos que
queriam ver Jesus (vv. 20-22). Mas,
logo a seguir, aqueles homens vão
permanecer como mero pano de
fundo: não se volta a falar deles. A
resposta de Jesus vai além: “É
chegada a hora para o Filho do
Homem ser glorificado” (v. 23). Toda
a seção é como um desenvolvimento
do sentido destas palavras. “Com
grande força criadora o evangelista
encontrou uma conclusão adequada
para o ministério público de Jesus: é
um olhar para a sua morte na cruz
(vv. 24.33), mas que ele considera
como a hora da “exaltação” do Filho
do homem (vv. 23.32) e, por
conseguinte, da glorificação e triunfo
de Jesus (vv. 31ss). Da morte brotará
a vida, como o evidencia a imagem
do grão de trigo (v. 24); e não só para
Jesus, mas para todos os que o
seguem e “servem” (v. 26). A



“glorificação” de Jesus se contempla
aqui principalmente em sua
fecundidade universal, na atração
que exerce sobre todos os homens
dispostos a crer. A vitória de Deus
sobre o adversário, o “senhor deste
mundo” (v. 31), converte-se em uma
vitória missionária no mundo
humano, como sublinha o
evangelista contemplando seu
próprio tempo. O enfrentamento
com o judaísmo persiste até a última
frase (vv. 34-36); a chamada à fé é
formulada, porém, de tal modo que
passa a ser um pedido atual para
todos os homens que suspiram pela
luz verdadeira entre as trevas do
mundo”[6].

Nesta sequência de ideias o v. 32 tem
uma força reveladora culminante: “E
quando eu for levantado (exaltatus
fuero) da terra, atrairei todos os
homens a mim”. Trata-se, com efeito,
de um dos textos mais
representativos de algo característico



do Quarto Evangelho, sublinhado por
toda a Tradição[7], a saber, que é
precisamente na Cruz que começa a
revelar-se a glória e o triunfo de
Cristo[8]. A exaltação, em nosso
versículo, refere-se, pois, de modo
imediato, à elevação de Cristo na
Cruz. Mas essa Cruz alçada sobre a
terra, embora não seja ainda
formalmente a glorificação de
Jesus[9], aponta cristologicamente
para a ressurreição e ascensão de
Jesus ao Pai, quer dizer à glorificação
de Cristo em sentido estrito; pois a
Cruz, sendo o lugar eminente da
obediência de Cristo ao Pai, constitui
por isso mesmo o caminho da
glorificação de Jesus, antecipando a
glória de Cristo aos olhos da fé[10].
Esta consideração comporta do ponto
de vista cristológico esta outra
consideração soteriológica: esta Cruz
é gloriosa porque nela se revela com
a máxima intensidade o mistério do
infinito amor de Deus à humanidade
e a toda a criação: “de tal modo Deus



amou o mundo, que lhe deu seu Filho
único” (Jo 3, 16); na Cruz o Pai
glorifica o Filho proclamando-o
Salvador do mundo. A salvação
alcançará o homem – e nele toda
criatura – através da “atração” que o
Salvador Crucificado exerce, atração
o poder de Cristo crucificado e
glorioso demonstra, que não é senão
a “expansão” de seu amor infinito, da
caridade do Pai e do Filho.[11] A Cruz
é gloriosa porque nela o inimigo foi
totalmente vencido, e a atração
(tractio) divina da Cruz não tem
outro limite, para dizê-lo com a
expressão de Schnackenburg, senão
“a resistência da incredulidade”[12].

O Fundador do Opus Dei “ouviu” o
versículo de João – como já vimos –
no sentido literal da Vulgata, tal
como a Igreja a lia e meditava então.
Segundo o texto grego que São
Jerônimo leu, a tractio divina exerce-
se sobre “tá pánta”, omnia, todas as
coisas (aspecto cósmico da



redenção). A lição crítica mais aceita
hoje – na Neovulgata também – lê 
pántas, omnes, todos os homens
(aspecto antropológico). Na verdade,
as duas leituras, solidamente
testemunhadas, são complementares:
uma inclui a outra. Segundo os
exegetas, o sentido teológico das duas
leituras é o mesmo[13].

2. João 3, 14 como contexto remoto

A doutrina de João 12, 32 está em
íntima relação com os outros lugares
do Evangelho de São João que
desenvolvem o tema “exaltação do
Filho do homem”, especialmente com
João 3, 14s: “Como Moisés levantou a
serpente no deserto, assim é preciso
que seja levantado o Filho do
Homem, para que todo aquele que
nele crer tenha vida eterna nele”. A
proximidade temática e espiritual
das duas passagens é tão clara, que
seu estudo conjunto nos parece
fundamental para a compreensão da



experiência do 7 de agosto. A
meditação cristã ao longo dos séculos
captou como ambos os textos se
iluminam mutuamente e se
recobrem um ao outro para revelar-
nos o mistério da exaltação
soteriológica de Cristo. O texto de
João 3 alude primeiramente ao
episódio de Num 21, 4-9 onde se
conta que os israelitas, que haviam
sido castigados com uma praga de
serpentes venenosas, ficavam
curados ao olhar a serpente de
bronze que o Senhor mandou que
Moisés erguesse. São João – como diz
São Cirilo de Alexandria – passa a
seguir “da história à tipologia”[14] e
serve-se do episódio – usado aqui
pela primeira e única vez no Novo
Testamento – para explicar o
mistério da Cruz de Cristo.

Jesus não diz, em nenhuma das duas
passagens, em que consiste a
exaltação da qual fala. O discípulo
amado entendeu isso depois e o fez



constar em João, 12, 33: Quando
falava de sua exaltação, Jesus referia-
se à morte com que ia morrer. Mas é
o próprio Jesus que diz
explicitamente em João 3, 15 a
finalidade última de sua exaltação na
Cruz: a salvação, a vida eterna. Por
outro lado, cada uma dessas
passagens situa, entre o fato da
exaltação – a Cruz – e a finalidade
última – a vida eterna –, uma
realidade intermediária, que aparece
como a finalidade próxima da
exaltação. Em João 12, 32 essa
realidade é a tractio da Cruz. A
exaltação é o caminho pelo qual
Jesus atrai a si todos e todas as
coisas: essa atração que Cristo exerce
da Cruz é o que leva o homem à
salvação, à vida eterna. Em João 3,
14, pelo contrário, é Cristo que é
exaltado na Cruz, colocado no alto,
precisamente para que possa ser
olhado e visto pelos homens.
Entende-se que se trata do olhar que
leva a ver, isto é, do olhar da fé, como



diz expressamente Jesus no versículo
seguinte: “para que todo aquele que 
creia nele não pereça”. O homem se
salva com este olhar (fé e amor: “fé
que atua pela caridade”, Gl 5, 6) ao
Crucificado. João 12 sublinha, pois, o
poder redentor dos atos de Cristo: a 
tractio divina da Cruz. João 3, por seu
lado, põe em primeiro plano a
necessidade da colaboração do
homem: que o homem “olhe” seu
Salvador (que o atrai). Mas as duas
dimensões ou realidades
intermediárias estão em ambos os
textos com seus contextos. Não
esqueçamos, por exemplo, que João
12, 32 é culminação das palavras de
Cristo em resposta ao pedido
daqueles prosélitos gregos que
disseram aos discípulos: “Queremos 
ver Jesus”. Aqueles homens queriam
“vê-lo”, mas de um modo terreno,
ainda que cheio de calor humano e
simpatia. Por isso a seção que
comentamos vai ser na verdade uma
longa explicação sobre em que



consiste verdadeiramente “ver
Jesus”: onde, como e quando se pode
“ver” Jesus. Jesus diz: Todos poderão
“ver-me” quando eu for exaltado na
Cruz e os atrair.

O tema “ver”, “olhar”, leva-nos
necessariamente a João 19, 34-37.
Cristo já está na Cruz e com o lado
transpassado pela lança, do qual
brotou sangue e água (v. 34). O
próprio João garante que viu tudo
isso e que diz a verdade (v. 35), e que
isto aconteceu para que se cumprisse
a Escritura que diz (Zc 12, 10):
“Olharão para aquele que
transpassaram” (v. 37). É difícil
exagerar a importância deste verso
de Zacarias na meditação de João
sobre a Cruz, que é como o
desenvolvimento do que ele viu em
Jesus, transpassado pela lança. Este é
o olhar humano que “vê” Cristo. A
palavra grega para videbunt não
significa um simples olhar, um olhar
superficial, mas um olhar



penetrante, que “vê” a realidade: em
nosso caso, que chega pelo lado
aberto até o coração de Jesus, que
alcança o mistério e descobre,
portanto, a paradoxal glória de Cristo
na Cruz. Em conseguir “vê-Lo” está a
vida do homem, está nossa vida (no
sentido de João: vida eterna). Só vê,
porém, quem olha com o olhar da
fé[15]. O paradigma deste olhar que
conhece e salva é oferecido no
próprio Calvário pelo Centurião,
“que viu o que tinha acontecido” e
acreditou (cfr Lc 23, 47) e, sobretudo,
o Bom Ladrão, que “reconhece” no
Crucificado o Rei do universo:
“Lembra-te de mim quando tiveres
entrado no teu Reino” (Lc 23, 39-43).
Esta teologia é a que está por trás da
Liturgia da Sexta Feira Santa, na qual
a Igreja canta: “Olhai a árvore da
Cruz, de onde pendia a salvação do
mundo”.

Mas o tema do olhar abre-se a novos
horizontes. Porque junto ao olhar do



homem para Jesus, e precedendo-o,
está o olhar de Jesus aos homens.
Jesus “olha” da Cruz, nos olha[16]:
“Jesus, vendo sua mãe e perto dela o
discípulo que amava...” (Jo 19, 26). O
encontro salvífico com Cristo na Cruz
é expresso no Evangelho de João na
antropologia do olhar: Cristo olhando
(com o amor infinito de Deus) e
sendo olhado (com fé). Ilumina mais
uma vez o tema da tipologia da
serpente que Moisés levantou no
deserto. A tradição cultural semita (e
humana em geral) – dizem os
antropólogos – reparou na 
fascinação,que já desde o primeiro
capítulo de Gênesis, a serpente
exerce sobre aqueles que a olham. O
evangelista, ao relacionar a serpente
de bronze com Cristo e com a tractio
divina de João 12, está pensando sem
dúvida no influxo fascinante – na 
tractio – que Cristo vai exercer sobre
os que o “olharem”. Para São João,
Cristo – mais ainda, Cristo na Cruz – é
fascinante para o homem[17]. Por isso



“é necessário”[18] que Cristo seja
levantado ao alto para que possa ser
visto e atrair a todos que o “olhem”
com o olhar de que falamos[19].

3. Outros textos complementares

Queremos trazer aqui outro texto do
mesmo Evangelho: João 11, 52. O
Evangelista, depois de narrar que
Caifás profetizou que Jesus ia morrer
por toda a nação (v. 51), acrescenta:
“e não somente pela nação, mas
também para que fossem
reconduzidos à unidade os filhos de
Deus dispersos” (v. 52). Toda a
Escritura, e São João muito
especialmente, vê o efeito do pecado
na ruptura, na separação, na
dispersão: o homem, ao separar-se de
Deus, rompe sua própria unidade
interna e enfrenta os outros homens
e a Criação, perde-se e se dispersa. A
exaltação de Cristo na Cruz, ao atrair
os homens, provoca a unidade dos
que estavam separados. “Congregavit



nos in unum Christi amor”, canta a
Igreja. A tractio divina que procede
da Cruz forja a unidade dos homens.
A recomposição da unidade, em
todos os seus aspectos – unidade do
homem em seu ser e dos homens
entre si; Igreja, congregatio fidelium –
é fruto dessa divina atração que
procede do Crucificado[20].

Um último texto para compreender
biblicamente a experiência do 7 de
agosto. São João 19, 30 descreve a
morte de Cristo na Cruz com estas
palavras: “E inclinando a cabeça,
entregou o espírito”, aludindo - em
seu sentido mais óbvio e imediato – à
separação da alma e do corpo. A
tradição, porém, “leu” muitas vezes
espírito com maiúscula: o Espírito,
que o Filho envia por parte do Pai
(cfr. Jo 15, 26). O último suspiro de
Jesus, sobretudo na teologia de João
(cfr. Jo 7, 37-39), é o prelúdio da
efusão do Espírito. Mons. Escrivá
parece ter presentes este texto bem



como esta teologia quando diz: “O
Espírito Santo é fruto da Cruz”[21].
Porque sendo a exaltação de Cristo o
seu encaminhamento à glória do Pai
– misteriosamente antecipada na
Cruz – é assim o caminho para a
missão do Espírito, frutifica no
Espírito, por meio do qual Cristo e o
Pai nos atraem de dentro de cada um
de nós. “Dá-lhes o Espírito Santo –
escreveu João Paulo II[22] - como
através das feridas de sua crucifixão:
“Mostrou-lhes as mãos e o lado’”. Em
virtude desta crucifixão, lhes diz:
“Recebei o Espírito Santo”.
Estabelece-se assim uma relação
profunda entre o envio do Filho e o
do Espírito Santo. Não se dá o envio
do Espírito Santo (depois do pecado
original) sem a cruz e a ressurreição:
“Se eu não for, o Paráclito não virá a
vós” (Jo 16, 7).

4. A atração de Cristo



A partir dos textos bíblicos que
expusemos, torna-se possível indagar
a natureza dessa tractio divina que
Cristo exerce da Cruz.
Teologicamente falando, Cristo é
“atrativo”, “atraente”, de uma dupla
forma: primeiro, oferecendo-se como
objeto ao espírito do homem, e, além
disso, transformando a interioridade
do sujeito humano. A partir de fora e
a partir de dentro, poderíamos dizer,
se a linguagem não fosse tão pobre:

O primeiro modo é o sentido
habitual, interativo, da
expressão, que alcança uma
profundidade diferente. Fala-se
que uma pessoa é atraente
quando, ao olhá-la e ver suas
qualidades etc., sentimos que
ela, seus valores e sua maneira
de viver, representam e
propõem algo que nos penetra e
nos influencia. Falamos, às
vezes, de uma atração
“irresistível”. A atração suscita

• 



naquele que se sente atraído
um conjunto de atos pessoais
dirigidos a compartilhar o
próprio destino com a pessoa
“atraente”. Cristo – esta é a
mensagem de São João – na
objetividade de sua morte
redentora, atraiporque nele se
revela o mistério do amor
infinito de Deus que
transparece sua glória; isto é, os
que olham Jesus ‘exaltado”
encontram-se “objetivamente”
atraídos pela força desse amor
divino que vem glorioso ao
olhar a Cruz. Esta compreensão
da Paixão do Senhor parece
contraditória com o que
“objetivamente” viam não
apenas os que passavam pelo
caminho e zombavam de Jesus,
mas também os próprios
discípulos: o fracasso e a ruína
de todo triunfo e de toda beleza.
Por isso, para São João, esta
primeira forma da tractio de



Cristo na Cruz somente pode se
dar no seio da segunda.
Só se Cristo, com efeito, nos faz 
ver, vemos ao olhar. Cristo,
dizíamos, “atrai” da Cruz pelo
que Ele é objetivamente e pelo
que vale sua vida e sua morte.
Objetividade esta, no entanto,
que o homem não pode
descobrir unicamente com suas
forças; só a alcança se for
movido pelo Espírito Santo. Mas
é Cristo precisamente que,
morrendo, mereceu-nos e
entregou-nos o Espírito, como
vimos. Mediante o Espírito,
Cristo nos faz ver (no sentido
joanino: reconhecer e ser
atraído) o mistério de sua Cruz.
Se ao olhar o Crucificado,
vemos o amor do Pai é porque o
Espírito veio a nós e, portanto,
Cristo começou a atrair-nos.
Certamente é o homem, o
sujeito humano, aquele que vê;
mas vê porque o Espírito Santo,

• 



“a partir de dentro”, o faz ver.
Esta é a ação do Espírito em
nós: abrir-nos os olhos para ver
Cristo (fazer-nos
“compreender” que o
Crucificado é o Salvador, que
nele está o Caminho, a Verdade
e a Vida) e impulsionar-nos a
segui-lo, unindo nossa vida à
dele[23].

Dessa forma, analisamos algumas
das maneiras pelas quais Cristo é
quem atrai – porque “ninguém
conhece o Pai senão o Filho, e aquele
a quem o Filho quiser revelá-lo” (Mt
11, 27) – e por que o próprio Cristo
pode ao mesmo tempo dizer-nos:
“Ninguém pode vir a mim se o Pai,
que me enviou, não o atrair” (Jo 6,
44). O Pai – “principium sine
principio” – é que atrai
primeiramente[24]: atrai tornando
Cristo “atrativo” e enviando o
Espírito Santo per Christum para que
possamos vê-Lo (Cristo) e, nele, o Pai.



II Os textos de Mons. Escrivá sobre
João 12, 32.

São numerosos. Oferecemos os
principais agrupados em uma certa
ordem.

O texto original e seu eco na 
Instrucción de 1/04/1934.
a) O texto original. Em seus 
Apontamentos íntimos, o
Fundador do Opus Dei deixou
escrito como já dissemos o
relato desta intervenção de
Deus em sua alma, escrito e
datado em 7 de agosto de 1931.
Naquele dia a diocese de Madri
– Alcalá celebrava a festa da
Transfiguração do Senhor[25].
Mons. Escrivá alude, com
agradecimento a Deus à
profunda mudança interior que
se tinha dado em sua alma
desde que chegara a Madri em
1927. E a seguir, referindo-se à

1. 

2. 



celebração da Santa Missa desse
dia, escreve:
“Creio que renovei o propósito
de dirigir minha vida inteira ao
cumprimento da Vontade
divina: a Obra de Deus.
(Propósito que, neste instante,
renovo também com toda
minha alma). Chegou a hora da
Consagração: no momento de
elevar a Sagrada Hóstia, sem
perder o devido recolhimento,
sem me distrair – acabava de
fazer in mente a oferenda ao
Amor misericordioso – veio ao
meu pensamento, com força e
clareza extraordinárias, aquilo
da Escritura: et si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jo 12,32).
Normalmente, diante do
sobrenatural, tenho medo.
Depois vem aquele ne timeas,
sou Eu. E compreendi que
seriam os homens e mulheres
de Deus que levantarão a Cruz

3. 



com as doutrinas de Cristo
sobre o pináculo de toda
atividade humana... E vi
triunfar o Senhor, atraindo a Si
todas as coisas”[26].
NaInstrucción do dia 1º de abril
de 1934, o Fundador do Opus
Dei já mostra sua compreensão
“operativa” da passagem de
João. O texto – no próprio início
da Instrucción, destinada a
explicar aos membros do Opus
Dei a missão apostólica da Obra
e a necessidade de suscitar em
toda parte homens e mulheres
que se entreguem à instituição –
é determinante de todo o
horizonte apostólico nele
descrito, e que adquire um
caráter programático e de
urgência:
“Caríssimos: Jesus nos urge.
Quer que o elevemos de novo,
não na Cruz, mas na glória de
todas as atividades humanas,
para atrair a si todas as coisas

4. 

5. 



(Jo 12, 32)”[27]. Continua falando
do reinado de Jesus Cristo[28],
para prosseguir em chave
eucarística: “Mas, para cumprir
esta vontade de nosso Rei
Cristo, é mister que tenhais
muita vida interior: que sejais
alma de Eucaristia, viris, almas
de oração!...” E continua
descrevendo aos homens e as
mulheres que vivam assim
como “outros” Cristos.
“...fazendo que aqueles que vos
tratam no exercício de vossa
profissão e na vossa atuação
social repitam muitas vezes
aquele comentário de Cléofas e
seu companheiro de Emaús: 
nonne cor nostrum ardens erat
in nobis dum loqueretur in via?
Não se nos abrasava o coração,
quando ele nos falava pelo
caminho? (Lc 24, 32)”[29].
Lembranças do dia 7 de
agosto

6. 



Trata-se de dois textos com
estrutura muito semelhante,
nos quais Mons. Escrivá
relembra e explicita
formalmente a experiência de
1931, refletindo sobre o sentido
da compreensão de João 12, 32
que então alcançou:
O primeiro diz: “Naquele dia da
Transfiguração, celebrando a
Santa Missa no Patronato de
enfermos, em um altar lateral,
enquanto elevava a Hóstia,
houve outra voz sem ruído de
palavras. Uma voz, como
sempre, perfeita, clara: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum! (Jo, 12, 32).
E o conceito preciso: não digo
no sentido em que o diz a
Escritura; digo-o no sentido de
que me ponhais no alto de todas
as atividades humanas; que, em
todos os lugares do mundo, haja
cristãos, com uma dedicação

7. 

8. 



pessoal e libérrima, que sejam
outros Cristos”[30].
O outro corresponde à pregação
de 1963: “...quando um dia, na
quietude de uma igreja
madrilenha, eu me sentia nada!
– não pouca coisa, pouca coisa
ainda teria sido algo – pensava:
tu queres, Senhor, que eu faça
toda esta maravilha? (...). E lá,
no fundo da alma, entendi com
um sentido novo, pleno, aquelas
palavras da Escritura: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jo, 12, 32).
Entendi perfeitamente. O
Senhor nos dizia: se vocês me
puserem na entranha de todas
as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
momento, sendo minhas
testemunhas no que parece
grande e no que parece
pequeno..., então omnia traham
ad meipsum! Meu reino entre
vocês será uma realidade!”[31].

9. 



3) Exposições desenvolvidas

Homilia “Cristo presente nos
cristãos”[32]. O n. 105 segue um 
iter idearum paralelo ao da 
Instrucción, acima citada, de
1/04/1934, passando,
igualmente, do texto de São
João ao tema do Reinado de
Cristo e glosando também o
encontro com os discípulos de
Emaús. Mons. Escrivá expõe
longamente o tema: primeiro, o
texto: “Informar o mundo com
o espírito de Jesus; colocar
Cristo na entranha de todas as
coisas. Si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum,
quando for levantado sobre a
terra, atrairei tudo a mim”.
Depois, seu sentido cristológico
abrangente: vem dizer-nos que
a “exaltação sobre a terra”
compreende toda a vida de
Cristo, desde a Encarnação até a
Ressurreição. Finalmente a

• 



mensagem que ele
compreendeu no dia 7 de
agosto: proclamar a realeza de
Cristo em todas as
encruzilhadas da terra, levando
“Cristo a todos os âmbitos em
que se desenvolvam as tarefas
humanas: à fábrica, ao
laboratório, ao trabalho da
terra, à oficina do artesão, às
ruas das grandes cidades e aos
caminhos de montanha”. A
passagem de Emaús neste
contexto prolonga-se no tema
do cristão ipse Christus: Cristo
que atrai através de quem vive
assim a vida cotidiana – os
corações daqueles que os
encontrem (os olhem) devem
arder ao tratá-los – pois o
cristão deve ser o bonus odor
Christi, o bom odor de Cristo
que atrai. A inserção de Cristo é
tema do n. 106. O esquema é:
Cristo, exaltado na Cruz, nos
“olhou” e, pela fé e os



sacramentos – a Eucaristia
sobretudo – o cristão “olha a
Cristo” e se sente
continuamente atraído por ele e
introduzido na unidade da
Igreja. “Por isso, como Cristo,
deve viver de frente para os
homens, olhando com amor a
todos e cada um dos que o
rodeiam e a toda a
humanidade”. Tema do n. 107:
“Mas para ser ipse Christus é
preciso olhar-se nele.
Homilia na festa de Cristo
Rei[33]. É talvez onde Mons.
Escrivá se expressa mais
formalmente sobre o nosso
assunto. O texto é
excessivamente extenso para
reproduzi-lo aqui. A sequência
de ideias é fundamentalmente
idêntica à da Instrucción de
1934: o texto de João, seu
significado para a missão
apostólica[34], o Reinado de
Cristo, o cristão ipse Christus

• 



(“abraçar a fé cristã é
comprometer-se a continuar a
missão de Jesus entre as
criaturas”). Há neste número
uma formosa e profunda
síntese da doutrina de João e de
Paulo[35].
Entrevista publicada em
“L’Osservatore della Domenica”,
19-V-1968[36]. Texto e
compreensão em forma
definitória. “Há muitos anos,
desde a própria data
fundacional do Opus Dei,
meditei e fiz meditar umas
palavras de Cristo que São João
relata: Et ego, si exaltatus fuero
a terra, omnia traham ad
meipsum. Cristo, morrendo na
Cruz, atrai a Si a Criação inteira,
e, em seu nome, os cristãos,
trabalhando no meio do mundo,
devem reconciliar todas as
coisas com Deus, colocando
Cristo no cume de todas as
atividades humanas”. Esta

• 



passagem é interessante por
muitas razões, começando pela
declaração fundacional que está
implícita. O texto de São João, é
evidente, não aparecia de
improviso na vida de Mons.
Escrivá, mas tinha sido objeto
de sua meditação – segundo ele
mesmo diz – desde a própria
fundação do Opus Dei. No dia 7
de agosto, porém, há uma
irrupção de luz de Deus que
transcende ao mesmo tempo
que corrobora aquela
meditação muitas vezes feita.
Homilia na festa de Corpus
Christi[37]. O versículo de São
João está aqui em contexto
eucarístico. Prolonga as
afirmações eucarísticas que
Mons. Escrivá faz no citado
texto inicial da Instrucción de
1934. Ambos são fundamentais
para este aspecto de João 12, 32,
como veremos mais adiante. É
interessante observar que o

• 



Fundador do Opus Dei não
parte aqui do texto de João, mas
chega a ele a partir da
Eucaristia. Ele está pregando,
como dizíamos, no dia de
Corpus Christi, e descreve a
procissão que se realiza neste
dia. Daí passa à procissão “de
todos os dias”, que deve ser a
passagem do cristão (coerente
com sua fé) nas atividades da
vida cotidiana. O cristão, em
suas atividades seculares
santificadas, “é Cristo que
passa”, e por isso desprende o 
bonus odor Christi. Eis o texto:
“Peçamos, pois, ao Senhor que
nos conceda a graça de sermos
almas de Eucaristia, que a nossa
relação pessoal com Ele se
traduza em alegria, em
serenidade, em propósitos de
justiça. E assim facilitaremos
aos outros a tarefa de
reconhecerem Cristo,
contribuiremos para colocá-lo



no cume de todas as atividades
humanas. A promessa de Jesus
se cumprirá: Eu, quando for
levantado sobre a terra, tudo
atrairei a mim”.

4) Formulações breves da
“compreensão”

Junto destes textos mais longos,
explicitamente apoiados no versículo
de João, encontram-se nas obras de
Mons. Escrivá textos breves, muito
condensados, nos quais já não é
citada nem é feita referência ao texto
de João, para chegar diretamente à
“compreensão” do texto que lhe foi
dada naquele 7 de agosto. Trata-se de
passagens que mostram como aquela
experiência calou fundo e configurou
sua concepção da existência cristã.

“Deus quer um punhado de
homens “seus” em cada
atividade humana. – Depois...
“pax Christi in regno Christi” – a
paz de Cristo no reino de

• 



Cristo[38]”. A tractio divina gera
o reinado de Cristo e a paz
própria desse reino.
“Deus nos chamou a todos para
que o imitássemos; e a vós e a
mim para que, vivendo no meio
do mundo – sendo pessoas da
rua! – saibamos colocar Cristo
Nosso Senhor no cume de todas
as atividades humanas
honestas”[39].
“Trabalha sempre e em tudo,
com sacrifício, para pôr Cristo
no cume de todas as atividades
dos homens”[40].
“Pelo ensinamento paulino,
sabemos que temos de renovar
o mundo no espírito de Jesus
Cristo, que temos que colocar o
Senhor no vértice e na base de
todas as coisas. – Pensas que o
estás cumprindo no teu
trabalho, na tua tarefa
profissional?”[41] Aqui aparece
de novo o interessante
desenvolvimento da fórmula –

• 

• 

• 



“no alto e na entranha” – que já
havíamos encontrado na
homilia pascal de 1963:
“Instaurare omnia in Christo, dá
como lema São Paulo aos de
Éfeso (Ef. 1, 10); informar o
mundo inteiro com o espírito de
Jesus, colocar Cristo na
entranha de todas as coisas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, quando for
levantado ao alto sobre a terra,
tudo atrairei a mim”[42].
5) Textos que dilatam a
cristologia de João 12, 32
Incluímos sob esta epígrafe
algumas passagens das obras de
Mons. Escrivá nas quais a
perspectiva daquele 7 de agosto,
ligada a João 12, 32, projeta-se
para a consideração de toda a
vida histórica de Cristo:
Jesus em sua vida oculta: “E era
Deus; e estava realizando a
redenção do gênero humano; e

• 

• 

• 



estava atraindo a si todas as
coisas”[43].
“Os seus braços – voltamos a
admirá-lo no presépio – são de
criança, mas são os mesmos que
se abrirão na Cruz, atraindo
todos os homens”[44].
Redenção objetiva e subjetiva
Elevar a Cristo de novo
A novidade do 7 de agosto de
1931

c) Na seção já referida da homilia
pascal[45], depois de transcrever João
12, 32 e como que explicando seu
sentido espiritual lê-se: “Cristo, com a
sua encarnação, com a sua vida de
trabalho em Nazaré, com a sua
pregação e milagres pelas terras da
Judeia e da Galileia, com a sua morte
na Cruz, com a sua Ressurreição, é o
centro da Criação, Primogênito e
Senhor de toda a criatura”. Centro,
entende-se, de atração e de
irradiação.

• 

• 
• 
• 



III. O sentido espiritual de João 12,
32 segundo Mons. Escrivá

Anotados os textos sobre nosso tema,
tratemos agora de aprofundar um
pouco mais neles[46]. A compreensão
do versículo concedida ao Fundador
do Opus Dei é, simplesmente, a que
ele mesmo explica: desde o texto dos 
Apontamentos íntimos, em que narra
a experiência sobrenatural de que
estamos falando, até os numerosos
comentários ao versículo de São João
que transcrevemos.

As notas de pé de página que Mons.
del Portillo preparou para a citada 
Instrucción de abril de 1934 contêm
um comentário e uma interpretação
da passagem correspondente que nos
parecem interessantes por muitas
razões, entre outras – e não é a
menor delas – porque demonstram a
“receptividade” que os primeiros
membros do Opus Dei já tiveram do



sentido espiritual do texto que o
Fundador lhes propunha.

“O Senhor, com essas palavras que
São João conservou em seu
Evangelho, afirmava que quando ele
morresse no alto da Cruz, a obra da
Redenção iria se realizar: este é o
sentido literal. A luz nova que o
Padre viu nesse anúncio do Senhor
foi: devemos pôr Cristo no cume de
todas as atividades humanas
honestas, trabalhando no meio do
mundo, na rua – somos gente da rua
– para corredimir com Jesus, para
reconciliar as coisas do mundo com
Deus, para que o Senhor atraia tudo
a si. E como poremos Cristo no cume
de todas as atividades humanas?
Fazendo nosso trabalho cotidiano –
cada um o seu – o melhor que
pudermos, inclusive humanamente,
por amor de Deus: nisso está a
entranha da Obra. Trata-se da
santificação de todas as atividades
humanas: converter todas as



atividades do mundo – todas, escreve
o Padre: nosso apostolado não
conhece limites – em coisa santa, e
em meio de santificação própria e
alheia”.

Seguindo o texto de Mons. Escrivá de
1947, há uma distinção entre o
sentido literal e o sentido espiritual
do texto, e este último– a
“compreensão” do dia 7 de agosto de
1931 – é descrito do modo mais
rigoroso. Nesta linha podemos
continuar indagando as implicações
teológicas do que foi então
“compreendido”.

Cristo é o Redentor do homem, de
toda a humanidade. A palavra
Redenção, em seu sentido teológico
mais abrangente – como quando
dizemos a “obra da Redenção”, a
“economia da Redenção” – designa os
atos redentores de Cristo e a ação
santificadora do Espírito para a
salvação de cada homem (economia



“sacramental” e eclesiológica). A
teológica clássica chamou “redenção
objetiva” aquela que Cristo realizou
de uma vez por todas
(“efápax”,semel, Hb 7,27) em sua vida,
morte e ressurreição: de Belém à
glória do Pai; ou, dito de modo
sintético, no estilo de João, aquela
que realizou na sua exaltação
histórica na Cruz – localizada no
tempo e no espaço. A “redenção
subjetiva” viria a ser o
desdobramento espacial e temporal
dessa “redenção objetiva” - merecida
e obtida por Cristo na Cruz – nos
homens e mulheres concretos;
identifica-se nuclearmente com a 
tractio de Cristo na Cruz, que alcança
o homem concreto; realiza-se no
mundo pela missão do Espírito e da
mediação da Igreja (ordem da
sacramentalidade) e finaliza no Deus
Trino através da mesma Igreja na
medida em que é comunhão dos
homens com Deus, incoada in terris,
consumada in patria. João Paulo II



expressou belissimamente esta
teologia em sua encíclica sobre o
Espírito Santo: “A redenção é
realizada totalmente pelo Filho, o
Ungido, que veio e atuou com o
poder do Espírito Santo, oferecendo-
se finalmente em sacrifício supremo
sobre o madeiro da Cruz. E esta
Redenção, ao mesmo tempo, é 
realizada constantemente nos
corações e nas consciências humanas
– na história do mundo – pelo
Espírito Santo, que é o “outro
Paráclito””[47].

O que Deus fez Mons. Escrivá ver e
compreender está, sobretudo, na
ordem da “redenção subjetiva”, no
plano da ação do “outro Paráclito”: o
Senhor o fez entender de modo
divino como entrava em seu plano de
salvação que Cristo realizasse no
mundo essa tractio para cuja
consecução Cristo foi exaltatus na
Cruz. Mons. Escrivá expressou essa
sua compreensão da “redenção



subjetiva” com a própria
terminologia no texto de João 12, 32,
concretamente com o termo 
exaltatus, que se refere de modo
imediato à dimensão objetiva da
obra redentora; o que pede precisão
na análise para identificar
plenamente a mensagem que Deus
fez com que ele entendesse. Vejamos,
pois, em primeiro lugar, o que é a 
exaltatiode que o Fundador do Opus
Dei nos fala.

A terminologia, como vimos, é:
erguer (a Cruz), ser elevado (Cristo);
colocar, pôr, Cristo no cume, no alto,
na entranha. Todos os termos
referem-se a uma “nova” exaltação
de Cristo: “quer ser elevado de
novo”. Levando em conta a
unicidade, o fato de não poder ser
repetido e a perfeita suficiência do
Sacrifício de Cristo na Cruz, é
evidente que Mons. Escrivá falava do
que hoje chamamos “ordem da
sacramentalidade”, quer dizer da



presença na história dos atos
históricos redentores de Cristo.
Mons. Escrivá responde aí à questão:
como o homem alcança hoje a
redenção que Cristo fez de uma vez
por todas na Cruz? Sua resposta
enquadra-se na da Tradição: Cristo
alcança o homem através da Igreja,
que é o sacramento universal da
salvação. A Igreja – tanto em sua
dimensão institucional e hierárquica,
como através do testemunho pessoal
e comunitário dos fiéis – ao exercer a
missão que o próprio Cristo lhe
confiou, é o sinal e o instrumento
pelo qual Cristo e a sua ação
redentora tornam-se presentes no
mundo. Com palavras de João Paulo
II: “O Espírito Santo vem depois de
Cristo e graças a Ele, para continuar
no mundo por meio da Igreja, a obra
da Boa Nova da salvação”[48].
Deixemos claro este ponto: é Cristo
que salva, não a Igreja. A Igreja, pela
presença nela do Espírito Santo, é
instrumento da ação salvadora de



Cristo. Assim se compreende em toda
sua força que Mons. Escrivá
utilizasse, para expressar a que
chamamos “redenção subjetiva”, o
termo de João que designa o ato
culminante da “redenção objetiva”: a
exaltação na Cruz.

É simples, profundo, imediato o
modo como Mons. Escrivá declara
que a colaboração da Igreja na
aplicação da obra redentora de Cristo
– também, portanto, essa ação
eclesial “dos homens e mulheres de
Deus”, segundo a expressão do relato
originário – é “sacramental” no
rigoroso sentido teológico da
palavra. Quer dizer, não se trata de
um “plus” que se agrega à Cruz de
Cristo, e sim a própria presença
(sacramental) da Cruz de Cristo,
Cristo que se torna presente pelo
caminho que o próprio Jesus indicou:
os cristãos e sua vida, quer dizer, a
Igreja. Esse levantar, colocar, pôr,
alçar de novo a Cruz, pelos “homens



e mulheres” de Deus, é, pois, a forma
expressiva e intuitiva que Mons.
Escrivá tinha – nestes textos – de
dizer que Cristo com sua Cruz
(gloriosa) entrou nas vidas dos
homens (batismo, vocação) e que
através deles, em consequência, se
“manifesta” (signo) a Cruz de Cristo e
se “realiza” (instrumento) a tractio
divina que dela emana. É aquilo de
São Paulo: Mihi autem absit gloriari,
nisi in cruce Domini Nostri Iesu
Christi per quem mihi mundus
crucifixus est et ego mundo (Gl 6,14). 
Et ego mundo: o cristão é – há de ser –
Cristo crucificado (e glorioso) ante o
mundo.

As considerações precedentes
referem-se ao “clima” de meditação
joanina na qual se enquadra o que
Mons. Escrivá compreendeu e viu
naquele 7 de agosto. Essas
considerações estão na base teológica
e eclesiológica do modo da
“exaltação” de Cristo que ele



compreendeu então. Constitui,
porém, apenas o começo da própria
compreensão, que vai além, até a
determinante “novidade” daquele
dia. Por isso, para situar o significado
daquele 7 de agosto, é preciso pensar
que a teologia de João da Redenção
pela “exaltação”, tanto em sua
dimensão objetiva como subjetiva,
pertence à própria revelação do
mistério de Cristo. Pode e deve,
portanto, alimentar toda vida cristã,
seja qual for seu estilo e sua posição
estrutural na multiforme variedade
de vocações que se dão na Igreja; e,
em consequência, pode e deve ser
entendida – com toda legitimidade -
na perspectiva de cada uma delas.

O que é “novo” na compreensão que
Deus concedeu a Mons. Escrivá é,
precisamente, uma nova perspectiva
do mistério único de Cristo, que o
levava à compreensão cristã e
eclesial da secularidade. O Fundador
do Opus Dei indica isso, nos textos



que comentamos, com outra série de
expressões, mais ou menos
equivalentes entre si: (pôr Cristo, ou
a Cruz de Cristo) no pináculo de toda
atividade humana, na glória de todas
as atividades humanas, na entranha
de todas as coisas, no cume de todas
as atividades da terra, no cume de
todas as atividades humanas, no alto
e na entranha de todas as coisas. O
que Mons. Escrivá compreendeu
“com força e clareza extraordinárias”
é que o cristão, também e
precisamente na medida de em que
está unido a Cristo na atividade
secular – santificação do trabalho – é
Cristo na Cruz, Cristo “levantado”
diante do mundo, diante dos colegas
de profissão; é Cristo – exaltado no
meio da história humana - que se
pode “olhar” para “ver” e ser atraído.
Teologicamente falando: ele
compreendeu que Deus queria –
“quer ser elevado de novo...” - que a
atividade secular do cristão, na sua
mais plena extensão, fosse signo e



instrumento da Cruz redentora de
Cristo, ou seja, que manifestasse ao
mundo o amor salvador que está na
Cruz de Cristo e fosse ao mesmo
tempo, instrumento para que a Cruz
do Senhor atraísse a si “pántas” e “tá
pánta”: as pessoas e as coisas, os
ambientes, a vida social, as
realidades espirituais e materiais.
Mons. Escrivá, definitivamente,
“compreendeu” o significado
salvador da secularidade cristã e,
consequentemente, o caminho para
santificá-la.

Colocar Cristo no cume de
todas as coisas
Estas considerações iluminam o
sentido da expressão mais
conhecida e sintética de todas
estas passagens: “Colocar Cristo
no cume de todas as atividades
humanas”. O que é dito aqui?
Percebe-se que a “exaltação” e o
“cume” de que fala o Fundador
do Opus Dei pouco tem a ver

1. 

2. 



com uma realidade similar que
se designava sob o título
“reinado social” na teologia, na
espiritualidade e na práxis
apostólica de boa parte de
nosso século. O reinado social
de Cristo apareceu
frequentemente, nas categorias
e na linguagem ad usum, como
um ideal de formas triunfantes
próprias de uma theologia
gloriae, que, sobre a base de um
institucionalismo católico,
renovaria velhos esquemas de
cristandade. A doutrina de
Mons. Escrivá, pelo contrário, a
partir do próprio texto bíblico
gravado em sua alma, é 
theologia crucis: o senhorio de
Cristo sobre a humanidade
inteira (pántas) ou sobre a
totalidade cósmica (“tá pánta”)
está essencialmente vinculada à
kenosis da Cruz.
“Colocar a Cruz de Cristo no
cume de todas as atividades

3. 



humanas” não é um ato
“político” ou “social”. O “cume”
no qual é preciso pôr Cristo
(crucificado) não é um edifício
nem um monumento; não é
uma fachada, nem do
município, nem da região, nem
do Estado, nem da organização
mundial das nações; não é uma
organização político-religiosa[49].
Segundo Mons. Escrivá, o
“cume” não são coisas, mas 
pessoas. Com suas próprias
palavras: pôr Cristo no alto de
todas as atividades humanas
significa “que, em todos os
lugares do mundo haja cristãos,
com uma dedicação pessoal e
libérrima, que sejam outros
Cristos[50]”.O cume é, pois, a
própria vida secular do cristão,
na medida em que está
entregue a Cristo e seja vivida
com Cristo com todas as suas
consequências: trabalho
santificado, com a qualidade



humana e divina que exige,
com o prestígio profissional e o
fogo apostólico que comporta. E
através das pessoas, e como
consequência da sua
identificação pessoal com
Cristo, os efeitos sociais da
exaltação de Cristo: “Pax Christi
in regno Christi”. Porque Cristo
é Rei e “regnare Christum
volumus”. Toda a doutrina
contida na Homilia sobre Cristo
Rei, além de ser um dos textos
em que se expressa sobre João
12, 32, é ela mesma o
desenvolvimento do nosso
tema.
Colocar Cristo no cume de todas
as atividades humanas.
Poderíamos dizer:
as atividades humanas: nelas
estão os homens e as mulheres
pelos quais Cristo morreu (ao
ser levantado na Cruz: redenção
objetiva) e os que quer atrair

4. 

5. 



(quando for levantado no alto:
redenção subjetiva);
o cume em cada atividade
humana; o Senhor fez o
Fundador do Opus Dei entender
que esse cume para onde olhar
eram “os homens e as mulheres
de Deus”, as vidas desses
cristãos comprometidos na
santificação da atividade
humana e entregues realmente
a essa tarefa, que é sua vocação
e sua missão. A partir desse
cume Deus quer que se realize a
tractio divina da Cruz no
horizonte da secularidade.
Um dos textos que chamamos
de compreensão sintética diz
exatamente isto: “Deus quer um
punhado de homens “seus” em
cada atividade humana. –
Depois... “pax Christi in regno
Christi” – a paz de Cristo no
reino de Cristo”[51]. Os “seus”
homens dentro de cada
atividade humana são, sendo

6. 

7. 



iguais entre seus iguais, o
“cume” (Cristo levantado) que
os colegas, amigos e
companheiros podem olhar
para “ver” a Cruz de Cristo e ser
atraídos por Ele. Ver Cristo no
seio da faina diária no mundo, a
redenção percebida dentro do
mundo e de seu
desenvolvimento, não fora do
mundo. O cume não é, pois, um
conceito “triunfalista”, como se
dizia há uns anos. Designa,
antes, o cristão e a sua vida
secular – vida secular de um
estadista ou de um sapateiro –
crucificada com Cristo: triunfo,
certamente, mas da Cruz.
João 12, 32 e o cristão “ipse
Christus”. Dimensão
eucarística da “compreensão”
A “unidade de vida” à luz do 7
de agosto de 1931

À luz de Jo, 12, 32 percebe-se por que
Mons. Escrivá dizia com insistência,

8. 

9. 



referindo-se ao cristão comum,
coisas que pareciam, para muitos,
próprias do sacerdote:
concretamente, que ele devia ser 
alter Christus, mais ainda, ipse
Christus. Deus, efetivamente, fê-lo
entender a existência secular
santificada como a “visibilidade” de
Cristo na Cruz atraindo os colegas da
atividade humana no mundo. A
passagem dos discípulos de Emaús –
no qual precisamente Jesus explica o
sentido glorioso da Cruz e que Mons.
Escrivá relaciona com aquilo que ele
entendeu em 7 de agosto de 1931 – e,
sob este aspecto, é eloquente: devem
ser Cristo - dizia - para “aqueles com
quem vocês mantém relações no
exercício de suas profissões e em sua
atuação social”. O texto de Lc 24, 32,
ao mostrar o coração daqueles dois
discípulos aceso pela conversa de
Cristo pelo caminho, insinua o
caráter fascinantedo Cristo exaltado.
Ao olharmos um cristão comum que
luta por viver em Cristo sua



existência secular, vemos, com a
graça de Deus, na verdade de seu
sacrifício e de sua entrega (signo),
Cristo que passa e atrai. Por isso
pregava: “Manifestem claramente o
Cristo que vocês são”[52]. Em certa
ocasião (eu estava presente: por volta
de 1958), Mons. Escrivá conversava
em Roma com um grupo dos seus
filhos sobre a missão apostólica e nos
dizia que, para levá-la a cabo,
devíamos cultivar o relacionamento
com nossos colegas. Interrompeu-se
e acrescentou: “Na verdade, basta
que os deixeis conversar com vocês”.
Como que para indicar que o poder
de Cristo preenche a vida do cristão
(entende-se, se ele se esforça
realmente por viver entregue a Ele) e
é, portanto, inevitável que contagie,
que fascine ao entrar em contato
com os homens: basta que seja
“levantada ao alto” – quer dizer, que
entre realmente na vida de um
homem ou de uma mulher – para
que se perceba a atração de Cristo.



Não se deve, porém, esquecer nunca
que a glória e a fascinação de que
São João fala ao apresentar Cristo na
Cruz é sempre a antecipação
escatológica da Ressurreição que o
evangelista já via, misticamente, no
Crucificado. Quero dizer que a Cruz
como cruz é intransponível, e o
caminho dos cristãos, vivendo a mais
plena secularidade, é sempre o
caminho da Cruz: a secularidade
cristã – ou, simplesmente, a
secularidade, pois trata-se de um
conceito teológico – é sempre uma
secularidade crucificada com Cristo,
na Cruz, e precisamente por isso, por
ser essa Cruz a de Cristo, é gloriosa, é
fascinante, atravessada pela alegria
de Deus: “Tu fizeste, Senhor que eu
entendesse que ter a Cruz é
encontrar a felicidade, a alegria. E a
razão – vejo-o com mais clareza que
nunca – é esta: ter a Cruz é
identificar-se com Cristo, é ser Cristo,
e por isso, ser filho de Deus”[53].



Talvez seja este o momento de
considerar o que poderíamos chamar
a “dimensão eucarística” da
compreensão de Jo 12, 32. O
Sacrifício da Missa é o mesmo
Sacrifício da Cruz: identidade de
Sacerdote e Vítima. Misteriosamente
– sacramentalmente – na celebração
da Eucaristia se torna presente a
“exaltação” de Cristo na Cruz, e em
consequência, a tractio do
Crucificado. Há um rito na liturgia da
Missa que o mostra de modo
especialíssimo: o rito de “elevar”.
Como se sabe, esse “elevar” a Hóstia
e o Cálice depois da Consagração não
é liturgicamente um rito de
“oferecimento” ao Pai, e sim de
“apresentação” aos fiéis. O sacerdote,
ao elevar, apresenta Cristo aos
homens para que o “olhem”, e
olhando o vejam e vendo o adorem e
sejam atraídos até identificar-se com
Ele na comunhão. O celebrante, na
elevação, é o primeiro que “olha”
assombrado o que acaba de



acontecer em suas mãos. Este é o
momento em que Mons. Escrivá
“compreendeu” João 12, 32 e “viu” o
triunfo de Cristo. Poderíamos dizer
que toda a sua doutrina sobre a
Eucaristia como centrum ac radix
(centro e raiz) da evangelização e da
vida espiritual é o modo sacramental
de expressar a centralidade do
mistério da Cruz revelado em João
12, 32.

Esta dimensão eucarística de Jo 12,
32 na compreensão de Mons. Escrivá
expõe exatamente sua doutrina do
cristão ipse Christus. Ser “alma de
Eucaristia” – expressão muito
própria dele[54] - era para ele um
modo de intimidade e identificação
com Cristo que mostra e deixa
transparecer Cristo para os outros.
No cristão os homens devem poder 
reconhecer Cristo. Dizia, por isso, que
nós, cristãos, devemos ser “viris”, no
sentido do ostensório que mostra
Cristo: “Peçamos, pois, ao Senhor que



nos conceda a graça de sermos almas
de Eucaristia, que a nossa relação
pessoal com Ele se traduza em
alegria, em serenidade, em
propósitos de justiça. E assim
facilitaremos aos outros a tarefa de
reconhecerem Cristo, contribuiremos
para colocá-lo no cume de todas as
atividades humanas. Cumprir-se-á a
promessa de Jesus: Eu, quando for
levantado sobre a terra, tudo atrairei
a mim”[55].

Este é outro aspecto, a meu ver
essencial, do acontecimento
espiritual que estamos comentando.
Por ser, precisamente, o que foi a
“novidade” então compreendida – a
secularidade do cristão como
caminho de redenção, de tractio da
Cruz – encontra-se em seu núcleo o
que depois Mons. Escrivá chamaria a
“unidade de vida” do cristão. O que é
fascinante nessa existência cristã
secular – o que a torna caminho para
a tractio divina – é a cristificação



interna da dimensão secular da
existência, a integração perfeita da
existência-no-mundo na existência
cristã. É isto que é novo.

O tema da unidade de vida tem uma
consistência teológica própria e aqui
devo aludir a ele para indicar seu
lugar teológico (cristológico) no
pensamento de Mons. Escrivá. Quero
apenas sublinhar duas coisas:

Que a unidade de vida, vista do
horizonte de João 12, 32,
aparece como um dom divino e
ao mesmo tempo como uma
tarefa. O que é próprio do
cristão comum – do leigo - não é
a mundanidade em si, pois esta
é comum ao homem como tal;
nem tampouco a secularidade,
entendida esta como dimensão
da Igreja – o que se chamou
secularidade geral da Igreja –
mas a doação que Deus lhe faz
dessa mundanidade na medida

• 



em que está inserida na ordem
da Redenção e como
instrumento de Redenção; quer
dizer, trata-se da secularidade
ou indoles saecularis, de que
fala o Vaticano II[56], que é dada
por Deus junto com a vocação
cristã, com o ser e viver na
Igreja, mas que é ao mesmo
tempo a tarefa do cristão com a
luta ascética e o afã apostólico.
Essa tarefa, realizada e
manifestada, é o “elevar Cristo”
na “glória” de todas as
atividades humanas. A unidade
de vida aparece assim como
condição imprescindível para
que se exerça a tractio da Cruz
do modo que o Senhor fez o
Fundador do Opus Dei
compreender.
Não é, porém, apenas condição
para a tractio, mas ela mesma –
a unidade de vida do cristão – já
é fruto da tractio de Cristo na
Cruz. Santo Agostinho tem uma

• 



interpretação sugestiva do 
omnia traham que vai nessa
direção. São João Crisóstomo[57]

lê em João 12, 32 “pántas”,
omnes, mas Agostinho recebeu
através da Vetus latina o “tá
pánta”. Para Agostinho omne
traham deve ser também
referido “à integridade da
pessoa humana, feita de corpo,
alma e espírito; quer dizer,
daquilo pelo que pensamos,
daquilo pelo que vivemos,
daquilo pelo que somos
palpáveis e visíveis”[58]. Aqui
Santo Agostinho não pensa,
pois, na totalidade cósmica,
nem na totalidade humana e
sim na totalidade do sujeito
humano. O ser humano- é o que
está no fundo da interpretação
do santo bispo de Hipona – está
dividido e disperso em
consequência do pecado,
perdeu a integridade originária;
a tractio divina da Cruz atrai o



disperso para restituí-lo à
unidade.
Esquema sintético

Cristo, de fato, conseguiu-nos (dom
divino) a unidade de nosso ser, mas
enquanto estamos na terra, temos
que batalhar para mantê-la e
potenciá-la. Poderíamos dizer que, se
na história das origens encontramos
no homem, como consequência do
pecado, o binômio “integridade”/
“dispersão”, agora na Igreja, como
consequência da Redenção, dá-se um
novo binômio, cuja dinâmica é de
signo inverso: da “dispersão” à
“integridade”.

A plenitude consumada deste
segundo membro é escatológica
(céu). Mas no tempus Ecclesiae
(história) tem já uma fase inicial, que
é essa “unidade de vida” do cristão –
ao mesmo tempo dom de Deus e
tarefa histórica – que implica
sacrifício, sofrimento, luta ascética. A

• 



unidade de vida no meio das
atividades seculares, que é
impossível sem a Cruz, antecipa na
história a glória do céu. Por isso é
exaltação, cruz gloriosa, Cristo que
atrai e fascina[59].

Digamos, finalmente, que a tractio da
Cruz, com o estatuto teológico que
consideramos, responde ao seguinte
esquema:

A tractio divina como sinônimo
da redenção “objetiva”
realizada uma vez por todas
(“efápax”, semel), fruto da
missão de Cristo a partir do Pai.
Valor redentor da exaltação de
Cristo na Cruz: radicalmente
redimidos (“atraídos”) todos os
homens.
Atractio divina como presença
na história da exaltação na Cruz
e da redenção obtida de uma
vez por todas: redenção
“subjetiva” ou economia

1. 

2. 



eclesial e sacramental realizada
pela missão do Espírito. Exerce-
se:
a) estruturalmente, pelo
ministério da palavra, que
anuncia a Redenção, e
sobretudo pelos atos
sacramentais, que tornam
presente sacramentalmente (em
sentido estrito: ex opere
operato) a Cristo e seus atos
redentores;
b) existencialmente, através da
própria vida do homem cristão, 
ipse Christus, que torna
presente (testemunho cristão,
sacramentalidade da Igreja em
sentido amplo) a exaltação
redentora de Cristo; Deus fez
Mons. Escriva entender que a
existência no mundo - a
secularidade cristã santificada -
formava parte essencial dessa
economia da tractio redentora.

3. 

4. 



Os níveis da tractio de Cristo
na história a que aludimos no
n. 2 seriam:
nível antropológico (“pántas”):
atrai a todos os homens, com
três momentos ou dimensões:
primeira, atrai à fé (“ver”);
segunda atrai progressivamente
até a plena união com Cristo:
unidade do ser e da vida do
cristão; terceira atrai à vida
social, cultural e política.

b. nível cósmico: (“tá pánta”):
santificação em sentido último das
realidades terrenas. Dimensão
escatológica: “Deus omnia in
omnibus” (1 Cor 15, 28).

Estudo de Pedro Rodríguez, professor
da Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra, publicado
em “Romana”, n. 13 (1991).

Pedro Rodríguez

5. 

6. 



[1] Ao cabo dos anos ele escreverá
recordando esta data: “naquele dia
da Transfiguração, celebrando a
Santa Missa no Patronato de
enfermos, num altar lateral,
enquanto elevava a Hóstia, houve
outra voz sem ruído de palavra”
(Carta, 29/12/1947/ 14/02/1966, n. 89).
As obras que utilizamos de Mons
Escrivá são: a)Caminho, 1939; Sulco,
1986; Forja, 1988; que são citadas
pelo número correspondente a cada
“ponto”. b) Entrevistas Mons. Escrivá,
1969; É Cristo que passa, 1973; 
Amigos de Deus, 1977; que se
referenciam pelos números
marginais dos parágrafos. c) As
coleções de Instrucciones y Cartas,
escritos dirigidos aos membros do
Opus Dei, e os Apontamentos íntimos,
cadernos holográficos de Mons.
Escrivá escritos nos anos trinta,
referenciados também pelos
números marginais.



[2] O relato desta intervenção de Deus
em sua alma, ao qual pertencem as
citações entre aspas no texto,
encontra-se em Apontamentos
íntimos, n. 217.

[3] Vid. J .L ILLANES, Dos de Octubre
de 1928: alcance y significado de una
fecha: AA.VV.,”Mons. Josemaria
Escrivá y el Opus Dei’, Pamplona
1975, pp. 65ss.

[4] Vid. em ANA SASTRE, Tempo de
caminhar. 1989.

[5] Dentre a imensa bibliografia sobre
o tema remetemos a duas
conceituadas obras da exegese
católica deste século: M.J.
LAGRANGE, l’Évangile de Saint Jean,
Paris 1927, e R.SCHNACKENBURG, El
Evangelio según San Juan, Barcelona
1980. Uma breve seleção de
comentários patrísticos sobre São
João: S. BOUQUET, L’Évangile selon
Jean expliqué par les Pères, Paris,
1985.



[6] SCHNACKENBURG, II, p.470.

[7] Um texto entre muitos: “qual é a
glória do Senhor? A Cruz,
evidentemente, na qual Cristo foi
glorificado: o esplendor da glória do
Pai, como ele mesmo disse quando a
paixão se aproximava: Agora é
glorificado o Filho do homem, e Deus
é glorificado nele, e logo o
glorificará”. Texto no qual ele chama
glória sua própria exaltação na Cruz.
Pois a Cruz de Cristo é efetivamente
sua glória e exaltação, pelo que tinha
dito: “Quando eu for levantado da
terra atrairei todos a mim” (SANTO
ANDRÉ DE CRETA, Orat. 9 in ramos
palmarum, PG 97, 1002).

[8] João emprega para a Cruz a mesma
palavra que Lucas para referir-se à
Ascensão (cfr. At 2, 33): “exaltari”, ser
levantado; em São João, porém, o
vocábulo aparece exclusivamente
para referir-se à Cruz. Os textos são,



além deste: pouco depois, o v. 34, e
antes 3, 14 e 8, 28.

[9] LAGRANGE, p. 81, insiste
especialmente em que, também em
São João, “exaltação” e “glorificação”
de Cristo são a rigor temas diversos,
embora tenham na teologia de João
uma peculiar proximidade.

[10] Atrás da doutrina de São João
sobre o tema – como da de São Paulo
em Fl 2, 5-11, com perspectiva
diferente – está, na opinião dos
exegetas, uma profunda meditação
da figura do Servo de Javé segundo Is
52, 13: “Sabei que meu servo
prosperará, será exaltado e
engrandecido e chegará ao próprio
cume da glória”.

[11] São Paulo, a partir de sua
perspectiva soteriológica, põe
igualmente em relevo a tractio da
Cruz: “Nós pregamos Cristo
crucificado, escândalo para os judeus
e loucura para os pagãos; mas, para



os eleitos – quer judeus, quer gregos
– forçade Deus e sabedoria de
Deus” (1 Cor 1, 23s). “Por que a Cruz
é a suprema “força e sabedoria de
Deus”? A resposta é uma só: porque
na Cruz manifestou seu amor: “Deus
nos demonstra o seu amor em que,
sendo pecadores, Cristo morreu por
nós” (Rm 5, 8)” “JOÃO PAULO II, Aloc.
31/08/1988).

[12] SCHNACKENBURG, II, p. 486.

[13] .Vid. LAGRANGE, p. 334, e
SCHNACKENBURG, II, p. 614, nota 98.
Santo Agostinho que lê faz uma
leitura teológica alternativa na linha
antropológica de xxxx: “Si omnia ipsi
homines intelligendi sunt...possumus
dicere:...omnia momentum genera,
sive in linguis omnibus, sive in
aetatibus omnibus, sive in grandibus
honorum omnibus, sive in
diversitatibus ingeniorum omnibus,
sive in artium licitarum et utilium
professionibus omnibus, et quidquid



alliud dici potest secundum
innumerabiles differentias quibus
inter se praeter sola peccata homines
distant, ab excelsissimis usque ad
humillimos, a rege usque ad
mendicum; omnia, inquit, trahan
post me, ut sit capuit eorum, et illi
membra eius” (SANTO AGOSTINHO,
Tract. In Joannis evangelium, 53, 11:
PL 35, 1773).

[14] “Até aqui, a história Ela, porém,
em si mesma, descreve
tipologicamente todo o mistério da
encarnação” (SÃO CIRILO DE
ALEXANDRIA, In Joannis evangelium,
lib. 2, III, 14-15: PG 73, 251s). Já o
livro da Sabedoria (16, 6 ) havia
qualificado a serpente de bronze
como “sinal de salvação”.

[15] O Senhor já tinha dito
respondendo precisamente à
pergunta “Quem és tu?”: “Quando
levantardes o Filho do Homem, então
sabereis que sou Eu” (Jo 8, 28). Estas



palavras de Jesus são dirigidas
precisamente aos que o perseguem e
o levarão à Cruz, o que suscita a
difícil questão de seu sentido (vid. a
longa exegese deste versículo em
SÃO CIRILO DE ALEXANDRIA, in
Joannis Evangelium, lib. 5, VIII, 28:
PG 74, 823- 832), na qual apresenta as
diferentes interpretações do texto. A
primeira dessas propostas exegéticas
(“cum sublime aliquid sapere de me
inceperitis...tunc manifesto
cognoscetis me esse lucem mundi ”)
conecta especialmente com o olhar
de que aqui estamos falando. Em
todo caso João 8, 28 sublinha a
universalidade da eficácia da
exaltação de Cristo na Cruz.

[16] Mons. Escrivá tinha uma grande
devoção a Cristo vivo na Cruz – Cristo
antes do golpe da lança, costumava
dizer – que olha com olhar
transpassado de amor, com “olhos de
olhar amabilíssimo” (Caminho n.
422). Não terá esta devoção a Cristo



uma íntima relação com o
acontecimento do dia 7 de agosto?

[17] “A imagem da serpente era
imagem da economia da Cruz”, (SÃO
JOÃO CRISÓSTOMO, De serpente
homilia, 3 PG 56, 503). A serpente no
Paraíso foi fascinante para induzir o
homem ao pecado e Cristo o será
para conduzir os homens após si – 
post se, como Santo Agostinho lê em
João 12, 32 – à felicidade da glória. A
serpente de bronze – morta, inerte,
que não pode inocular o veneno do
pecado no homem – significa nesta
tipologia, segundo a exegese
patrística, o pecado derrotado e
morto na cruz com a crucifixão de
Cristo, que assumiu, sem pecado, “a
carne de pecado”: “Deus, ao enviar
seu Filho, in similitudinen carnis
peccati et pro peccato, condenou o
pecado na carne” (Rm 8, 3). Vid. sobe
o tema a citada homilia do
Crisóstomo, o texto de Teodoro de
Mopsuestia que é reproduzida em



S.BOUQUET, o.c., pp 64s e o texto de
São Cirilo de Alexandria que
transcrevemos um pouco abaixo.

[18] Jo 3, 14; 12, 34. Vid. também 3, 30 e
20, 9.

[19] Deus Verbo fez-se homem e subiu
à Cruz – explica São Cirilo de
Alexandria (In Joannis Evangelium,
lib. 2, III, 14-15; PG 73, 251) – “para
condenar o pecado na carne, como
está escrito (Rm 8, 3), e para ser
aquele que consegue “conciliator”) a
salvação eterna para todos os que o
olhem com fé intensa ou
aprofundando nas verdades divinas.
O fato de que a serpente tenha sido
colocada no alto de um madeiro
significa que Cristo foi colocado em
lugar patente e marcante , para que
não ficasse oculto para ninguém que
ele tinha sido levantado sobre a
terra, como ele mesmo disse em
outro lugar (Jo 12, 32), por causa da
paixão que sofreu na Cruz”.



[20] Vd. Também Jo 10, 16: “Tenho
ainda outras ovelhas que não são
deste aprisco. Preciso conduzi-las
também, e ouvirão a minha voz e
haverá um só rebanho e um só
pastor”.

[21] É Cristo que passa, n. 137

[22] JOÃO PAULO II, Carta encíclica 
Dominum et vivificantem, 8/05/1986,
n. 24.

[23] João Paulo II, em suas Catequeses
sobre o símbolo da fé, glosou a
doutrina da tractio da Cruz neste
contexto pneumatológico: “Se é
verdade que Jesus Cristo, mediante
sua “elevação” na Cruz, deve “atrair
tudo para si” (cfr João 12, 32), à luz
das palavras do cenáculo – “se eu for
vo-lo enviarei” – entendemos que
esse “atrair” é realizado por Cristo
glorioso mediante o envio do Espírito
Santo. Precisamente por isto Cristo
tem que ir. Cristo, saindo deste
mundo, não só deixa sua mensagem



salvífica, mas “dá” o Espírito Santo,
ao qual está ligada a eficácia da
mensagem e o da própria Redenção
em toda sua plenitude” (JOÃO PAULO
II, Alloc., 26/04/1989, n. 4).

[24] Vid. CONCÍLIO VATICANO II, Decr. 
Ad gentes, n.2

[25] O dia 6, em que a Igreja celebra a
Transfiguração, era dedicado aos
Santos Justo e Pastor, Padroeiros da
diocese.

[26] Apuntes íntimos, n. 217.

[27] Instrucción, 1/04/1934, n. 1.

[28] Ibid. n. 2

[29] Ibid. n. 3

[30] Carta, 29/12/1947/14/02/1966, n.89.

[31] Meditação, 27/10/1963.

[32] Domingo da Ressurreição,
26/03/1967, reproduzida em É Cristo



que passa, nn.102-116. O trecho que
nos interessa está nos nn. 105-107.

[33] 22/11/1970; reproduzida em É
Cristo que passa, nn. 179-187. A
passagem que interessa para nosso
fim é o n. 183. O subtítulo intitula-se
precisamente “Cristo n cume das
atividades humanas”.

[34] .”Jesus Cristo recorda a todos: Et
ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, se vós me
colocais no cume de todas as
atividades da terra, cumprindo o
dever de cada momento, sendo
minha testemunha no que parece
grande e no que parece pequeno, 
omnia traham ad meipsum, tudo
atrairei a mim. Meu reino entre vós
será uma realidade”.

[35] Vid. sobre o tema P.RODRÍGUEZ,
Vocación, trabajo, contemplación,
Madri 1936, pp. 77s, 131-133 e
200-202.



[36] Reproduzida em Conversaciones
con Mons. Escrivá, nn. 58-72. O texto
que nos interessa é o de n.59.

[37] 28/05/1964; reproduzida em É
Cristo que passa, nn. 150-161. A
passagem sobre nosso tema está no
n. 156.

[38] Caminho, n. 301

[39] Amigos de Deus, n. 58

[40] Forja, n. 685

[41] Forja, n. 678. Talvez esta inclusão
ao mesmo tempo “do alto” e “da
entranha” seja a que explique a
alusão – surpreendente ao fio do
nosso discurso – ao ensinamento
“paulino”. Vid. nota seguinte.

[42] É Cristo que passa, n. 105. Mons.
Escriva de Balaguer, ao explicar a
doutrina que estamos analisando,
punha em estreita relação, como se
vê, o “ omnia” de Jo 12, 32 com o de



Ef 1, 10 e com o de Cl 1, 20, como se
vê neste outro texto: “Todas as coisas
da terra, as criaturas materiais
também, as atividades terrenas e
temporais dos homens também
devem pois ser levadas a Deus – já
agora, depois do pecado, redimidas,
reconciliadas – cada uma segundo
sua própria natureza, segundo o fim
imediato que Deus lhes atribuiu, mas
sabendo ver seu último destino
sobrenatural em Jesus Cristo: porque
o Pai quis colocar nele a plenitude de
todo ser e reconciliar por Ele todas as
coisas consigo, restabelecendo a paz
entre o céu e a terra por meio do
sangue que derramou na cruz (Cl 1, 19
e 20). Devemos colocar Cristo no
cume de todas as atividades
humanas” (Carta, 19/03/1954, n. 7).

[43] É Cristo que passa, n. 14.

[44] É Cristo que passa, n. 38

[45] É Cristo que passa, n. 105



[46] Uma interessante análise de Jo 12,
32 a partir do texto de Entrevistas
com São Josemaria Escrivá, n. 59
pode ser visto em A. GARCÍA
SUÁREZ, Existencia secular cristiana:
‘Scripta theologica’ 2 (1970) 155-157).

[47] JOÃO PAULO II, Litt. enc. 
Dominum et vivificantem, 8/05/1986,
n. 24.

[48] Ibid. n. 3

[49] Vid. É Cristo que passa, n. 183s.

[50] Carta, 29/12/1947, 14/02/1966, n. 89

[51] Caminho, n. 301

[52] O texto continua: “Por vossa vida,
por vosso Amor, por vosso espírito de
serviço, por vosso afã de trabalho,
por vossa compreensão, por vosso
zelo pelas almas, por vossa alegria”.
São palavras de uma conversa do dia
13/06/1974.

[53] Meditação, 28/04/1963.



[54] Vid. por exemplo esta outra
passagem: “Sê alma de Eucaristia! –
Se o centro dos teus pensamentos e
esperanças está no Sacrário, filho,
que abundantes os frutos de
santidade e de apostolado!” (Forja, n.
835).

[55] É Cristo que passa, n. 156.

[56] Vid., CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm.Lumem gentium, n. 31 e
a Ex. ap. Christifidelis laici, n. 15

[57] SÃO JOÃO CRISÓSTOMO, In
Ioannem humiliae, 67, 3: PG 59, 573

[58] SANTO AGOSTINHO, Tractatus in
Joannis Evangelium, 53, 10-14: PL 35,
1773: “Ad creaturae integritatem, id
est, spiritum, et animam, et corpus; et
illud quo intelligimus, et illud quo
vivimus, et illud quo visibiles et
contrectabiles sumus”

[59] Jo, 12, 32 é texto paradigmático
para muitos aspectos da existência



cristã que Mons. Escrivá sublinhou e
nos quais agora não podemos nos
deter. Explicava, por exemplo: se
tomamos a Cruz de Cristo, então a
Cruz já não é cruz, o melhor é uma
Cruz sem cruz (cfr. Santo rosário, IV
mistério doloroso), porque está cheia
de alegria e de glória. Também daqui
surge sua doutrina sobre as falsas
cruzes” que amarguram a alma e não
unem a Cristo porque não são a Cruz
de Cristo, que é gloriosa. Quanto ao
resto, o próprio nome da obra –
Prelazia da Santa Cruz e Opus Dei - e
seu selo emblemático – a Cruz na
entranha do mundo e abraçando o
mundo – que é também o escudo
episcopal de Mons. del Portillo, têm
por trás a profunda experiência da
Cruz que o Senhor concedeu ao
Fundador do Opus Dei.

Pedro Rodríguez



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-
mim/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/

	“Atrairei tudo a mim”

