opusdei.org

“Atrairei tudo a
mim”

Publicamos a seguir a traducéao
do estudo de Mons. Pedro
Rodriguez: “Omnia traham ad
meipsum”. O sentido de Jodo 12,
32 na experiéncia espiritual de
Mons. Escriva.

23/09/2024

No dia 7 de agosto de 1931, durante a
Santa Missa, ao elevar a Sagrada
Hostia depois da consagracao
eucaristica, as palavras de Sao Joao,
cap. 12, v.32 ficaram gravadas a fogo
na alma de Josemaria Escriva.



Vieram “a meu pensamento —
escreveu naquela mesma tarde — com
forca e clareza extraordinarias”. Ele
as “ouviu” no contexto latino da
Vulgata: Et ego, si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad meipsum.
Tinha entdo 29 anos e ainda nao
fazia trés que havia fundado o Opus
Dei. A experiéncia daquela manha
foi uma experiéncia mistica de seu
espirito, semelhante a outras que
tinha havido - e continuaria a haver
—na vida do Servo de Deus. Refiro-
me a irrupcdo do divino em sua alma
sob a forma de loquelaou locutio
divinapy.A um primeiro movimento
de temor diante da Majestade de
Deus, seguiu-se a paz do “Ne timeas!
. sou Eu. “E compreendi que serao
os homens e as mulheres de Deus
que levantarao a Cruz com as
doutrinas de Cristo sobre o pinaculo
de toda atividade humana... E vi
triunfar o Senhor, atraindo a Si todas
as coisas”".



Josemaria Escriva viveu esta
experiéncia sobrenatural, e assim o
explicou numerosas vezes, em um
contexto claramente fundacional,
quer dizer, em estrita relacdo com o
espirito da Obra que o Senhor lhe
tinha confiado. Em 2 de outubro de
1928 tinha “visto” o Opus Dei® e em
14 de fevereiro de 1930 ficou
sabendo que o Senhor queria
também as mulheres na Obra™.
Agora, naquela manha de agosto de
1931, Deus o fez entender com
insuspeitada profundidade o sentido
santificador e salvifico da tarefa
daqueles “homens e mulheres de
Deus”. A compreensdo dessas
palavras de Cristo — que o Espirito
Santo lhe concedeu -, aparecia a seus
olhos como uma defini¢do do espirito
e da missao do Opus Dei. Pode-se
dizer, em consequéncia, que essa
compreensdo do texto biblico — que
pregou continuamente desde entdo —
contribuiu de modo decisivo a
configurar sua concepc¢ao da vida



cristd no mundo e para conferir-lhe
um peculiar significado no
patriménio espiritual da Igreja.
Constitui, por outro lado —a
compreensao de que estamos falando
—uma contribuicdo do Fundador do
Opus Dei para a incessante busca
eclesial do sentido pleno do texto de
Jodo.

A experiéncia do dia 7 de agosto
presta-se a reflexdo teoldgica em dois
momentos: por um lado, aparece a
propria palavra da Escritura,
pronunciada por Deus na alma do
Servo de Deus (veio “a meu
pensamento”) e, a0 mesmo tempo,
“entendida” por ele com uma
incomum profundidade (“e
compreendi”). Foi-lhe concedido, por
outro lado, ndo apenas ouvir e
compreender — a missdo de que o
Senhor lhe encarregava — a luz do
texto de Sao Jodo, mas ver o triunfo
de Cristo e o misterioso realizar-se da
obra salvifica a partir da Cruz.



Ambos 0s momentos aparecem,
obviamente, unidos naquele evento
espiritual. Sdo, no entanto, de
natureza teoldgica diversa. Este
segundo momento, de profunda
natureza mistica, orienta a reflexao
em uma linha que escapa, pelo
menos de modo imediato, a
tematizacdo teologica. O primeiro,
pelo contrario, que foi objeto de
sucessivas meditac¢des por parte do
proprio Fundador, é o que se oferece
diretamente ao discurso
propriamente teoldgico e que agora
nos interessa considerar, também em
seu duplo aspecto: a palavra ouvida
e, com ela, sua compreensao — que é
igualmente sobrenatural — fruto
daquela irrupc¢ao de Deus.

Isto quer dizer que uma reflexdo
sobre a experiéncia do dia 7 de
agosto de 1931 deve ser basicamente
uma meditacdo teoldgico-biblica, ao
fio da compreensdo do mistério de
Cristo que foi concedida ao discipulo



amado: Jodo, “o Tedlogo”, como o
chama a Tradicdo. Acha-se nessa
linha, a meu ver, a mistica
compreensao que Mons. Escriva
alcancou destas palavras
evangélicas. Vejamos, pois, primeiro,
o0 texto biblico e seu contexto; depois,
os textos nos quais o Servo de Deus
expressou sua compreensao;
finalmente o que ele “compreendeu”,
tematizado teologicamente.

I. O texto de Sdo Joao e seu
contextois;

1. O texto de Jodo 12, 32

O versiculo que nos ocupa encontra-
se dentro de uma célebre secdo do
Evangelho de Jodo: Jodo 12, 20-36.
Com ela Sdo Jodo conclui o ministério
publico de Jesus e se dispde a narrar,
a partir do capitulo 13, o que
aconteceu a partir daquela “noite
memoravel”: o mistério da morte e
ressurreicdo do Senhor. A citada
secdo antecipa o sentido salvifico



desse mistério, oferecendo-nos a
teologia da Cruz de Jodo. A ocasido
destes desenvolvimentos surgiu com
0 aparecimento daqueles gregos que
queriam ver Jesus (vv. 20-22). Mas,
logo a seguir, aqueles homens vao
permanecer como mero pano de
fundo: ndo se volta a falar deles. A
resposta de Jesus vai além: “F
chegada a hora para o Filho do
Homem ser glorificado” (v. 23). Toda
a secdo é como um desenvolvimento
do sentido destas palavras. “Com
grande forga criadora o evangelista
encontrou uma conclusdo adequada
para o ministério publico de Jesus: é
um olhar para a sua morte na cruz
(vv. 24.33), mas que ele considera
como a hora da “exaltacdo” do Filho
do homem (vv. 23.32) e, por
conseguinte, da glorificacao e triunfo
de Jesus (vv. 31ss). Da morte brotara
a vida, como o evidencia a imagem
do grdo de trigo (v. 24); e ndo so para
Jesus, mas para todos os que o
seguem e “servem” (v. 26). A



“glorificacdo” de Jesus se contempla
aqui principalmente em sua
fecundidade universal, na atracao
que exerce sobre todos os homens
dispostos a crer. A vitoria de Deus
sobre o adversario, o “senhor deste
mundo” (v. 31), converte-se em uma
vitoria missionaria no mundo
humano, como sublinha o
evangelista contemplando seu
proprio tempo. O enfrentamento
com o judaismo persiste até a ultima
frase (vv. 34-36); a chamada a fé é
formulada, porém, de tal modo que
passa a ser um pedido atual para
todos os homens que suspiram pela
luz verdadeira entre as trevas do
mundo”™.

Nesta sequéncia de ideias o v. 32 tem
uma forca reveladora culminante: “E
quando eu for levantado (exaltatus
fuero) da terra, atrairei todos os
homens a mim”. Trata-se, com efeito,
de um dos textos mais
representativos de algo caracteristico



do Quarto Evangelho, sublinhado por
toda a Tradicdo'”, a saber, que é
precisamente na Cruz que comeca a
revelar-se a gloria e o triunfo de
Cristo®. A exaltacdo, em nosso
versiculo, refere-se, pois, de modo
imediato, a elevacao de Cristo na
Cruz. Mas essa Cruz alcada sobre a
terra, embora ndo seja ainda
formalmente a glorificacdo de
Jesus™, aponta cristologicamente
para a ressurreicdo e ascensdo de
Jesus ao Pai, quer dizer a glorificacao
de Cristo em sentido estrito; pois a
Cruz, sendo o lugar eminente da
obediéncia de Cristo ao Pai, constitui
por isso mesmo o caminho da
glorificacao de Jesus, antecipando a
gloria de Cristo aos olhos da fé™"”,
Esta consideracdo comporta do ponto
de vista cristoldgico esta outra
consideracdo soteriologica: esta Cruz
é gloriosa porque nela se revela com
a maxima intensidade o mistério do
infinito amor de Deus a humanidade
e a toda a criacdo: “de tal modo Deus



amou o mundo, que lhe deu seu Filho
unico” (Jo 3, 16); na Cruz o Pai
glorifica o Filho proclamando-o
Salvador do mundo. A salvacao
alcancara o homem - e nele toda
criatura — através da “atracao” que o
Salvador Crucificado exerce, atracao
o poder de Cristo crucificado e
glorioso demonstra, que ndo € sendo
a “expansdo” de seu amor infinito, da
caridade do Pai e do Filho."" A Cruz
é gloriosa porque nela o inimigo foi
totalmente vencido, e a atragao
(tractio) divina da Cruz ndo tem
outro limite, para dizé-lo com a
expressdo de Schnackenburg, senédo
“a resisténcia da incredulidade”™?.

O Fundador do Opus Dei “ouviu” o
versiculo de Jodo — como ja vimos —
no sentido literal da Vulgata, tal
como a Igreja a lia e meditava entdo.
Segundo o texto grego que Sdo
Jerénimo leu, a tractio divina exerce-
se sobre “td panta”, omnia, todas as
coisas (aspecto césmico da



redencdo). A licdo critica mais aceita
hoje — na Neovulgata também - 1é&
pantas, omnes, todos os homens
(aspecto antropoldgico). Na verdade,
as duas leituras, solidamente
testemunhadas, sdo complementares:
uma inclui a outra. Segundo 0s
exegetas, o sentido teoldgico das duas
leituras é o mesmo"?.

2. Jodo 3, 14 como contexto remoto

A doutrina de Jodo 12, 32 esta em
intima relacdo com os outros lugares
do Evangelho de Sao Jodo que
desenvolvem o tema “exaltacdo do
Filho do homem?”, especialmente com
Jodo 3, 14s: “Como Moisés levantou a
serpente no deserto, assim € preciso
que seja levantado o Filho do
Homem, para que todo aquele que
nele crer tenha vida eterna nele”. A
proximidade tematica e espiritual
das duas passagens é tdo clara, que
seu estudo conjunto nos parece
fundamental para a compreensdo da



experiéncia do 7 de agosto. A
meditacdo crista ao longo dos séculos
captou como ambos os textos se
illuminam mutuamente e se
recobrem um ao outro para revelar-
nos o mistério da exaltacao
soterioldgica de Cristo. O texto de
Jodo 3 alude primeiramente ao
episddio de Num 21, 4-9 onde se
conta que os israelitas, que haviam
sido castigados com uma praga de
serpentes venenosas, ficavam
curados ao olhar a serpente de
bronze que o Senhor mandou que
Moisés erguesse. Sdo Jodo — como diz
Séo Cirilo de Alexandria — passa a
seguir “da historia a tipologia”™* e
serve-se do episodio — usado aqui
pela primeira e unica vez no Novo
Testamento — para explicar o
mistério da Cruz de Cristo.

Jesus ndo diz, em nenhuma das duas
passagens, em que consiste a
exaltacdo da qual fala. O discipulo
amado entendeu isso depois e o fez



constar em Jodo, 12, 33: Quando
falava de sua exaltacdo, Jesus referia-
se a morte com que ia morrer. Mas é
0 proprio Jesus que diz
explicitamente em Jodo 3, 15 a
finalidade tltima de sua exaltacdo na
Cruz: a salvacdo, a vida eterna. Por
outro lado, cada uma dessas
passagens situa, entre o fato da
exaltacdo — a Cruz - e a finalidade
ultima — a vida eterna —, uma
realidade intermedidria, que aparece
como a finalidade proxima da
exaltacdo. Em Jodo 12, 32 essa
realidade é a tractio da Cruz. A
exaltacdo é o caminho pelo qual
Jesus atrai a si todos e todas as
coisas: essa atracdo que Cristo exerce
da Cruz é o que leva o homem a
salvacdo, a vida eterna. Em Jodo 3,
14, pelo contrario, é Cristo que é
exaltado na Cruz, colocado no alto,
precisamente para que possa ser
olhado e visto pelos homens.
Entende-se que se trata do olhar que
leva a ver, isto é, do olhar da fé, como



diz expressamente Jesus no versiculo
seguinte: “para que todo aquele que
creia nele ndo pereca”. O homem se
salva com este olhar (fé e amor: “fé
que atua pela caridade”, Gl 5, 6) ao
Crucificado. Jodo 12 sublinha, pois, o
poder redentor dos atos de Cristo: a
tractio divina da Cruz. Jodo 3, por seu
lado, pde em primeiro plano a
necessidade da colaboracgédo do
homem: que o homem “olhe” seu
Salvador (que o atrai). Mas as duas
dimensdes ou realidades
intermedidarias estdo em ambos 0s
textos com seus contextos. Nao
esquecamos, por exemplo, que Jodo
12, 32 é culminacdo das palavras de
Cristo em resposta ao pedido
daqueles prosélitos gregos que
disseram aos discipulos: “Queremos
ver Jesus”. Aqueles homens queriam
“vé-lo”, mas de um modo terreno,
ainda que cheio de calor humano e
simpatia. Por isso a se¢do que
comentamos vai ser na verdade uma
longa explicacdo sobre em que



consiste verdadeiramente “ver
Jesus”: onde, como e quando se pode
“ver” Jesus. Jesus diz: Todos poderao
“ver-me” quando eu for exaltado na
Cruz e os atrair.

O tema “ver”, “olhar”, leva-nos
necessariamente a Jodo 19, 34-37.
Cristo ja estd na Cruz e com o lado
transpassado pela lanca, do qual
brotou sangue e agua (v. 34). O
proprio Jodo garante que viu tudo
isso e que diz a verdade (v. 35), e que
isto aconteceu para que se cumprisse
a Escritura que diz (Zc 12, 10):
“Olharao para aquele que
transpassaram” (v. 37). E dificil
exagerar a importancia deste verso
de Zacarias na meditagdo de Jodo
sobre a Cruz, que é como 0
desenvolvimento do que ele viu em
Jesus, transpassado pela lanca. Este é
o olhar humano que “vé” Cristo. A
palavra grega para videbunt ndo
significa um simples olhar, um olhar
superficial, mas um olhar



penetrante, que “vé” a realidade: em
nosso caso, que chega pelo lado
aberto até o coracdo de Jesus, que
alcanca o mistério e descobre,
portanto, a paradoxal gloria de Cristo
na Cruz. Em conseguir “vé-Lo” esta a
vida do homem, esta nossa vida (no
sentido de Jodo: vida eterna). SO vé,
porém, quem olha com o olhar da
fé'*, O paradigma deste olhar que
conhece e salva é oferecido no
proprio Calvario pelo Centurido,
“que viu o que tinha acontecido” e
acreditou (cfr Lc 23, 47) e, sobretudo,
o Bom Ladrdo, que “reconhece” no
Crucificado o Rei do universo:
“Lembra-te de mim quando tiveres
entrado no teu Reino” (Lc 23, 39-43).
Esta teologia é a que esta por tras da
Liturgia da Sexta Feira Santa, na qual
a Igreja canta: “Olhai a arvore da
Cruz, de onde pendia a salvacéo do
mundo”.

Mas o tema do olhar abre-se a novos
horizontes. Porque junto ao olhar do



homem para Jesus, e precedendo-o,
esta o olhar de Jesus aos homens.
Jesus “olha” da Cruz, nos olha™®:
“Jesus, vendo sua made e perto dela o
discipulo que amava...” (Jo 19, 26). O
encontro salvifico com Cristo na Cruz
é expresso no Evangelho de Jodo na
antropologia do olhar: Cristo olhando
(com o amor infinito de Deus) e
sendo olhado (com fé). [lumina mais
uma vez o tema da tipologia da
serpente que Moisés levantou no
deserto. A tradicdo cultural semita (e
humana em geral) — dizem os
antropologos — reparou na
fascinagdo,que ja desde o primeiro
capitulo de Génesis, a serpente
exerce sobre aqueles que a olham. O
evangelista, ao relacionar a serpente
de bronze com Cristo e com a tractio
divina de Jodo 12, esta pensando sem
duvida no influxo fascinante — na
tractio — que Cristo vai exercer sobre
0s que o “olharem”. Para Sao Jodo,
Cristo — mais ainda, Cristo na Cruz - é
fascinante para o homem"”. Por isso



“é necessario”™ que Cristo seja

levantado ao alto para que possa ser
visto e atrair a todos que o “olhem”

com o olhar de que falamos"?.

3. Outros textos complementares

Queremos trazer aqui outro texto do
mesmo Evangelho: Jodo 11, 52. O
Evangelista, depois de narrar que
Caifas profetizou que Jesus ia morrer
por toda a nacdo (v. 51), acrescenta:
“e ndo somente pela nacdo, mas
também para que fossem
reconduzidos a unidade os filhos de
Deus dispersos” (v. 52). Toda a
Escritura, e Sdo Jodo muito
especialmente, vé o efeito do pecado
na ruptura, na separacao, na
dispersdo: o homem, ao separar-se de
Deus, rompe sua propria unidade
interna e enfrenta os outros homens
e a Criacdo, perde-se e se dispersa. A
exaltacdo de Cristo na Cruz, ao atrair
os homens, provoca a unidade dos
que estavam separados. “Congregavit



nos in unum Christi amor”, canta a
Igreja. A tractio divina que procede
da Cruz forja a unidade dos homens.
A recomposicdo da unidade, em
todos os seus aspectos — unidade do
homem em seu ser e dos homens
entre si; Igreja, congregatio fidelium —
é fruto dessa divina atracao que
procede do Crucificado®”.

Um ultimo texto para compreender
biblicamente a experiéncia do 7 de
agosto. Sdo Jodo 19, 30 descreve a
morte de Cristo na Cruz com estas
palavras: “E inclinando a cabecga,
entregou o espirito”, aludindo - em
seu sentido mais 6bvio e imediato — a
separacdo da alma e do corpo. A
tradicdo, porém, “leu” muitas vezes
espirito com maiuscula: o Espirito,
que o Filho envia por parte do Pai
(cfr. Jo 15, 26). O ultimo suspiro de
Jesus, sobretudo na teologia de Joado
(cfr.Jo 7, 37-39), é o preludio da
efusdo do Espirito. Mons. Escriva
parece ter presentes este texto hem



como esta teologia quando diz: “O
Espirito Santo é fruto da Cruz”®'.
Porque sendo a exaltacdo de Cristo o
seu encaminhamento a gloria do Pai
— misteriosamente antecipada na
Cruz - é assim o caminho para a
missdo do Espirito, frutifica no
Espirito, por meio do qual Cristo e o
Pai nos atraem de dentro de cada um
de nos. “Da-lhes o Espirito Santo —
escreveu Jodo Paulo I1*? - como
atraveés das feridas de sua crucifixao:
“Mostrou-lhes as méos e o lado™. Em
virtude desta crucifixdo, lhes diz:
“Recebei o Espirito Santo”.
Estabelece-se assim uma relacéo
profunda entre o envio do Filho e o
do Espirito Santo. Nao se da o envio
do Espirito Santo (depois do pecado
original) sem a cruz e a ressurreicio:
“Se eu nao for, o Paraclito ndo vira a
vos” (Jo 16, 7).

4. A atracao de Cristo



A partir dos textos biblicos que
expusemos, torna-se possivel indagar
a natureza dessa tractio divina que
Cristo exerce da Cruz.
Teologicamente falando, Cristo é
“atrativo”, “atraente”, de uma dupla
forma: primeiro, oferecendo-se como
objeto ao espirito do homem, e, além
disso, transformando a interioridade
do sujeito humano. A partir de fora e
a partir de dentro, poderiamos dizer,
se a linguagem nao fosse tdo pobre:

* O primeiro modo € o sentido
habitual, interativo, da
expressao, que alcanga uma
profundidade diferente. Fala-se
que uma pessoa € atraente
quando, ao olha-la e ver suas
qualidades etc., sentimos que
ela, seus valores e sua maneira
de viver, representam e
propdem algo que nos penetra e
nos influencia. Falamos, as
vezes, de uma atracgao
“irresistivel”. A atracdo suscita



naquele que se sente atraido
um conjunto de atos pessoais
dirigidos a compartilhar o
proprio destino com a pessoa
“atraente”. Cristo —esta é a
mensagem de Sao Jodo —na
objetividade de sua morte
redentora, atraiporque nele se
revela o mistério do amor
infinito de Deus que
transparece sua gloria; isto &, os
que olham Jesus ‘exaltado”
encontram-se “objetivamente”
atraidos pela forca desse amor
divino que vem glorioso ao
olhar a Cruz. Esta compreensao
da Paixdo do Senhor parece
contraditdria com o que
“objetivamente” viam nao
apenas os que passavam pelo
caminho e zombavam de Jesus,
mas também os proprios
discipulos: o fracasso e a ruina
de todo triunfo e de toda beleza.
Por isso, para Sao Jodo, esta
primeira forma da tractio de



Cristo na Cruz somente pode se
dar no seio da segunda.

S6 se Cristo, com efeito, nos faz
ver, vemos ao olhar. Cristo,
diziamos, “atrai” da Cruz pelo
que Ele é objetivamente e pelo
que vale sua vida e sua morte.
Objetividade esta, no entanto,
que o homem ndo pode
descobrir unicamente com suas
forcas; s6 a alcanca se for
movido pelo Espirito Santo. Mas
é Cristo precisamente que,
morrendo, mereceu-nos e
entregou-nos o Espirito, como
vimos. Mediante o Espirito,
Cristo nos faz ver (no sentido
joanino: reconhecer e ser
atraido) o mistério de sua Cruz.
Se ao olhar o Crucificado,
vemos o amor do Pai é porque o
Espirito veio a nos e, portanto,
Cristo comecou a atrair-nos.
Certamente € o homem, o
sujeito humano, aquele que vé;
mas vé porque o Espirito Santo,



“a partir de dentro”, o faz ver.
Esta é a acdo do Espirito em
nos: abrir-nos os olhos para ver
Cristo (fazer-nos
“compreender” que o
Crucificado é o Salvador, que
nele esta o Caminho, a Verdade
e a Vida) e impulsionar-nos a
segui-lo, unindo nossa vida a
dele™.

Dessa forma, analisamos algumas
das maneiras pelas quais Cristo é
quem atrai — porque “ninguém
conhece o Pai sendo o Filho, e aquele
a quem o Filho quiser revela-lo” (Mt
11, 27) — e por que o proprio Cristo
pode ao mesmo tempo dizer-nos:
“Ninguém pode vir a mim se o Pai,
que me enviou, ndo o atrair” (Jo 6,
44). O Pai - “principium sine
principio” — é que atrai
primeiramente®: atrai tornando
Cristo “atrativo” e enviando o
Espirito Santo per Christum para que
possamos vé-Lo (Cristo) e, nele, o Pai.



II Os textos de Mons. Escriva sobre
Jodo 12, 32.

Sao numerosos. Oferecemos o0s
principais agrupados em uma certa
ordem.

1.

2.

O texto original e seu eco na
Instruccion de 1/04/1934.

a) O texto original. Em seus
Apontamentos intimos, 0
Fundador do Opus Dei deixou
escrito como ja dissemos o
relato desta intervencao de
Deus em sua alma, escrito e
datado em 7 de agosto de 1931.
Naquele dia a diocese de Madri
— Alcala celebrava a festa da
Transfiguracdo do Senhor'®,
Mons. Escriva alude, com
agradecimento a Deus a
profunda mudanga interior que
se tinha dado em sua alma
desde que chegara a Madri em
1927. E a seguir, referindo-se a



celebracdo da Santa Missa desse
dia, escreve:

. “Creio que renovei o proposito
de dirigir minha vida inteira ao
cumprimento da Vontade
divina: a Obra de Deus.
(Proposito que, neste instante,
renovo também com toda
minha alma). Chegou a hora da
Consagracdo: no momento de
elevar a Sagrada Hostia, sem
perder o devido recolhimento,
sem me distrair — acabava de
fazer in mente a oferenda ao
Amor misericordioso — veio ao
meu pensamento, com forca e
clareza extraordindarias, aquilo
da Escritura: et si exaltatus
fuero a terra, omnia traham ad
meipsum (Jo 12,32).
Normalmente, diante do
sobrenatural, tenho medo.
Depois vem aquele ne timeas,
sou Eu. E compreendi que
seriam os homens e mulheres
de Deus que levantardo a Cruz



com as doutrinas de Cristo
sobre o pinaculo de toda
atividade humana... E vi
triunfar o Senhor, atraindo a Si
todas as coisas”"®,

. NaInstruccion do dia 1° de abril
de 1934, o Fundador do Opus
Dei j4 mostra sua compreensao
“operativa” da passagem de
Jodo. O texto — no proprio inicio
da Instruccion, destinada a
explicar aos membros do Opus
Dei a missdo apostolica da Obra
e a necessidade de suscitar em
toda parte homens e mulheres
que se entreguem a instituicdo —
é determinante de todo o
horizonte apostolico nele
descrito, e que adquire um
carater programatico e de
urgéncia:

. “Carissimos: Jesus nos urge.
Quer que o elevemos de novo,
ndo na Cruz, mas na gloria de
todas as atividades humanas,
para atrair a si todas as coisas



(Jo 12, 32)”*”. Continua falando
do reinado de Jesus Cristo®*®,
para prosseguir em chave
eucaristica: “Mas, para cumprir
esta vontade de nosso Rei
Cristo, é mister que tenhais
muita vida interior: que sejais
alma de Eucaristia, viris, almas
de oracdo!...” E continua
descrevendo aos homens e as
mulheres que vivam assim
como “outros” Cristos.
“...fazendo que aqueles que vos
tratam no exercicio de vossa
profissdo e na vossa atuacao
social repitam muitas vezes
aquele comentario de Cléofas e
seu companheiro de Emaus:
nonne cor nostrum ardens erat
in nobis dum loqueretur in via?
Ndao se nos abrasava o coragao,
quando ele nos falava pelo
caminho? (Lc 24, 32)"™*.

. Lembrancas do dia 7 de
agosto



7. Trata-se de dois textos com
estrutura muito semelhante,
nos quais Mons. Escriva
relembra e explicita
formalmente a experiéncia de
1931, refletindo sobre o sentido
da compreensdo de Jodo 12, 32
que entdo alcangou:

8. O primeiro diz: “Naquele dia da
Transfiguracao, celebrando a
Santa Missa no Patronato de
enfermos, em um altar lateral,
enquanto elevava a Hostia,
houve outra voz sem ruido de
palavras. Uma voz, como
sempre, perfeita, clara: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum! (Jo, 12, 32).
E o conceito preciso: ndo digo
no sentido em que o diz a
Escritura; digo-o no sentido de
que me ponhais no alto de todas
as atividades humanas; que, em
todos os lugares do mundo, haja
cristaos, com uma dedicagao



pessoal e libérrima, que sejam
outros Cristos”®",

. O outro corresponde a pregacao
de 1963: “...quando um dia, na
quietude de uma igreja
madrilenha, eu me sentia nada!
—ndo pouca coisa, pouca coisa
ainda teria sido algo — pensava:
tu queres, Senhor, que eu faca
toda esta maravilha? (...). E 14,
no fundo da alma, entendi com
um sentido novo, pleno, aquelas
palavras da Escritura: et ego, si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum (Jo, 12, 32).
Entendi perfeitamente. O
Senhor nos dizia: se vocés me
puserem na entranha de todas
as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada
momento, sendo minhas
testemunhas no que parece
grande e no que parece
pequeno..., entdo omnia traham
ad meipsum! Meu reino entre
vocés serd uma realidade!”"",



3) Exposicoes desenvolvidas

* Homilia “Cristo presente nos
cristdos”™. O n. 105 segue um
iter idearum paralelo ao da
Instruccion, acima citada, de
1/04/1934, passando,
igualmente, do texto de Sao
Jodo ao tema do Reinado de
Cristo e glosando também o
encontro com os discipulos de
Emaus. Mons. Escriva expoe
longamente o tema: primeiro, o
texto: “Informar o mundo com
0 espirito de Jesus; colocar
Cristo na entranha de todas as
coisas. Si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum,
quando for levantado sobre a
terra, atrairei tudo a mim”.
Depois, seu sentido cristolégico
abrangente: vem dizer-nos que
a “exaltacdo sobre a terra”
compreende toda a vida de
Cristo, desde a Encarnacdo até a
Ressurreicdo. Finalmente a



mensagem que ele
compreendeu no dia 7 de
agosto: proclamar a realeza de
Cristo em todas as
encruzilhadas da terra, levando
“Cristo a todos os ambitos em
que se desenvolvam as tarefas
humanas: a fabrica, ao
laboratorio, ao trabalho da
terra, a oficina do artesao, as
ruas das grandes cidades e aos
caminhos de montanha”. A
passagem de Emaus neste
contexto prolonga-se no tema
do cristao ipse Christus: Cristo
que atrai através de quem vive
assim a vida cotidiana — os
coracOes daqueles que os
encontrem (os olhem) devem
arder ao trata-los — pois o
cristao deve ser o bonus odor
Christi, o bom odor de Cristo
que atrai. A insercdo de Cristo €
tema do n. 106. O esquema é:
Cristo, exaltado na Cruz, nos
“olhou” e, pela fé e os



sacramentos — a Eucaristia
sobretudo - o cristdo “olha a
Cristo” e se sente
continuamente atraido por ele e
introduzido na unidade da
Igreja. “Por isso, como Cristo,
deve viver de frente para os
homens, olhando com amor a
todos e cada um dos que o
rodeiam e a toda a
humanidade”. Tema do n. 107:
“Mas para ser ipse Christus é
preciso olhar-se nele.

Homilia na festa de Cristo
Rei®. E talvez onde Mons.
Escriva se expressa mais
formalmente sobre 0 nosso
assunto. O texto é
excessivamente extenso para
reproduzi-lo aqui. A sequéncia
de ideias é fundamentalmente
idéntica a da Instruccion de
1934: o texto de Jodo, seu
significado para a missdo
apostolica®, o Reinado de
Cristo, o cristdo ipse Christus



(“abracar a fé crista é
comprometer-se a continuar a
missdo de Jesus entre as
criaturas”). Ha neste numero
uma formosa e profunda
sintese da doutrina de Jodo e de
Paulo®.

Entrevista publicada em
“L’Osservatore della Domenica”,
19-V-1968"%, Texto e
compreensdo em forma
definitdria. “Ha muitos anos,
desde a propria data
fundacional do Opus Dei,
meditei e fiz meditar umas
palavras de Cristo que Sdo Jodo
relata: Et ego, si exaltatus fuero
a terra, omnia traham ad
meipsum. Cristo, morrendo na
Cruz, atrai a Si a Criacgdo inteira,
e, em seu nome, 0S Cristaos,
trabalhando no meio do mundo,
devem reconciliar todas as
coisas com Deus, colocando
Cristo no cume de todas as
atividades humanas”. Esta



passagem € interessante por
muitas razdes, comecando pela
declaracao fundacional que esta
implicita. O texto de Sao Jodo, é
evidente, ndo aparecia de
improviso na vida de Mons.
Escriva, mas tinha sido objeto
de sua meditacdo — segundo ele
mesmo diz — desde a propria
fundacdo do Opus Dei. No dia 7
de agosto, porém, ha uma
irrupcdo de luz de Deus que
transcende ao mesmo tempo
que corrobora aquela
meditacdo muitas vezes feita.
Homilia na festa de Corpus
Christi®”. O versiculo de Sdo
Jodo esta aqui em contexto
eucaristico. Prolonga as
afirmacdes eucaristicas que
Mons. Escriva faz no citado
texto inicial da Instruccion de
1934. Ambos sdo fundamentais
para este aspecto de Jodo 12, 32,
como veremos mais adiante. E
interessante observar que o



Fundador do Opus Dei ndo
parte aqui do texto de Jodo, mas
chega a ele a partir da
Eucaristia. Ele esta pregando,
como diziamos, no dia de
Corpus Christi, e descreve a
procissdo que se realiza neste
dia. Dai passa a procissdo “de
todos os dias”, que deve ser a
passagem do cristdo (coerente
com sua fé) nas atividades da
vida cotidiana. O cristdao, em
suas atividades seculares
santificadas, “é Cristo que
passa”, e por isso desprende o
bonus odor Christi. Eis o texto:
“Pecamos, pois, ao Senhor que
nos conceda a graca de sermos
almas de Eucaristia, que a nossa
relacdo pessoal com Ele se
traduza em alegria, em
serenidade, em propositos de
justica. E assim facilitaremos
aos outros a tarefa de
reconhecerem Cristo,
contribuiremos para coloca-lo



no cume de todas as atividades
humanas. A promessa de Jesus
se cumprira: Eu, quando for
levantado sobre a terra, tudo
atrairei a mim”.

4) Formulacdes breves da
“compreensao”

Junto destes textos mais longos,
explicitamente apoiados no versiculo
de Jodo, encontram-se nas obras de
Mons. Escriva textos breves, muito
condensados, nos quais ja nao é
citada nem é feita referéncia ao texto
de Jodo, para chegar diretamente a
“compreensdo” do texto que lhe foi
dada naquele 7 de agosto. Trata-se de
passagens que mostram como aquela
experiéncia calou fundo e configurou
sua concepc¢do da existéncia crista.

* “Deus quer um punhado de
homens “seus” em cada
atividade humana. — Depois...
“pax Christi in regno Christi” — a
paz de Cristo no reino de



Cristo®®”. A tractio divina gera
o reinado de Cristo e a paz
propria desse reino.

* “Deus nos chamou a todos para
que o imitdssemos; e a vos e a
mim para que, vivendo no meio
do mundo - sendo pessoas da
rua! — saibamos colocar Cristo
Nosso Senhor no cume de todas
as atividades humanas
honestas”™.

* “Trabalha sempre e em tudo,
com sacrificio, para por Cristo
no cume de todas as atividades
dos homens”™"”’.

* “Pelo ensinamento paulino,
sabemos que temos de renovar
o0 mundo no espirito de Jesus
Cristo, que temos que colocar o
Senhor no vértice e na base de
todas as coisas. — Pensas que o
estas cumprindo no teu
trabalho, na tua tarefa
profissional?”*" Aqui aparece
de novo o interessante
desenvolvimento da formula —



“no alto e na entranha” — que ja
haviamos encontrado na
homilia pascal de 1963:
“Instaurare omnia in Christo, da
como lema Sao Paulo aos de
Efeso (Ef. 1, 10); informar o
mundo inteiro com o espirito de
Jesus, colocar Cristo na
entranha de todas as coisas. Si
exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, quando for
levantado ao alto sobre a terra,
tudo atrairei a mim”"*.

* 5) Textos que dilatam a
cristologia de Joao 12, 32

* Incluimos sob esta epigrafe
algumas passagens das obras de
Mons. Escriva nas quais a
perspectiva daquele 7 de agosto,
ligada a Jodo 12, 32, projeta-se
para a consideracao de toda a
vida historica de Cristo:

* Jesus em sua vida oculta: “E era
Deus; e estava realizando a
redencdo do género humano; e



estava atraindo a si todas as
€0oiSas”psj.

* “Os seus bracgos — voltamos a
admira-lo no presépio — sdo de
crianga, mas sao 0S mesmos que
se abrirdo na Cruz, atraindo
todos os homens”™*,

* Redencao objetiva e subjetiva

* Elevar a Cristo de novo

* Anovidade do 7 de agosto de
1931

c) Na secdo ja referida da homilia
pascal™’, depois de transcrever Jodo
12, 32 e como que explicando seu
sentido espiritual 1é-se: “Cristo, com a
sua encarnacdo, com a sua vida de
trabalho em Nazaré, com a sua
pregacdo e milagres pelas terras da
Judeia e da Galileia, com a sua morte
na Cruz, com a sua Ressurreicdo, é o
centro da Criacdo, Primogénito e
Senhor de toda a criatura”. Centro,
entende-se, de atracdo e de
irradiacao.



II1. O sentido espiritual de Joao 12,
32 segundo Mons. Escriva

Anotados os textos sobre nosso tema,
tratemos agora de aprofundar um
pouco mais neles™®. A compreensio
do versiculo concedida ao Fundador
do Opus Dei é, simplesmente, a que
ele mesmo explica: desde o texto dos
Apontamentos intimos, em que narra
a experiéncia sobrenatural de que
estamos falando, até os numerosos
comentarios ao versiculo de Sado Jodo
que transcrevemos.

As notas de pé de pagina que Mons.
del Portillo preparou para a citada
Instruccion de abril de 1934 contém
um comentario e uma interpretacao
da passagem correspondente que nos
parecem interessantes por muitas
razoes, entre outras —e ndo é a
menor delas — porque demonstram a
“receptividade” que os primeiros
membros do Opus Dei ja tiveram do



sentido espiritual do texto que o
Fundador lhes propunha.

“O Senhor, com essas palavras que
S&o Jodo conservou em seu
Evangelho, afirmava que quando ele
morresse no alto da Cruz, a obra da
Redencdo iria se realizar: este é o
sentido literal. A luz nova que o
Padre viu nesse anuncio do Senhor
foi: devemos por Cristo no cume de
todas as atividades humanas
honestas, trabalhando no meio do
mundo, na rua — somos gente da rua
—para corredimir com Jesus, para
reconciliar as coisas do mundo com
Deus, para que o Senhor atraia tudo
a si. E como poremos Cristo no cume
de todas as atividades humanas?
Fazendo nosso trabalho cotidiano -
cada um o seu — o melhor que
pudermos, inclusive humanamente,
por amor de Deus: nisso esta a
entranha da Obra. Trata-se da
santificacao de todas as atividades
humanas: converter todas as



atividades do mundo - todas, escreve
o Padre: nosso apostolado néao
conhece limites — em coisa santa, e
em meio de santificacdo propria e
alheia”.

Seguindo o texto de Mons. Escriva de
1947, ha uma distingdo entre o
sentido literal e o sentido espiritual
do texto, e este ultimo- a
“compreensdo” do dia 7 de agosto de
1931 - é descrito do modo mais
rigoroso. Nesta linha podemos
continuar indagando as implicacdes
teoldgicas do que foi entdo
“compreendido”.

Cristo é o Redentor do homem, de
toda a humanidade. A palavra
Redencao, em seu sentido teoldgico
mais abrangente — como quando
dizemos a “obra da Redencdo”, a
“economia da Redenc¢do” — designa os
atos redentores de Cristo e a acdo
santificadora do Espirito para a
salvacdo de cada homem (economia



“sacramental” e eclesioldgica). A
teoldgica classica chamou “redencao
objetiva” aquela que Cristo realizou
de uma vez por todas
(“efapax”,semel, Hb 7,27) em sua vida,
morte e ressurreicao: de Belém a
gloria do Pai; ou, dito de modo
sintético, no estilo de Jodo, aquela
que realizou na sua exaltagao
historica na Cruz - localizada no
tempo e no espacgo. A “redencao
subjetiva” viria a ser o
desdobramento espacial e temporal
dessa “redencdo objetiva” - merecida
e obtida por Cristo na Cruz — nos
homens e mulheres concretos;
identifica-se nuclearmente com a
tractio de Cristo na Cruz, que alcanca
o0 homem concreto; realiza-se no
mundo pela missdo do Espirito e da
mediacdo da Igreja (ordem da
sacramentalidade) e finaliza no Deus
Trino através da mesma Igreja na
medida em que é comunhdo dos
homens com Deus, incoada in terris,
consumada in patria. Joado Paulo II



expressou belissimamente esta
teologia em sua enciclica sobre o
Espirito Santo: “A redencdo é
realizada totalmente pelo Filho, o
Ungido, que veio e atuou com o
poder do Espirito Santo, oferecendo-
se finalmente em sacrificio supremo
sobre o madeiro da Cruz. E esta
Redencdo, ao mesmo tempo, €
realizada constantemente nos
coracOes e nas consciéncias humanas
—na historia do mundo - pelo
Espirito Santo, que € o “outro
Paraclito”™™”,

O que Deus fez Mons. Escriva ver e
compreender estd, sobretudo, na
ordem da “redencdo subjetiva”, no
plano da acdo do “outro Paraclito”: o
Senhor o fez entender de modo
divino como entrava em seu plano de
salvacdo que Cristo realizasse no
mundo essa tractio para cuja
consecucao Cristo foi exaltatus na
Cruz. Mons. Escriva expressou essa
sua compreensdo da “redencao



subjetiva” com a propria
terminologia no texto de Jodo 12, 32,
concretamente com o termo
exaltatus, que se refere de modo
imediato a dimensao objetiva da
obra redentora; o que pede precisdo
na analise para identificar
plenamente a mensagem que Deus
fez com que ele entendesse. Vejamos,
pois, em primeiro lugar, o que é a
exaltatiode que o Fundador do Opus
Dei nos fala.

A terminologia, como vimos, é:
erguer (a Cruz), ser elevado (Cristo);
colocar, por, Cristo no cume, no alto,
na entranha. Todos os termos
referem-se a uma “nova” exaltacado
de Cristo: “quer ser elevado de
novo”. Levando em conta a
unicidade, o fato de ndo poder ser
repetido e a perfeita suficiéncia do
Sacrificio de Cristo na Cruz, é
evidente que Mons. Escriva falava do
que hoje chamamos “ordem da
sacramentalidade”, quer dizer da



presenca na histéria dos atos
historicos redentores de Cristo.
Mons. Escriva responde ai a questao:
como o homem alcanca hoje a
redencdo que Cristo fez de uma vez
por todas na Cruz? Sua resposta
enquadra-se na da Tradigdo: Cristo
alcanca o homem através da Igreja,
que é o sacramento universal da
salvacdo. A Igreja — tanto em sua
dimensdo institucional e hierarquica,
como atraveés do testemunho pessoal
e comunitario dos fiéis — ao exercer a
missdo que o proprio Cristo lhe
confiou, é o sinal e o instrumento
pelo qual Cristo e a sua acao
redentora tornam-se presentes no
mundo. Com palavras de Jodo Paulo
II: “O Espirito Santo vem depois de
Cristo e gracas a Ele, para continuar
no mundo por meio da Igreja, a obra
da Boa Nova da salvagio”*®,
Deixemos claro este ponto: é Cristo
que salva, ndo a Igreja. A Igreja, pela
presenca nela do Espirito Santo, é
instrumento da acdo salvadora de



Cristo. Assim se compreende em toda
sua forca que Mons. Escriva
utilizasse, para expressar a que
chamamos “redencdo subjetiva”, o
termo de Jodo que designa o ato
culminante da “redencdo objetiva”: a
exaltacdo na Cruz.

E simples, profundo, imediato o
modo como Mons. Escriva declara
que a colaboracdo da Igreja na
aplicacdo da obra redentora de Cristo
— também, portanto, essa acdo
eclesial “dos homens e mulheres de
Deus”, segundo a expressdo do relato
origindrio — é “sacramental” no
rigoroso sentido teoldgico da
palavra. Quer dizer, ndo se trata de
um “plus” que se agrega a Cruz de
Cristo, e sim a propria presenca
(sacramental) da Cruz de Cristo,
Cristo que se torna presente pelo
caminho que o proprio Jesus indicou:
os cristdos e sua vida, quer dizer, a
Igreja. Esse levantar, colocar, por,
alcar de novo a Cruz, pelos “homens



e mulheres” de Deus, €, pois, a forma
expressiva e intuitiva que Mons.
Escriva tinha - nestes textos — de
dizer que Cristo com sua Cruz
(gloriosa) entrou nas vidas dos
homens (batismo, vocacdo) e que
através deles, em consequéncia, se
“manifesta” (signo) a Cruz de Cristo e
se “realiza” (instrumento) a tractio
divina que dela emana. E aquilo de
Sao Paulo: Mihi autem absit gloriari,
nist in cruce Domini Nostri Iesu
Christi per quem mihi mundus
crucifixus est et ego mundo (Gl 6,14).
Et ego mundo: o cristdo é — ha de ser —
Cristo crucificado (e glorioso) ante o
mundo.

As consideracoes precedentes
referem-se ao “clima” de meditacdo
joanina na qual se enquadra o que
Mons. Escriva compreendeu e viu
naquele 7 de agosto. Essas
consideracoes estdo na base teoldgica
e eclesiologica do modo da
“exaltacdo” de Cristo que ele



compreendeu entdo. Constitui,
porém, apenas o comeco da propria
compreensao, que vai além, até a
determinante “novidade” daquele
dia. Por isso, para situar o significado
daquele 7 de agosto, é preciso pensar
que a teologia de Jodo da Redencéao
pela “exaltacdo”, tanto em sua
dimensdo objetiva como subjetiva,
pertence a propria revelacdo do
mistério de Cristo. Pode e deve,
portanto, alimentar toda vida crista,
seja qual for seu estilo e sua posicao
estrutural na multiforme variedade
de vocacoOes que se ddo na Igreja; e,
em consequéncia, pode e deve ser
entendida — com toda legitimidade -
na perspectiva de cada uma delas.

O que € “novo” na compreensao que
Deus concedeu a Mons. Escriva é,
precisamente, uma nova perspectiva
do mistério unico de Cristo, que o
levava a compreensao crista e
eclesial da secularidade. O Fundador
do Opus Dei indica isso, nos textos



que comentamos, com outra série de
expressoes, mais ou menos
equivalentes entre si: (por Cristo, ou
a Cruz de Cristo) no pinaculo de toda
atividade humana, na gloria de todas
as atividades humanas, na entranha
de todas as coisas, no cume de todas
as atividades da terra, no cume de
todas as atividades humanas, no alto
e na entranha de todas as coisas. O
que Mons. Escriva compreendeu
“com forca e clareza extraordinarias”
€ que o cristao, também e
precisamente na medida de em que
estd unido a Cristo na atividade
secular - santificagdo do trabalho - é
Cristo na Cruz, Cristo “levantado”
diante do mundo, diante dos colegas
de profissdo; é Cristo — exaltado no
meio da histéria humana - que se
pode “olhar” para “ver” e ser atraido.
Teologicamente falando: ele
compreendeu que Deus queria —
“quer ser elevado de novo...” - que a
atividade secular do cristdo, na sua
mais plena extensao, fosse signo e



instrumento da Cruz redentora de
Cristo, ou seja, que manifestasse ao
mundo o amor salvador que esta na
Cruz de Cristo e fosse ao mesmo
tempo, instrumento para que a Cruz
do Senhor atraisse a si “pdntas” e “tda
panta”: as pessoas e as coisas, 0s
ambientes, a vida social, as
realidades espirituais e materiais.
Mons. Escriva, definitivamente,
“compreendeu” o significado
salvador da secularidade crista e,
consequentemente, o caminho para
santifica-la.

1. Colocar Cristo no cume de
todas as coisas

2. Estas consideracdes iluminam o
sentido da expressdo mais
conhecida e sintética de todas
estas passagens: “Colocar Cristo
no cume de todas as atividades
humanas”. O que é dito aqui?
Percebe-se que a “exaltacdo” e o
“cume” de que fala o Fundador
do Opus Dei pouco tem a ver



com uma realidade similar que
se designava sob o titulo
“reinado social” na teologia, na
espiritualidade e na praxis
apostolica de boa parte de
nosso século. O reinado social
de Cristo apareceu
frequentemente, nas categorias
e na linguagem ad usum, como
um ideal de formas triunfantes
proprias de uma theologia
gloriae, que, sobre a base de um
institucionalismo catolico,
renovaria velhos esquemas de
cristandade. A doutrina de
Mons. Escriva, pelo contrario, a
partir do proprio texto biblico
gravado em sua alma, é
theologia crucis: o senhorio de
Cristo sobre a humanidade
inteira (pdntas) ou sobre a
totalidade cosmica (“ta panta™)
estd essencialmente vinculada a
kenosis da Cruz.

. “Colocar a Cruz de Cristo no
cume de todas as atividades



humanas” ndo é um ato
“politico” ou “social”. O “cume”
no qual é preciso por Cristo
(crucificado) ndo é um edificio
nem um monumento; ndo é
uma fachada, nem do
municipio, nem da regido, nem
do Estado, nem da organizacao
mundial das nac¢des; ndo € uma
organizacéo politico-religiosa™.
Segundo Mons. Escriva, o
“cume” nao sao coisas, mas
pessoas. Com suas proprias
palavras: por Cristo no alto de
todas as atividades humanas
significa “que, em todos o0s
lugares do mundo haja cristdos,
com uma dedicacdo pessoal e
libérrima, que sejam outros
Cristosiso”.O cume é, pois, a
propria vida secular do cristdo,
na medida em que esta
entregue a Cristo e seja vivida
com Cristo com todas as suas
consequéncias: trabalho
santificado, com a qualidade



humana e divina que exige,
com o prestigio profissional e o
fogo apostolico que comporta. E
atraveés das pessoas, e COmo
consequéncia da sua
identificacdo pessoal com
Cristo, os efeitos sociais da
exaltacdo de Cristo: “Pax Christi
in regno Christi”. Porque Cristo
€ Rei e “regnare Christum
volumus”. Toda a doutrina
contida na Homilia sobre Cristo
Rei, além de ser um dos textos
em que se expressa sobre Jodo
12, 32, é ela mesma o
desenvolvimento do nosso
tema.

. Colocar Cristo no cume de todas
as atividades humanas.
Poderiamos dizer:

. as atividades humanas: nelas
estdo os homens e as mulheres
pelos quais Cristo morreu (ao
ser levantado na Cruz: redencao
objetiva) e os que quer atrair



(quando for levantado no alto:
redencdo subjetiva);

. 0 cume em cada atividade
humana; o Senhor fez o
Fundador do Opus Dei entender
que esse cume para onde olhar
eram “os homens e as mulheres
de Deus”, as vidas desses
cristdos comprometidos na
santificacdo da atividade
humana e entregues realmente
a essa tarefa, que é sua vocacao
e sua missdo. A partir desse
cume Deus quer que se realize a
tractio divina da Cruz no
horizonte da secularidade.

. Um dos textos que chamamos
de compreensdo sintética diz
exatamente isto: “Deus quer um
punhado de homens “seus” em
cada atividade humana. —
Depois... “pax Christi in regno
Christi” — a paz de Cristo no
reino de Cristo”®". Os “seus”
homens dentro de cada
atividade humana sao, sendo



iguais entre seus iguais, o
“cume” (Cristo levantado) que
0s colegas, amigos e
companheiros podem olhar
para “ver” a Cruz de Cristo e ser
atraidos por Ele. Ver Cristo no
seio da faina didria no mundo, a
redencdo percebida dentro do
mundo e de seu
desenvolvimento, ndo fora do
mundo. O cume ndo €, pois, um
conceito “triunfalista”, como se
dizia ha uns anos. Designa,
antes, o cristdo e a sua vida
secular - vida secular de um
estadista ou de um sapateiro —
crucificada com Cristo: triunfo,
certamente, mas da Cruz.

8.Jodo 12, 32 e o cristao “ipse
Christus”. Dimensao
eucaristica da “compreensao”

9. A “unidade de vida” a luz do 7
de agosto de 1931

Aluz de Jo, 12, 32 percebe-se por que
Mons. Escriva dizia com insisténcia,



referindo-se ao cristdo comum,
coisas que pareciam, para muitos,
proprias do sacerdote:
concretamente, que ele devia ser
alter Christus, mais ainda, ipse
Christus. Deus, efetivamente, fé-lo
entender a existéncia secular
santificada como a “visibilidade” de
Cristo na Cruz atraindo os colegas da
atividade humana no mundo. A
passagem dos discipulos de Emaus -
no qual precisamente Jesus explica o
sentido glorioso da Cruz e que Mons.
Escriva relaciona com aquilo que ele
entendeu em 7 de agosto de 1931 —e,
sob este aspecto, é eloquente: devem
ser Cristo - dizia - para “aqueles com
quem vocés mantém relacdes no
exercicio de suas profissdes e em sua
atuacdo social”. O texto de Lc 24, 32,
ao mostrar o coracdo daqueles dois
discipulos aceso pela conversa de
Cristo pelo caminho, insinua o
carater fascinantedo Cristo exaltado.
Ao olharmos um cristdo comum que
luta por viver em Cristo sua



existéncia secular, vemos, com a
graca de Deus, na verdade de seu
sacrificio e de sua entrega (signo),
Cristo que passa e atrai. Por isso
pregava: “Manifestem claramente o
Cristo que vocés sd0”"”. Em certa
ocasido (eu estava presente: por volta
de 1958), Mons. Escriva conversava
em Roma com um grupo dos seus
filhos sobre a missdo apostolica e nos
dizia que, para leva-la a cabo,
deviamos cultivar o relacionamento
com nossos colegas. Interrompeu-se
e acrescentou: “Na verdade, basta
que os deixeis conversar com VOCés”.
Como que para indicar que o poder
de Cristo preenche a vida do cristdo
(entende-se, se ele se esforca
realmente por viver entregue a Ele) e
é, portanto, inevitavel que contagie,
que fascine ao entrar em contato
com os homens: basta que seja
“levantada ao alto” — quer dizer, que
entre realmente na vida de um
homem ou de uma mulher - para
que se perceba a atracdo de Cristo.



Ndo se deve, porém, esquecer nunca
que a gloria e a fascinacdo de que
Sdo Jodo fala ao apresentar Cristo na
Cruz é sempre a antecipacao
escatologica da Ressurreicdo que o
evangelista ja via, misticamente, no
Crucificado. Quero dizer que a Cruz
como cruz € intransponivel, e o
caminho dos cristdos, vivendo a mais
plena secularidade, é sempre o
caminho da Cruz: a secularidade
crista — ou, simplesmente, a
secularidade, pois trata-se de um
conceito teoldgico — é sempre uma
secularidade crucificada com Cristo,
na Cruz, e precisamente por isso, por
ser essa Cruz a de Cristo, é gloriosa, é
fascinante, atravessada pela alegria
de Deus: “Tu fizeste, Senhor que eu
entendesse que ter a Cruz é
encontrar a felicidade, a alegria. E a
razao — vejo-o com mais clareza que
nunca - é esta: ter a Cruz é
identificar-se com Cristo, é ser Cristo,
e por isso, ser filho de Deus”™.



Talvez seja este 0 momento de
considerar o que poderiamos chamar
a “dimensdo eucaristica” da
compreensdo de Jo 12, 32. O
Sacrificio da Missa é 0 mesmo
Sacrificio da Cruz: identidade de
Sacerdote e Vitima. Misteriosamente
- sacramentalmente — na celebracéo
da Eucaristia se torna presente a
“exaltacdo” de Cristo na Cruz, e em
consequéncia, a tractio do
Crucificado. H4 um rito na liturgia da
Missa que o mostra de modo
especialissimo: o rito de “elevar”.
Como se sabe, esse “elevar” a Hostia
e o Cdlice depois da Consagracdo nao
é liturgicamente um rito de
“oferecimento” ao Pai, e sim de
“apresentacao” aos fiéis. O sacerdote,
ao elevar, apresenta Cristo aos
homens para que o “olhem”, e
olhando o vejam e vendo o adorem e
sejam atraidos até identificar-se com
Ele na comunhao. O celebrante, na
elevacdo, é o primeiro que “olha”
assombrado o que acaba de



acontecer em suas maos. Este € o
momento em que Mons. Escriva
“compreendeu” Jodo 12, 32 e “viu” o
triunfo de Cristo. Poderiamos dizer
que toda a sua doutrina sobre a
Eucaristia como centrum ac radix
(centro e raiz) da evangelizacdo e da
vida espiritual é o modo sacramental
de expressar a centralidade do
mistério da Cruz revelado em Joao
12, 32.

Esta dimensdo eucaristica de Jo 12,
32 na compreensdo de Mons. Escriva
expOe exatamente sua doutrina do
cristao ipse Christus. Ser “alma de
Eucaristia” — expressdo muito
propria dele® - era para ele um
modo de intimidade e identificacdo
com Cristo que mostra e deixa
transparecer Cristo para os outros.
No cristdo os homens devem poder
reconhecer Cristo. Dizia, por isso, que
nos, cristaos, devemos ser “viris”, no
sentido do ostensdrio que mostra
Cristo: “Pecamos, pois, ao Senhor que



nos conceda a graca de sermos almas
de Eucaristia, que a nossa relacao
pessoal com Ele se traduza em
alegria, em serenidade, em
propositos de justica. E assim
facilitaremos aos outros a tarefa de
reconhecerem Cristo, contribuiremos
para coloca-lo no cume de todas as
atividades humanas. Cumprir-se-a a
promessa de Jesus: Eu, quando for
levantado sobre a terra, tudo atrairei
a mim?”ssj.

Este é outro aspecto, a meu ver
essencial, do acontecimento
espiritual que estamos comentando.
Por ser, precisamente, o que foi a
“novidade” entdo compreendida — a
secularidade do cristdo como
caminho de redencao, de tractio da
Cruz — encontra-se em seu nucleo o
que depois Mons. Escriva chamaria a
“unidade de vida” do cristdo. O que é
fascinante nessa existéncia crista
secular — o que a torna caminho para
a tractio divina - € a cristificacao



interna da dimensao secular da
existéncia, a integracdo perfeita da
existéncia-no-mundo na existéncia
cristd. E isto que é novo.

O tema da unidade de vida tem uma
consisténcia teologica propria e aqui
devo aludir a ele para indicar seu
lugar teoldgico (cristolégico) no
pensamento de Mons. Escriva. Quero
apenas sublinhar duas coisas:

* Que a unidade de vida, vista do
horizonte de Jodo 12, 32,
aparece como um dom divino e
ao mesmo tempo como uma
tarefa. O que é proprio do
cristdo comum - do leigo - ndo é
a mundanidade em si, pois esta
¢ comum ao homem como tal;
nem tampouco a secularidade,
entendida esta como dimensao
da Igreja — o que se chamou
secularidade geral da Igreja —
mas a doacdo que Deus lhe faz
dessa mundanidade na medida



em que estd inserida na ordem
da Redencdo e como
instrumento de Redencdo; quer
dizer, trata-se da secularidade
ou indoles saecularis, de que
fala o Vaticano IT*®, que é dada
por Deus junto com a vocagao
cristd, com o ser e viver na
Igreja, mas que é ao mesmo
tempo a tarefa do cristdo com a
luta ascética e o afa apostdlico.
Essa tarefa, realizada e
manifestada, é o “elevar Cristo”
na “gldria” de todas as
atividades humanas. A unidade
de vida aparece assim como
condicao imprescindivel para
que se exerca a tractio da Cruz
do modo que o Senhor fez o
Fundador do Opus Dei
compreender.

Nao é, porém, apenas condicdo
para a tractio, mas ela mesma —
a unidade de vida do cristdo - ja
é fruto da tractio de Cristo na
Cruz. Santo Agostinho tem uma



interpretacdo sugestiva do
omnia traham que vai nessa
direcdo. Sdo Jodo Criséstomo!
1é em Jodo 12, 32 “pantas”,
omnes, mas Agostinho recebeu
atraveés da Vetus latina o “ta
panta”. Para Agostinho omne
traham deve ser também
referido “a integridade da
pessoa humana, feita de corpo,
alma e espirito; quer dizer,
daquilo pelo que pensamos,
daquilo pelo que vivemos,
daquilo pelo que somos
palpéaveis e visiveis”®®, Aqui
Santo Agostinho ndo pensa,
pois, na totalidade cosmica,
nem na totalidade humana e
sim na totalidade do sujeito
humano. O ser humano- é o que
estd no fundo da interpretacao
do santo bispo de Hipona - esta
dividido e disperso em
consequéncia do pecado,
perdeu a integridade origindria;
a tractio divina da Cruz atrai o

57]



disperso para restitui-lo a
unidade.
* Esquema sintético

Cristo, de fato, conseguiu-nos (dom
divino) a unidade de nosso ser, mas
enquanto estamos na terra, temos
que batalhar para manté-la e
potencia-la. Poderiamos dizer que, se
na historia das origens encontramos
no homem, como consequéncia do
pecado, o bindmio “integridade”/
“dispersdo”, agora na Igreja, como
consequéncia da Redencdo, da-se um
novo bindémio, cuja dindmica é de
signo inverso: da “dispersdo” a
“Integridade”.

A plenitude consumada deste
segundo membro é escatologica
(céu). Mas no tempus Ecclesiae
(histdria) tem ja uma fase inicial, que
é essa “unidade de vida” do cristao —
ao mesmo tempo dom de Deus e
tarefa historica — que implica
sacrificio, sofrimento, luta ascética. A



unidade de vida no meio das
atividades seculares, que é
impossivel sem a Cruz, antecipa na
historia a gldria do céu. Por isso é
exaltacdo, cruz gloriosa, Cristo que
atrai e fascina™.

Digamos, finalmente, que a tractio da
Cruz, com o estatuto teologico que
consideramos, responde ao seguinte
esquema:

1. A tractio divina como sindnimo
da redencdo “objetiva”
realizada uma vez por todas
(“efapax”, semel), fruto da
missdo de Cristo a partir do Pai.
Valor redentor da exaltagdo de
Cristo na Cruz: radicalmente
redimidos (“atraidos”) todos os
homens.

2. Atractio divina como presenca
na historia da exaltagdo na Cruz
e da redencdo obtida de uma
vez por todas: redencdo
“subjetiva” ou economia



eclesial e sacramental realizada
pela missdo do Espirito. Exerce-
se:

. a) estruturalmente, pelo
ministério da palavra, que
anuncia a Redencdo, e
sobretudo pelos atos
sacramentais, que tornam
presente sacramentalmente (em
sentido estrito: ex opere
operato) a Cristo e seus atos
redentores;

. b) existencialmente, através da
propria vida do homem cristao,
ipse Christus, que torna
presente (testemunho cristéo,
sacramentalidade da Igreja em
sentido amplo) a exaltacéo
redentora de Cristo; Deus fez
Mons. Escriva entender que a
existéncia no mundo - a
secularidade crista santificada -
formava parte essencial dessa
economia da tractio redentora.



5. Os niveis da tractio de Cristo
na histdria a que aludimos no
n. 2 seriam:

6. nivel antropoldgico (“pdntas™):
atrai a todos os homens, com
trés momentos ou dimensoes:
primeira, atrai a fé (“ver”);
segunda atrai progressivamente
até a plena unido com Cristo:
unidade do ser e da vida do
cristdo; terceira atrai a vida
social, cultural e politica.

b. nivel cosmico: (“ta panta”):
santificacdo em sentido ultimo das
realidades terrenas. Dimensao
escatologica: “Deus omnia in
omnibus” (1 Cor 15, 28).

Estudo de Pedro Rodriguez, professor
da Faculdade de Teologia da
Universidade de Navarra, publicado
em “Romana”, n. 13 (1991).

Pedro Rodriguez




™ Ao cabo dos anos ele escrevera
recordando esta data: “naquele dia
da Transfiguracdo, celebrando a
Santa Missa no Patronato de
enfermos, num altar lateral,
enquanto elevava a Hostia, houve
outra voz sem ruido de palavra”
(Carta, 29/12/1947/ 14/02/1966, n. 89).
As obras que utilizamos de Mons
Escriva sdo: a)Caminho, 1939; Sulco,
1986; Forja, 1988; que sdo citadas
pelo numero correspondente a cada
“ponto”. b) Entrevistas Mons. Escrivd,
1969; E Cristo que passa, 1973;
Amigos de Deus, 1977; que se
referenciam pelos numeros
marginais dos paragrafos. c) As
colecdes de Instrucciones y Cartas,
escritos dirigidos aos membros do
Opus Dei, e os Apontamentos intimos,
cadernos holograficos de Mons.
Escriva escritos nos anos trinta,
referenciados também pelos
numeros marginais.



10 relato desta intervencéo de Deus
em sua alma, ao qual pertencem as
citacOes entre aspas no texto,
encontra-se em Apontamentos
intimos, n. 217.

®Vid. J .L ILLANES, Dos de Octubre
de 1928: alcance y significado de una
fecha: AA.VV.,”Mons. Josemaria
Escriva y el Opus Dei’, Pamplona
1975, pp. 65ss.

1 Vid. em ANA SASTRE, Tempo de
caminhar. 1989.

®' Dentre a imensa bibliografia sobre
o tema remetemos a duas
conceituadas obras da exegese
catolica deste século: M.].
LAGRANGE, I’Evangile de Saint Jean,
Paris 1927, e RSCHNACKENBURG, El
Evangelio segtun San Juan, Barcelona
1980. Uma breve sele¢do de
comentarios patristicos sobre Sdo
Jodo: S. BOUQUET, L’Evangile selon
Jean expliqué par les Peres, Paris,
1985.



) SCHNACKENBURG, II, p.470.

"l Um texto entre muitos: “qual é a
gloria do Senhor? A Cruz,
evidentemente, na qual Cristo foi
glorificado: o esplendor da gldria do
Pai, como ele mesmo disse quando a
paixdo se aproximava: Agora é
glorificado o Filho do homem, e Deus
é glorificado nele, e logo o
glorificara”. Texto no qual ele chama
gloria sua propria exaltacdo na Cruz.
Pois a Cruz de Cristo é efetivamente
sua gloria e exaltacdo, pelo que tinha
dito: “Quando eu for levantado da
terra atrairei todos a mim” (SANTO
ANDRE DE CRETA, Orat. 9 in ramos
palmarum, PG 97, 1002).

® Jod0 emprega para a Cruz a mesma
palavra que Lucas para referir-se a
Ascensdao (cfr. At 2, 33): “exaltari”, ser
levantado; em Sdo Joao, porém, o
vocabulo aparece exclusivamente
para referir-se a Cruz. Os textos sao,



além deste: pouco depois, o v. 34, e
antes 3, 14 e 8, 28.

®' LAGRANGE, p. 81, insiste
especialmente em que, também em
Sao Jodo, “exaltacdo” e “glorificacdo”
de Cristo sdo a rigor temas diversos,
embora tenham na teologia de Joao
uma peculiar proximidade.

19 Atrds da doutrina de Sdo Jodo
sobre o tema — como da de Sdo Paulo
em FI 2, 5-11, com perspectiva
diferente — estd, na opinido dos
exegetas, uma profunda meditacao
da figura do Servo de Javé segundo Is
52, 13: “Sabei que meu servo
prosperara, sera exaltado e
engrandecido e chegara ao proprio
cume da gloria”.

" S50 Paulo, a partir de sua
perspectiva soterioldgica, poe
igualmente em relevo a tractio da
Cruz: “No6s pregamos Cristo
crucificado, escandalo para os judeus
e loucura para os pagaos; mas, para



os eleitos — quer judeus, quer gregos
— for¢ade Deus e sabedoria de

Deus” (1 Cor 1, 23s). “Por que a Cruz
é a suprema “forca e sabedoria de
Deus”? A resposta é uma so: porque
na Cruz manifestou seu amor: “Deus
nos demonstra o seu amor em que,
sendo pecadores, Cristo morreu por
nés” (Rm 5, 8)” “JOAO PAULO II, Aloc.
31/08/1988).

12l SCHNACKENBURG, I, p. 486.

13 vid. LAGRANGE, p. 334, e
SCHNACKENBURG, II, p. 614, nota 98.
Santo Agostinho que 1é faz uma
leitura teoldgica alternativa na linha
antropoldgica de xxxx: “Si omnia ipsi
homines intelligendi sunt...possumus
dicere:...omnia momentum genera,
sive in linguis omnibus, sive in
aetatibus omnibus, sive in grandibus
honorum omnibus, sive in
diversitatibus ingeniorum omnibus,
sive in artium licitarum et utilium
professionibus omnibus, et quidquid



alliud dici potest secundum
innumerabiles differentias quibus
inter se praeter sola peccata homines
distant, ab excelsissimis usque ad
humillimos, a rege usque ad
mendicum; omnia, inquit, trahan
post me, ut sit capuit eorum, et illi
membra eius” (SANTO AGOSTINHO,
Tract. In Joannis evangelium, 53, 11:
PL 35, 1773).

14 «Até aqui, a histéria Ela, porém,
em si mesma, descreve
tipologicamente todo o mistério da
encarnacdo” (SAO CIRILO DE
ALEXANDRIA, In Joannis evangelium,
lib. 2, ITI, 14-15: PG 73, 251s).Ja o
livro da Sabedoria (16, 6 ) havia
qualificado a serpente de bronze
como “sinal de salvacdo”.

151 0 Senhor ja tinha dito
respondendo precisamente a
pergunta “Quem és tu?”: “Quando
levantardes o Filho do Homem, entao
sabereis que sou Eu” (Jo 8, 28). Estas



palavras de Jesus sao dirigidas
precisamente aos que o perseguem e
o levardo a Cruz, o que suscita a
dificil questdo de seu sentido (vid. a
longa exegese deste versiculo em
SAO CIRILO DE ALEXANDRIA, in
Joannis Evangelium, lib. 5, VIII, 28:
PG 74, 823- 832), na qual apresenta as
diferentes interpretacdes do texto. A
primeira dessas propostas exegéticas
(“cum sublime aliquid sapere de me
inceperitis...tunc manifesto
cognoscetis me esse lucem mundi ”)
conecta especialmente com o olhar
de que aqui estamos falando. Em
todo caso Jodo 8, 28 sublinha a
universalidade da eficacia da
exaltacdo de Cristo na Cruz.

"% Mons. Escriva tinha uma grande
devocéo a Cristo vivo na Cruz - Cristo
antes do golpe da lanca, costumava
dizer — que olha com olhar
transpassado de amor, com “olhos de
olhar amabilissimo” (Caminho n.
422). Nao tera esta devocdo a Cristo



uma intima relacdo com o
acontecimento do dia 7 de agosto?

17 «A imagem da serpente era
imagem da economia da Cruz”, (SAO
JOAO CRISOSTOMO, De serpente
homilia, 3 PG 56, 503). A serpente no
Paraiso foi fascinante para induzir o
homem ao pecado e Cristo o sera
para conduzir os homens apos si -
post se, como Santo Agostinho 1é em
Jodo 12, 32 — a felicidade da gloria. A
serpente de bronze — morta, inerte,
que ndo pode inocular o veneno do
pecado no homem - significa nesta
tipologia, segundo a exegese
patristica, o pecado derrotado e
morto na cruz com a crucifixdo de
Cristo, que assumiu, sem pecado, “a
carne de pecado”: “Deus, ao enviar
seu Filho, in similitudinen carnis
peccati et pro peccato, condenou o
pecado na carne” (Rm 8, 3). Vid. sobe
0 tema a citada homilia do
Crisdstomo, o texto de Teodoro de
Mopsuestia que é reproduzida em



S.BOUQUET, o.c., pp 64s e o texto de
Sdo Cirilo de Alexandria que
transcrevemos um pouco abaixo.

U870 3, 14; 12, 34. Vid. também 3, 30 e
20, 9.

"I Deus Verbo fez-se homem e subiu
a Cruz - explica Sao Cirilo de
Alexandria (In Joannis Evangelium,
lib. 2, I1I, 14-15; PG 73, 251) — “para
condenar o pecado na carne, como
estd escrito (Rm 8, 3), e para ser
aquele que consegue “conciliator”) a
salvacdo eterna para todos os que o
olhem com fé intensa ou
aprofundando nas verdades divinas.
O fato de que a serpente tenha sido
colocada no alto de um madeiro
significa que Cristo foi colocado em
lugar patente e marcante , para que
ndo ficasse oculto para ninguém que
ele tinha sido levantado sobre a
terra, como ele mesmo disse em
outro lugar (Jo 12, 32), por causa da
paixado que sofreu na Cruz”.



29 yd. Também Jo 10, 16: “Tenho
ainda outras ovelhas que ndo sao
deste aprisco. Preciso conduzi-las
também, e ouvirdo a minha voz e
havera um s6 rebanho e um so
pastor”.

11 F Cristo que passa, n. 137

21 10AO PAULO II, Carta enciclica
Dominum et vivificantem, 8/05/1986,
n. 24.

3 T0d0 Paulo II, em suas Catequeses
sobre o simbolo da fé, glosou a
doutrina da tractio da Cruz neste
contexto pneumatologico: “Se é
verdade que Jesus Cristo, mediante
sua “elevacdo” na Cruz, deve “atrair
tudo para si” (cfr Jodo 12, 32), a luz
das palavras do cenaculo - “se eu for
vo-lo enviarei” — entendemos que
esse “atrair” é realizado por Cristo
glorioso mediante o envio do Espirito
Santo. Precisamente por isto Cristo
tem que ir. Cristo, saindo deste
mundo, ndo s6 deixa sua mensagem



salvifica, mas “da” o Espirito Santo,
ao qual esta ligada a eficacia da
mensagem e o da propria Redencao
em toda sua plenitude” (JOAO PAULO
I1, Alloc., 26/04/1989, n. 4).

247 yv7id. CONCILIO VATICANO II, Decr.
Ad gentes, n.2

31 0 dia 6, em que a Igreja celebra a
Transfiguracdo, era dedicado aos
Santos Justo e Pastor, Padroeiros da
diocese.

8 Apuntes intimos, n. 217.

“7 Instruccion, 1/04/1934, n. 1.

8] 1hid. n. 2

29 Ihid. n. 3

®1 Carta, 29/12/1947/14/02/1966, n.89.
31 Meditacéo, 27/10/1963.

#2 Domingo da Ressurreicio,
26/03/1967, reproduzida em E Cristo



que passa, nn.102-116. O trecho que
nos interessa esta nos nn. 105-107.

331 92/11/1970; reproduzida em E
Cristo que passa, nn. 179-187. A
passagem que interessa para nosso
fim é o n. 183. O subtitulo intitula-se
precisamente “Cristo n cume das
atividades humanas”.

B4 »Tesus Cristo recorda a todos: Et

ego, si exaltatus fuero a terra, omnia
traham ad meipsum, se vos me
colocais no cume de todas as
atividades da terra, cumprindo o
dever de cada momento, sendo
minha testemunha no que parece
grande e no que parece pequeno,
omnia traham ad meipsum, tudo
atrairei a mim. Meu reino entre vos
serd uma realidade”.

351 vid. sobre o tema P.RODRIGUEZ,
Vocacion, trabajo, contemplacion,
Madri 1936, pp. 77s, 131-133 e
200-202.



3% Reproduzida em Conversaciones
con Mons. Escrivd, nn. 58-72. O texto
que nos interessa € o de n.59.

371 28/05/1964; reproduzida em E
Cristo que passa, nn. 150-161. A
passagem sobre nosso tema esta no
n. 156.

B8 caminho, n. 301
B9 Amigos de Deus, n. 58
“ Forja, n. 685

I Forja, n. 678. Talvez esta inclusio
ao mesmo tempo “do alto” e “da
entranha” seja a que explique a
alusdo - surpreendente ao fio do
nosso discurso — ao ensinamento
“paulino”. Vid. nota seguinte.

2 F Cristo que passa, n. 105. Mons.
Escriva de Balaguer, ao explicar a
doutrina que estamos analisando,
punha em estreita relagdo, como se
Vé, 0 “omnia” de Jo 12, 32 com o de



Ef1,10ecomode Cl 1, 20, como se
Ve neste outro texto: “Todas as coisas
da terra, as criaturas materiais
também, as atividades terrenas e
temporais dos homens também
devem pois ser levadas a Deus —ja
agora, depois do pecado, redimidas,
reconciliadas — cada uma segundo
sua propria natureza, segundo o fim
imediato que Deus lhes atribuiu, mas
sabendo ver seu ultimo destino
sobrenatural em Jesus Cristo: porque
o0 Pai quis colocar nele a plenitude de
todo ser e reconciliar por Ele todas as
coisas consigo, restabelecendo a paz
entre o céu e a terra por meio do
sangue que derramou na cruz (Cl 1, 19
e 20). Devemos colocar Cristo no
cume de todas as atividades
humanas” (Carta, 19/03/1954, n. 7).

31 F Cristo que passa, n. 14.
44 F Cristo que passa, n. 38

51 E Cristo que passa, n. 105



49l Uma interessante andlise de Jo 12,
32 a partir do texto de Entrevistas
com Sdo Josemaria Escrivd, n. 59
pode ser visto em A. GARCIA
SUAREZ, Existencia secular cristiana:
‘Scripta theologica’ 2 (1970) 155-157).

“110A0 PAULO II, Litt. enc.
Dominum et vivificantem, 8/05/1986,
n. 24.

41 Ibid. n. 3

“'vid. E Cristo que passa, n. 183s.

™ Carta, 29/12/1947, 14/02/1966, n. 89
B Caminho, n. 301

521 0 texto continua: “Por vossa vida,
por vosso Amor, por vosso espirito de
servico, por vosso afa de trabalho,
pOr vossa compreensao, por vosso
zelo pelas almas, por vossa alegria”.
Sao palavras de uma conversa do dia
13/06/1974.

53 Meditacéo, 28/04/1963.



B4 vid. por exemplo esta outra
passagem: “Sé alma de Eucaristia! —
Se o centro dos teus pensamentos e
esperancas esta no Sacrario, filho,
que abundantes os frutos de
santidade e de apostolado!” (Forja, n.
835).

531 E Cristo que passa, n. 156.

%1 Vid., CONCILIO VATICANO II,
Const. dogm.Lumem gentium, n. 31 e
a Ex. ap. Christifidelis laici, n. 15

571 SAO JOAO CRISOSTOMO, In
Ioannem humiliae, 67, 3: PG 59, 573

581 SANTO AGOSTINHO, Tractatus in
Joannis Evangelium, 53, 10-14: PL 35,
1773: “Ad creaturae integritatem, id
est, spiritum, et animam, et corpus; et
illud quo intelligimus, et illud quo
vivimus, et illud quo visibiles et
contrectabiles sumus”

5970, 12, 32 é texto paradigmatico
para muitos aspectos da existéncia



cristd que Mons. Escriva sublinhou e
nos quais agora ndo podemos nos
deter. Explicava, por exemplo: se
tomamos a Cruz de Cristo, entdo a
Cruz ja ndo é cruz, o melhor é uma
Cruz sem cruz (cfr. Santo rosario, IV
mistério doloroso), porque esta cheia
de alegria e de gldria. Também daqui
surge sua doutrina sobre as falsas
cruzes” que amarguram a alma e nao
unem a Cristo porque nao sdo a Cruz
de Cristo, que € gloriosa. Quanto ao
resto, o proprio nome da obra -
Prelazia da Santa Cruz e Opus Dei-e
seu selo emblematico — a Cruz na
entranha do mundo e abracando o
mundo — que € também o escudo
episcopal de Mons. del Portillo, tém
por tras a profunda experiéncia da
Cruz que o Senhor concedeu ao
Fundador do Opus Dei.

Pedro Rodriguez




pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-
mim/ (21/01/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/atrairei-tudo-a-mim/

	“Atrairei tudo a mim”

