
opusdei.org

As palavras nascem
no coração: a
verdade e a caridade
nos julgamentos

O Papa Francisco refere-se com
frequência ao vício da
murmuração. Neste texto,
fazemos algumas considerações
do ponto de vista espiritual e do
relacionamento com os outros.

23/05/2022

Nas caminhadas pelo campo é
comum alguém vislumbrar um
pequeno fruto escuro entre os



arbustos verdes. Se quem faz isso é
uma criança com pouca experiência
neste tipo de excursão, não é raro
que acabe assustada, com algum
ferimento causado pelos caules do
espinheiro, cheio de afiados e ocultos
espinhos. O espinheiro é um tipo de
planta presente em todos os lugares,
que cresce rapidamente para se
tornar uma erva daninha invasiva.
Jesus usa-o precisamente para falar
da relação que pode existir entre o
nosso coração e as nossas palavras:
“Porquanto cada árvore se conhece
pelo seu fruto. Não se colhem figos
dos espinheiros, nem se apanham
uvas dos abrolhos. O homem bom
tira coisas boas do bom tesouro do
seu coração, e o homem mau tira
coisas más do seu mau tesouro,
porque a boca fala daquilo de que o
coração está cheio” (Lc 6,44-45).

O som exterior de uma música
interior



As coisas que pensamos e sentimos –
e depois dizemos – pertencem a uma
esfera tão profunda da nossa
intimidade que pode parecer um
território sobre o qual temos pouco
controle. Uma compreensão errada
da espontaneidade, ou a falta de
autoconsciência, pode alimentar essa
impressão. No entanto, não só
podemos realmente cultivar este
jardim interior, como também não
estamos sozinhos na hora de fazê-lo:
Jesus quer entrar nesse território
para santificá-lo, para preenchê-lo
com a sua unidade; é Ele que quer
que o nosso coração, os nossos
pensamentos, palavras e ações se
expressem harmoniosamente.

Cristo nos lembra, por exemplo, que
não podemos amar os outros e, ao
mesmo tempo, falar mal deles; ou
que não podemos querer melhorar o
mundo e ao mesmo tempo prejudicar
esses processos de crescimento com
palavras de divisão. Mas o Senhor



vai mais longe. Diz-nos claramente
que não podemos amar a Deus com
todo o nosso coração, e que não
podemos rezar com honestidade, se
persistirem em nós rancores com as
pessoas ao nosso redor: “deixa lá a
tua oferta diante do altar e vai
primeiro reconciliar-te com teu
irmão; só então vem fazer a tua
oferta” (Mt 5,23-24). Jesus quer que
prestemos atenção para não ter
nenhuma fratura interior; quer
adiantar-se para fechar qualquer
fresta por onde o frio de uma falsa
caridade possa entrar. Ele sabe que
os primeiros afetados somos nós
mesmos e quer nos curar com a sua
paz.

Os escritos dos primeiros cristãos
ecoam muito claramente estes
ensinamentos: “De uma mesma boca
procede a bênção e a maldição. Não
convém, meus irmãos, que seja
assim. Porventura lança uma fonte
por uma mesma bica água doce e



água amargosa? Acaso, meus irmãos,
pode a figueira dar azeitonas ou a
videira dar figos? Do mesmo modo a
fonte de água salobra não pode dar
água doce” (Tiago 3,10-12). A Epístola
de São Tiago nos lembra, repetidas
vezes, que a fé em Jesus nos
transforma, que necessariamente se
manifesta em nossas obras; neste
caso, em nossas palavras. O autor
utiliza imagens gráficas para que
todos compreendamos facilmente a
sua mensagem: da mesma forma que
todo o corpo de um cavalo pode ser
dirigido colocando-se freios em sua
boca, ou como um navio inteiro pode
ser guiado direcionando um pequeno
leme, é igualmente importante
prestar atenção ao conteúdo das
nossas conversas (cf. Tiago 3,3-4).
Nossa linguagem, insiste São Tiago
com os seus exemplos, pode ser como
um pequeno incêndio que acaba
incendiando a floresta ou pode ser
comparada a um veneno mortal que
mata (cf. Tiago 3,5.8). É por isso que é



importante nos perguntarmos
frequentemente sobre como falamos
sobre as pessoas e acontecimentos ao
nosso redor, e os motivos que nos
levam a fazê-lo. Assim podemos
seguir as pistas que nos levam ao que
realmente temos em nossos corações.

Durante uma homilia em uma
paróquia de Roma, o Papa animou os
fiéis justamente a trilhar aquele
caminho que vai das nossas palavras
ao coração. Desta forma, podemos
descobrir honestamente se estamos
cheios de amor ou, pelo contrário, de
indiferença ou ódio. O Papa
encorajava todos a “dizer a verdade
a nós mesmos, envergonhar-nos
quando nos encontramos numa
situação que não é como aquela que
Deus quer, que não é boa; (…). E
pedir ao Senhor duas graças. A
primeira: saber o que se esconde no
meu coração, para não errar, para
não viver enganado. A segunda
graça: fazer o bem que se encontra



no nosso coração, e não o mal que ali
se esconde. E a propósito de 'matar',
recordemo-nos que as palavras
matam. Também os desejos
negativos contra o próximo matam.
Muitas vezes, quando ouvimos as
pessoas falar mal dos outros, parece
que o pecado da calúnia e o pecado
da difamação foram eliminados do
decálogo, mas falar mal de uma
pessoa é pecado”i. Não podemos,
portanto, banalizar a murmuração;
não podemos aceitar como bom, sem
mais delongas, tudo o que nos vem à
boca: “A língua também precisa ser
transformada, purificada. A língua
produz o som da música que soa no
coração”ii.

“Quando não puder louvar, me
calarei”

São Josemaria tinha 29 anos quando
deixou definitivamente as funções de
capelão do Patronato dos Enfermos
de Madri, para ter mais tempo



disponível para o desenvolvimento
do Opus Dei. Das notas pessoais que
se conservam desses meses, várias
têm a ver com esse aspecto do
amadurecimento interior pelo qual
seu relacionamento com os outros
atravessava naqueles momentos
delicados: “terei muitíssimo cuidado
em tudo o que signifique formar um
juízo sobre as pessoas, não
admitindo um mau pensamento
acerca de ninguém, mesmo que as
palavras ou obras do interessado
deem motivo para assim julgar
razoavelmente”iii. “Propósitos
práticos: 1/ Antes de começar uma
conversa ou de fazer uma visita,
elevarei o coração a Deus. 2/ Não
insistirei, ainda que esteja carregado
de razão. Direi minha opinião
somente se for para a glória de Deus,
mas sem discutir. 3/ Não farei crítica
negativa: quando não puder louvar,
me calarei”iv.



Essas duas anotações estão na
origem, respectivamente, dos pontos
442 e 443 de Caminho e, além disso,
dão origem a outras quinze
considerações que se referem às
diferentes formas de crítica aos
outros. Nesses textos, brilha a
convicção de que a chave para dar
bons frutos está em purificar, no
fundo da alma, a fonte de nossas
ações – eles falam de elevar o
coração, de buscar honestamente a
glória de Deus, de cuidar dos
próprios pensamentos –, auxiliado
por um propósito prático: nunca
falar mal de ninguém.

O oitavo mandamento da lei de Deus
não visa apenas evitar grandes
enganos, mas também formar em
nós uma interioridade que busque
somente o que é verdadeiro; a querer
pessoalmente que nossos
julgamentos nunca sejam
contaminados com uma sombra de
falsidade ou duplicidade. “O respeito



à reputação das pessoas proíbe
qualquer atitude e palavra capazes
de causar um prejuízo injusto”v. E
logo passa a definir o que é juízo
temerário – fazer julgamentos morais
sobre os outros sem
fundamentação–, maledicência –
manifestar, sem motivo válido,
defeitos de uma pessoa para outra – e
calúnia – dando ocasião a falsos
julgamentos sobre outros. A Igreja,
com coração de mãe, nos adverte
contra esses tropeços que só podem
prejudicar a nós e aos outros.

Há também outra forma de ferir a
verdade com as nossas palavras, que
tem a ver com a falta de discrição
exigida pelo nosso trabalho ou pelas
nossas responsabilidades. O
Catecismo, mais uma vez, é claro ao
apontar que “o direito de
comunicação da verdade não é
incondicional”vi. Será necessário
avaliar em cada ocasião “se convém
ou não revelar a verdade a quem a



pede” e saber que há facilmente
razões para “calar o que não se deve
saber”, sobretudo quando de fato
“ninguém é obrigado a revelar uma
verdade a quem não tem o direito de
conhecê-la”vii. Pode acontecer, claro,
que por nossa posição em um grupo
social ou profissional tenhamos
informações que outras pessoas não
têm. São situações em que a
delicadeza é importante para
delimitar o que é comunicável. A
informação dá um certo poder, e a
tentação de usá-la
irresponsavelmente, transformá-la
em boato, calúnias ou vanglória, está
sempre à espreita em cada esquina.
É, infelizmente, um veneno letal
também para a própria retidão de
intenção.

A indiscrição no manuseio da
informação costuma prejudicar
também quem a recebe, porque
muitas vezes a pessoa não dispõe de
ferramentas suficientes para digeri-



la ou compreendê-la. Não é justo
impor fardos a quem não é chamado
a suportá-los. Nesse sentido, quando
falava do “segredo profissional” que
D. Álvaro guardava em relação ao
seu trabalho na Santa Sé, São
Josemaria sempre elogiava o espírito
sobrenatural que o impelia a guardar
as informações com delicadezaviii. A
discrição nos assuntos da Igreja e em
assunto da vida de outras pessoas é
condição de fecundidade: “Morte e
vida estão à mercê da língua: os que
a amam comerão dos seus
frutos” (Prov 18,21).

Como interpretar o que acontece

Para evitar que nos vejamos
envolvidos nos espinheiros da
falsidade, o mesmo Catecismo nos
recomenda um caminho seguro:
“interpretar de modo favorável tanto
quanto possível os pensamentos, as
palavras e as ações do próximo”ix.
Quando interpretamos o que está



acontecendo ao nosso redor, ou seja,
quando juntamos cada fato isolado
em uma história que os conecta,
nunca o fazemos de forma neutra.
Sempre escolhemos um ponto de
vista, um lugar a partir de onde olhar
e valorizá-los, mesmo
inconscientemente, porque temos
um mundo interior que carrega
nossos julgamentos para um lado ou
para o outro. É o que acontece, por
exemplo, quando dizemos que
estamos “predispostos
positivamente” ou “predispostos
negativamente” diante de algo ou
alguém.

Nesse sentido, São Josemaria
procurava olhar as pessoas com os
olhos com que a própria mãe as
olharia. Muitas vezes, algo assim é
suficiente para que a tentação de
prejudicar com palavras e
julgamentos desapareça: escolher
um bom ponto de vista para, a partir
dele, interpretar as ações dos outros.



Assim, embora os fatos vistos
externamente sejam os mesmos, a
interpretação muda; tende a estar em
sintonia com o olhar que Deus pousa
sobre as coisas e sobre as pessoas. É
interessante pensar, nesse sentido,
que Deus e o demônio
permanentemente olham para os
mesmos fatos, mas têm
interpretações muito diferentes
deles. “O Maligno pode dizer-nos a
verdade, mas, se o faz, é para nos
condenar. Entretanto nós sabemos
que a Verdade vinda de Deus não nos
condena, mas acolhe-nos, abraça-nos,
ampara-nos, perdoa-nos”x. Unir-nos
a esse olhar divino, por meio da
oração, nos torna acolhedores às
pessoas e pacientes com os
processos. Se, ao contrário, não
purificarmos constantemente nossos
corações, se não detectarmos aqueles
espinhos que tentam chegar à nossa
língua, os acontecimentos que nos
cercam gerarão em nós julgamentos
imprudentes, calúnias ou



difamações; eles nos impedirão de
descobrir Deus, que está sempre
trabalhando de maneira misteriosa.
Diante do que acontece ao nosso
redor, podemos sempre escolher
entre o olhar que julga ou o olhar
contemplativo. Frei Luís de Granada,
explicando também o oitavo
mandamento, observava que o olhar
julgador tende a ferir a verdade nos
outros: “Se olharmos bem, é um
atrevimento tão grande contra Deus,
que é como dizer-Lhe que mente,
fazendo com que Ele que seja
considerado um mentiroso, que é a
mesma coisa. Deus é o conhecedor de
toda a verdade, e Ele sabe quem a
considera e quem não a considera.
Ele é um oráculo a quem teremos
que procurar para que nos conte a
verdade, pois é o verdadeiro juiz
dela”xi. Só Deus sabe o que está no
fundo do coração das pessoas.

Deus é o único juiz



Os evangelhos nos mostram
repetidamente como, querendo
colocar Jesus à prova, algumas
autoridades reclamam que os
discípulos do Senhor comem no
sábado, ou de que o Mestre cure a
mão de um homem nesse dia. Então,
por inveja, atribuem a Belzebu o fato
de Cristo curar um endemoniado.
Mas o Senhor “conhecia seus
pensamentos” (Lc 11,17), e procura
despertar seus corações, tocar as
fibras mais profundas de suas almas:
“Maus como sois, como podeis dizer
coisas boas? Porque a boca fala do
que lhe transborda do coração. O
homem de bem tira boas coisas de
seu bom tesouro. O mau, porém, tira
coisas más de seu mau tesouro” (Mt
12,34-36). Ao centralizar a
importância no coração, Jesus nos
lembra que, para aqueles que
queremos nos juntar à sua missão,
para quem quer gerar uma
transformação positiva no mundo, o
mais frutífero será sempre mudar-



nos por dentro constantemente,
decidir ser pessoas que, com as suas
palavras, movam o coração dos
outros para o bem, em vez de ser
pessoas que, pela imprudência de
querer intervir em tudo, ferem os
outros em suas conversas.

Uma das causas dos comentários
maldosos e difamações – que, como
vimos, surgem inicialmente na
intimidade – é a tentação de atribuir-
se a função de juízes de tudo o que
nos cercaxii. Essa atitude geralmente
está ligada à tendência a ocupar
muito espaço nos planos de Deus,
quase como se Deus ou os outros não
pudessem atuar com liberdade sem a
nossa aprovação. Nesse tipo de
julgamentos críticos confusos, que
facilmente degeneram em
maledicência ou calúnia, o Papa
Francisco detectou “uma alegria
sombria”xiii, algo que a princípio
“pode até parecer agradável”xiv,
talvez porque nos leve a tomar uma



posição de juiz que corresponde
somente a Deus. No entanto, contra
esta ficção está a simples convicção
de que a Providência nos confiou
uma pequena parcela de sua vinha
onde, se colocarmos nossos talentos
em jogo, seremos fecundos e felizes.
Nem toda a vinha é nossa jurisdição,
nem devemos desejarmos isso; nem
temos informações suficientes para
convocar todos os viticultores a
julgamento. Somente desejar fazer
isso pode ser um sinal de que não
estamos santificando o presente ou
fazendo frutificar as nossas
capacidades: ao investir tempo na
crítica, tiramos tempo de quem
realmente precisa de nós; e essas são,
em última análise, energias que o
demônio tira de nós. É, simplesmente
uma armadilha para que não
façamos o bem que Deus preparou
para nós.

Os santos, apesar de muitas vezes se
encontrarem em ambientes onde



aconteciam coisas com as quais não
concordavam, também dentro da
Igreja, conseguiram detectar os
tempos e maneiras de agir de Deus,
sem usar a língua de forma violenta.
São Josemaria, em algumas notas do
ano de 1933, pensando na formação
das primeiras pessoas que viriam ao
Opus Dei, escreveu: “Murmuras?
Então, estás perdendo o bom
espírito. E, se não aprendes a calar-
te, cada palavra é um passo que te
aproxima da porta de saída desse
empreendimento apostólico em que
trabalhas”xv. Isso não significa
concordar sempre com todos, mas
preparar-se para entrar na lógica
divina, canalizando as divergências
na hora e no lugar certos, onde
verdadeiramente poderão dar frutos.

Alegrar-se com o bem dos outros

Outro grande gerador de espinheiros
de maledicência costuma ser a
inveja. De fato, São Tomás de Aquino



considera a murmuração como “a
primeira filha” dessa espécie de
“tristeza pelo bem alheio”xvi. A
primeira tentação que o livro do
Gênesis nos traz é precisamente a da
serpente que, por inveja dos homens
e por ódio a Deus, quer afastá-los
d'Ele. O demônio engana nossos
primeiros pais murmurando com
eles sobre o Criador: “Oh, não! Vós
não morrereis! Mas Deus bem
sabe ...” (Gen 3,4-5). De novo: a
tentação de saber mais que Deus, de
invadir o seu tempo e seu espaço.
Também o livro da Sabedoria nos diz
que “Deus criou o homem para a
imortalidade, e o fez à imagem de
sua própria natureza. É por inveja do
demônio que a morte entrou no
mundo, e os que pertencem ao
demônio a provarão” (Sab 2,23-24).
Finalmente, o Evangelho de São
Marcos indica que Jesus foi entregue
por inveja (cf. Mc 15,10). A tristeza e
o ciúme pelo bem dos outros podem



levar a minar, a destroçar a honra
das pessoas que nos rodeiam.

Uma porta pela qual a inveja
geralmente se esgueira é nos
compararmos continuamente com os
outros. Na realidade, esta atitude
ignora a realidade de que todos
somos diferentes e que dificilmente
teremos um relacionamento igual a
outro nesta vida. O próprio Deus não
deu a todos a mesma coisa: Ele nos
conhece melhor do que ninguém e
distribui seus dons de maneira
diferente. É fundamental para a vida
social aprender a conviver com o
fato de que todos merecem um
tratamento diferenciado, da mesma
forma que uma mãe trata os filhos de
acordo com as suas necessidades e
não distribui tudo com a mesma
medida. Por tudo isso, uma boa
maneira de evitar os movimentos da
inveja é aprender a se alegrar com o
bem dos outros. Isso pode ser fácil
para nós, e até instintivo, com as



pessoas que mais amamos, com o
nosso círculo mais próximo; mas não
é tão simples quanto esse círculo
começa a se alargar. Pequenas
renúncias para dar alegria aos outros
são uma boa escola para vencer as
tentações da inveja, especialmente
em âmbitos em que o prestígio e a
fama estão em jogo. “Alegrai-vos com
os que se alegram” (Rom 12,15)
recomenda São Paulo na sua Carta
aos Romanos.

* * *

O oitavo mandamento protege nosso
jardim interior da vastidão selvagem
de arbustos espinhosos, para que o
nosso coração possa dar os frutos
que Deus espera dele. “Deus quer
que tenhamos um julgamento
simples, que não condenemos antes
do tempo, que não pioremos as
coisas, (...) que sintamos o trabalho
de nossos irmãos, que favoreçamos
as suas coisas, que sempre digamos



coisas boas sobre eles (...). Perceba,
irmão, que a vida do próximo é para
você como uma árvore proibida (...).
Sempre diga que todos são virtuosos
e honrados, e que, pelo que você
disse, todo mundo acredite que
ninguém é mau”xvii. Querer viver na
verdade nos leva a guardar a fonte
dos nossos julgamentos, para que
sempre saiam de nós palavras cristãs
que apoiem os outros, não que os
destruam; palavras que não
escurecem o mundo, mas que o
iluminem.

Andrés Cárdenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-
nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-

caridade-nos-julgamentos/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-caridade-nos-julgamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-caridade-nos-julgamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-caridade-nos-julgamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-caridade-nos-julgamentos/

	As palavras nascem no coração: a verdade e a caridade nos julgamentos

