opusdei.org

As palavras nascem
Nno coracao: a
verdade e a caridade
nos julgamentos

O Papa Francisco refere-se com
frequéncia ao vicio da
murmuracdo. Neste texto,
fazemos algumas consideracoes
do ponto de vista espiritual e do
relacionamento com 0s outros.

23/05/2022

Nas caminhadas pelo campo é
comum alguém vislumbrar um
pequeno fruto escuro entre os



arbustos verdes. Se quem faz isso €
uma criancga com pouca experiéncia
neste tipo de excursdo, ndo € raro
que acabe assustada, com algum
ferimento causado pelos caules do
espinheiro, cheio de afiados e ocultos
espinhos. O espinheiro é um tipo de
planta presente em todos os lugares,
que cresce rapidamente para se
tornar uma erva daninha invasiva.
Jesus usa-o precisamente para falar
da relacdo que pode existir entre o
nosso coracao e as nossas palavras:
“Porquanto cada arvore se conhece
pelo seu fruto. Nao se colhem figos
dos espinheiros, nem se apanham
uvas dos abrolhos. O homem bom
tira coisas boas do bom tesouro do
seu coracdo, e 0 homem mau tira
coisas mas do seu mau tesouro,
porque a boca fala daquilo de que o
coracdo esta cheio” (Lc 6,44-45).

O som exterior de uma musica
interior



As coisas que pensamos e sentimos —
e depois dizemos — pertencem a uma
esfera tdo profunda da nossa
intimidade que pode parecer um
territorio sobre o qual temos pouco
controle. Uma compreensdo errada
da espontaneidade, ou a falta de
autoconsciéncia, pode alimentar essa
impressao. No entanto, nao so
podemos realmente cultivar este
jardim interior, como também néo
estamos sozinhos na hora de fazé-lo:
Jesus quer entrar nesse territorio
para santifica-lo, para preenché-lo
com a sua unidade; é Ele que quer
que 0 N0SSO Coragao, 0S NOSS0S
pensamentos, palavras e acoes se
expressem harmoniosamente.

Cristo nos lembra, por exemplo, que
ndo podemos amar 0s outros e, ao
mesmo tempo, falar mal deles; ou
que ndo podemos querer melhorar o
mundo e a0 mesmo tempo prejudicar
esses processos de crescimento com
palavras de divisdo. Mas o Senhor



vai mais longe. Diz-nos claramente
que ndo podemos amar a Deus com
todo o0 nosso coracdo, e que nao
podemos rezar com honestidade, se
persistirem em nos rancores com as
pessoas ao nosso redor: “deixa 14 a
tua oferta diante do altar e vai
primeiro reconciliar-te com teu
irmdo; so entdo vem fazer a tua
oferta” (Mt 5,23-24). Jesus quer que
prestemos atencdo para ndo ter
nenhuma fratura interior; quer
adiantar-se para fechar qualquer
fresta por onde o frio de uma falsa
caridade possa entrar. Ele sabe que
0s primeiros afetados somos naés
mesmos e quer nos curar com a sua
paz.

Os escritos dos primeiros cristaos
ecoam muito claramente estes
ensinamentos: “De uma mesma boca
procede a béncao e a maldigdo. Nao
convém, meus irmaos, que seja
assim. Porventura langa uma fonte
por uma mesma bica 4gua doce e



agua amargosa? Acaso, meus irmaos,
pode a figueira dar azeitonas ou a
videira dar figos? Do mesmo modo a
fonte de agua salobra nao pode dar
agua doce” (Tiago 3,10-12). A Epistola
de Sado Tiago nos lembra, repetidas
vezes, que a fé em Jesus nos
transforma, que necessariamente se
manifesta em nossas obras; neste
caso, em nossas palavras. O autor
utiliza imagens graficas para que
todos compreendamos facilmente a
sua mensagem: da mesma forma que
todo o corpo de um cavalo pode ser
dirigido colocando-se freios em sua
boca, ou como um navio inteiro pode
ser guiado direcionando um pequeno
leme, é igualmente importante
prestar atencdo ao conteudo das
nossas conversas (cf. Tiago 3,3-4).
Nossa linguagem, insiste Sdo Tiago
com o0s seus exemplos, pode ser como
um pequeno incéndio que acaba
incendiando a floresta ou pode ser
comparada a um veneno mortal que
mata (cf. Tiago 3,5.8). E por isso que é



importante nos perguntarmos
frequentemente sobre como falamos
sobre as pessoas e acontecimentos ao
nosso redor, e 0s motivos que nos
levam a fazé-lo. Assim podemos
seguir as pistas que nos levam ao que
realmente temos em nossos coracgoes.

Durante uma homilia em uma
paroquia de Roma, o Papa animou os
fiéis justamente a trilhar aquele
caminho que vai das nossas palavras
ao coracdo. Desta forma, podemos
descobrir honestamente se estamos
cheios de amor ou, pelo contrario, de
indiferenca ou 6dio. O Papa
encorajava todos a “dizer a verdade
a nds mesmos, envergonhar-nos
quando nos encontramos numa
situacdo que nao é como aquela que
Deus quer, que nao é boa; (...). E
pedir ao Senhor duas gracas. A
primeira: saber o que se esconde no
meu coracgdo, para ndo errar, para
ndo viver enganado. A segunda
graca: fazer o bem que se encontra



Nno nosso coracao, e ndo o mal que ali
se esconde. E a proposito de 'matar’,
recordemo-nos que as palavras
matam. Também os desejos
negativos contra o proximo matam.
Muitas vezes, quando ouvimos as
pessoas falar mal dos outros, parece
que o pecado da calunia e o pecado
da difamacdo foram eliminados do
decdalogo, mas falar mal de uma
pessoa é pecado”i. Nao podemos,
portanto, banalizar a murmuracéao;
ndo podemos aceitar como bom, sem
mais delongas, tudo o que nos vem a
boca: “A lingua também precisa ser
transformada, purificada. A lingua
produz o som da musica que soa no
coracao”ii.

“Quando nao puder louvar, me
calarei”

Séo Josemaria tinha 29 anos quando
deixou definitivamente as funcdes de
capeldo do Patronato dos Enfermos
de Madri, para ter mais tempo



disponivel para o desenvolvimento
do Opus Dei. Das notas pessoais que
se conservam desses meses, varias
tém a ver com esse aspecto do
amadurecimento interior pelo qual
seu relacionamento com 0s outros
atravessava naqueles momentos
delicados: “terei muitissimo cuidado
em tudo o que signifique formar um
juizo sobre as pessoas, nao
admitindo um mau pensamento
acerca de ninguém, mesmo que as
palavras ou obras do interessado
deem motivo para assim julgar
razoavelmente”iii. “Propositos
praticos: 1/ Antes de comecar uma
conversa ou de fazer uma visita,
elevarei o coracdo a Deus. 2/ Nao
insistirei, ainda que esteja carregado
de razdo. Direi minha opinido
somente se for para a gldria de Deus,
mas sem discutir. 3/ Nao farei critica
negativa: quando nao puder louvar,
me calarei”iv.



Essas duas anotagdes estdo na
origem, respectivamente, dos pontos
442 e 443 de Caminho e, além disso,
ddo origem a outras quinze
consideracoes que se referem as
diferentes formas de critica aos
outros. Nesses textos, brilha a
conviccdo de que a chave para dar
bons frutos esta em purificar, no
fundo da alma, a fonte de nossas
acoes — eles falam de elevar o
coracdo, de buscar honestamente a
gloria de Deus, de cuidar dos
proprios pensamentos —, auxiliado
por um propdosito pratico: nunca
falar mal de ninguém.

O oitavo mandamento da lei de Deus
ndo visa apenas evitar grandes
enganos, mas também formar em
nos uma interioridade que busque
somente o que é verdadeiro; a querer
pessoalmente que nossos
julgamentos nunca sejam
contaminados com uma sombra de
falsidade ou duplicidade. “O respeito



a reputacao das pessoas proibe
qualquer atitude e palavra capazes
de causar um prejuizo injusto”v. E
logo passa a definir o que € juizo
temerdrio — fazer julgamentos morais
sobre os outros sem
fundamentacdo-, maledicéncia -
manifestar, sem motivo valido,
defeitos de uma pessoa para outra — e
calunia — dando ocasido a falsos
julgamentos sobre outros. A Igreja,
com coracdo de mde, nos adverte
contra esses tropecos que sO podem
prejudicar a nos e aos outros.

Ha também outra forma de ferir a
verdade com as nossas palavras, que
tem a ver com a falta de discricdo
exigida pelo nosso trabalho ou pelas
nossas responsabilidades. O
Catecismo, mais uma vez, é claro ao
apontar que “o direito de
comunicac¢ao da verdade ndo é
incondicional”vi. Sera necessario
avaliar em cada ocasido “se convém
ou ndo revelar a verdade a quem a



pede” e saber que ha facilmente
razoes para “calar o que néo se deve
saber”, sobretudo quando de fato
“ninguém é obrigado a revelar uma
verdade a quem ndo tem o direito de
conhecé-la”vii. Pode acontecer, claro,
que por nossa posicao em um grupo
social ou profissional tenhamos
informacdes que outras pessoas nao
tém. Sdo situacdes em que a
delicadeza é importante para
delimitar o que é comunicavel. A
informacdo da um certo poder, e a
tentacdo de usa-la
irresponsavelmente, transforma-la
em boato, calunias ou vangloria, esta
sempre a espreita em cada esquina.
E, infelizmente, um veneno letal
também para a propria retidao de
intencao.

A indiscri¢do no manuseio da
informacdo costuma prejudicar
também quem a recebe, porque
muitas vezes a pessoa ndo dispoe de
ferramentas suficientes para digeri-



la ou compreendé-la. Nao é justo
impor fardos a quem ndo é chamado
a suporta-los. Nesse sentido, quando
falava do “segredo profissional” que
D. Alvaro guardava em relacéo ao
seu trabalho na Santa Sé, Sao
Josemaria sempre elogiava o espirito
sobrenatural que o impelia a guardar
as informacoes com delicadezaviii. A
discricdo nos assuntos da Igreja e em
assunto da vida de outras pessoas €
condicdo de fecundidade: “Morte e
vida estdo a mercé da lingua: os que
a amam comerdo dos seus

frutos” (Prov 18,21).

Como interpretar o que acontece

Para evitar que nos vejamos
envolvidos nos espinheiros da
falsidade, o mesmo Catecismo nos
recomenda um caminho seguro:
“Interpretar de modo favoravel tanto
quanto possivel os pensamentos, as
palavras e as acdes do proximo”ix.
Quando interpretamos o que esta



acontecendo ao nosso redor, ou seja,
quando juntamos cada fato isolado
em uma historia que os conecta,
nunca o fazemos de forma neutra.
Sempre escolhemos um ponto de
vista, um lugar a partir de onde olhar
e valoriza-los, mesmo
inconscientemente, porque temos
um mundo interior que carrega
nossos julgamentos para um lado ou
para o outro. E o que acontece, por
exemplo, quando dizemos que
estamos “predispostos
positivamente” ou “predispostos
negativamente” diante de algo ou
alguém.

Nesse sentido, Sdo Josemaria
procurava olhar as pessoas com 0s
olhos com que a propria mae as
olharia. Muitas vezes, algo assim é
suficiente para que a tentacgdo de
prejudicar com palavras e
julgamentos desapareca: escolher
um bom ponto de vista para, a partir
dele, interpretar as acoes dos outros.



Assim, embora os fatos vistos
externamente sejam 0s mesmos, a
interpretacdo muda; tende a estar em
sintonia com o olhar que Deus pousa
sobre as coisas e sobre as pessoas. E
interessante pensar, nesse sentido,
que Deus e 0 demoénio
permanentemente olham para os
mesmos fatos, mas tém
interpretacdes muito diferentes
deles. “O Maligno pode dizer-nos a
verdade, mas, se o faz, é para nos
condenar. Entretanto nos sabemos
que a Verdade vinda de Deus ndo nos
condena, mas acolhe-nos, abraca-nos,
ampara-nos, perdoa-nos”x. Unir-nos
a esse olhar divino, por meio da
oracdo, nos torna acolhedores as
pessoas e pacientes com 0s
processos. Se, ao contrario, nao
purificarmos constantemente nossos
coracOes, se ndo detectarmos aqueles
espinhos que tentam chegar a nossa
lingua, os acontecimentos que nos
cercam gerardo em nos julgamentos
imprudentes, calunias ou



difamacdes; eles nos impedirdo de
descobrir Deus, que esta sempre
trabalhando de maneira misteriosa.
Diante do que acontece ao nosso
redor, podemos sempre escolher
entre o olhar que julga ou o olhar
contemplativo. Frei Luis de Granada,
explicando também o oitavo
mandamento, observava que o olhar
julgador tende a ferir a verdade nos
outros: “Se olharmos bem, é um
atrevimento tdo grande contra Deus,
que é como dizer-Lhe que mente,
fazendo com que Ele que seja
considerado um mentiroso, que é a
mesma coisa. Deus é o conhecedor de
toda a verdade, e Ele sabe quem a
considera e quem ndo a considera.
Ele é um oraculo a quem teremos
que procurar para que nos conte a
verdade, pois € o verdadeiro juiz
dela”xi. S0 Deus sabe o que esta no
fundo do coracdo das pessoas.

Deus é 0 unico juiz



Os evangelhos nos mostram
repetidamente como, querendo
colocar Jesus a prova, algumas
autoridades reclamam que os
discipulos do Senhor comem no
sdbado, ou de que o Mestre cure a
mao de um homem nesse dia. Entao,
por inveja, atribuem a Belzebu o fato
de Cristo curar um endemoniado.
Mas o Senhor “conhecia seus
pensamentos” (Lc 11,17), e procura
despertar seus coragoes, tocar as
fibras mais profundas de suas almas:
“Maus como sois, como podeis dizer
coisas boas? Porque a boca fala do
que lhe transborda do coragdo. O
homem de bem tira boas coisas de
seu bom tesouro. O mau, porém, tira
coisas mas de seu mau tesouro” (Mt
12,34-36). Ao centralizar a
importancia no corac¢ao, Jesus nos
lembra que, para aqueles que
queremos nos juntar a sua missao,
para quem quer gerar uma
transformacdo positiva no mundo, o
mais frutifero sera sempre mudar-



nos por dentro constantemente,
decidir ser pessoas que, com as suas
palavras, movam o coragdo dos
outros para o bem, em vez de ser
pessoas que, pela imprudéncia de
querer intervir em tudo, ferem os
outros em suas conversas.

Uma das causas dos comentarios
maldosos e difamacdes — que, como
vimos, surgem inicialmente na
intimidade - é a tentacdo de atribuir-
se a funcdo de juizes de tudo o que
nos cercaxil. Essa atitude geralmente
esta ligada a tendéncia a ocupar
muito espaco nos planos de Deus,
quase como se Deus ou 0s outros nao
pudessem atuar com liberdade sem a
nossa aprovacdo. Nesse tipo de
julgamentos criticos confusos, que
facilmente degeneram em
maledicéncia ou calunia, o Papa
Francisco detectou “uma alegria
sombria”xiii, algo que a principio
“pode até parecer agradavel”xiv,
talvez porque nos leve a tomar uma



posicao de juiz que corresponde
somente a Deus. No entanto, contra
esta ficcao esta a simples convicgao
de que a Providéncia nos confiou
uma pequena parcela de sua vinha
onde, se colocarmos nossos talentos
em jogo, seremos fecundos e felizes.
Nem toda a vinha é nossa jurisdicao,
nem devemos desejarmos isso; nem
temos informacdes suficientes para
convocar todos os viticultores a
julgamento. Somente desejar fazer
isso pode ser um sinal de que néo
estamos santificando o presente ou
fazendo frutificar as nossas
capacidades: ao investir tempo na
critica, tiramos tempo de quem
realmente precisa de nos; e essas sao,
em ultima analise, energias que o
demonio tira de nés. E, simplesmente
uma armadilha para que nao
facamos o bem que Deus preparou
para nos.

Os santos, apesar de muitas vezes se
encontrarem em ambientes onde



aconteciam coisas com as quais nao
concordavam, também dentro da
Igreja, conseguiram detectar os
tempos e maneiras de agir de Deus,
sem usar a lingua de forma violenta.
Sdo Josemaria, em algumas notas do
ano de 1933, pensando na formacao
das primeiras pessoas que viriam ao
Opus Dej, escreveu: “Murmuras?
Entéo, estas perdendo o bom
espirito. E, se ndo aprendes a calar-
te, cada palavra é um passo que te
aproxima da porta de saida desse
empreendimento apostolico em que
trabalhas”xv. Isso ndo significa
concordar sempre com todos, mas
preparar-se para entrar na logica
divina, canalizando as divergéncias
na hora e no lugar certos, onde
verdadeiramente poderdo dar frutos.

Alegrar-se com o bem dos outros

Outro grande gerador de espinheiros
de maledicéncia costuma ser a
inveja. De fato, Sdo Tomas de Aquino



considera a murmuragao como “a
primeira filha” dessa espécie de
“tristeza pelo bem alheio”xvi. A
primeira tentacdo que o livro do
Génesis nos traz € precisamente a da
serpente que, por inveja dos homens
e por odio a Deus, quer afasta-los
d'Ele. O demonio engana nossos
primeiros pais murmurando com
eles sobre o Criador: “Oh, ndo! Vés
ndo morrereis! Mas Deus bem

sabe ...” (Gen 3,4-5). De novo: a
tentacdo de saber mais que Deus, de
invadir o seu tempo e seu espaco.
Também o livro da Sabedoria nos diz
que “Deus criou o homem para a
imortalidade, e o fez a imagem de
sua prépria natureza. E por inveja do
demoénio que a morte entrou no
mundo, e 0S que pertencem ao
demoénio a provarao” (Sab 2,23-24).
Finalmente, o Evangelho de Séao
Marcos indica que Jesus foi entregue
por inveja (cf. Mc 15,10). A tristeza e
o ciume pelo bem dos outros podem



levar a minar, a destrocar a honra
das pessoas que nos rodeiam.

Uma porta pela qual a inveja
geralmente se esgueira é nos
compararmos continuamente com os
outros. Na realidade, esta atitude
ignora a realidade de que todos
somos diferentes e que dificilmente
teremos um relacionamento igual a
outro nesta vida. O préprio Deus ndo
deu a todos a mesma coisa: Ele nos
conhece melhor do que ninguém e
distribui seus dons de maneira
diferente. £ fundamental para a vida
social aprender a conviver com o
fato de que todos merecem um
tratamento diferenciado, da mesma
forma que uma mae trata os filhos de
acordo com as suas necessidades e
ndo distribui tudo com a mesma
medida. Por tudo isso, uma boa
maneira de evitar os movimentos da
inveja é aprender a se alegrar com o
bem dos outros. Isso pode ser facil
para naos, e até instintivo, com as



pessoas que mais amamos, com 0
nosso circulo mais proximo; mas nao
é tdo simples quanto esse circulo
comeca a se alargar. Pequenas
renuncias para dar alegria aos outros
sdo uma boa escola para vencer as
tentacdes da inveja, especialmente
em ambitos em que o prestigio e a
fama estdo em jogo. “Alegrai-vos com
0s que se alegram” (Rom 12,15)
recomenda Sdo Paulo na sua Carta
aos Romanos.

O oitavo mandamento protege nosso
jardim interior da vastiddo selvagem
de arbustos espinhosos, para que o
nosso coracao possa dar os frutos
que Deus espera dele. “Deus quer
que tenhamos um julgamento
simples, que ndo condenemos antes
do tempo, que ndo pioremos as
coisas, (...) que sintamos o trabalho
de nossos irmaos, que favorecamos
as suas coisas, que sempre digamos



coisas boas sobre eles (...). Perceba,
irmdo, que a vida do préximo é para
vocé como uma arvore proibida (...).
Sempre diga que todos sdo virtuosos
e honrados, e que, pelo que vocé
disse, todo mundo acredite que
ninguém é mau”xvii. Querer viver na
verdade nos leva a guardar a fonte
dos nossos julgamentos, para que
sempre saiam de nos palavras cristas
que apoiem 0s outros, ndo que os
destruam; palavras que néo
escurecem o mundo, mas que o
illuminem.

Andrés Cardenas Matute

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-
nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-
caridade-nos-julgamentos/ (02/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-caridade-nos-julgamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-caridade-nos-julgamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-caridade-nos-julgamentos/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-palavras-nascem-no-coracao-a-verdade-e-a-caridade-nos-julgamentos/

	As palavras nascem no coração: a verdade e a caridade nos julgamentos

