
opusdei.org

As Festas do Senhor
durante o Tempo
Comum (2)

Neste editorial sobre as festas
do tempo Comum são
comentadas as solenidades do
Sagrado Coração de Jesus, a
Transfiguração do Senhor, a
Exaltação da Santa Cruz e Cristo
Rei.

12/06/2019

Sagrado Coração de Jesus • 
Transfiguração do Senhor • 



Exaltação da Santa Cruz • Cristo
Rei do Universo

Por meio das diversas solenidades do
Senhor que a liturgia nos propõe ao
longo do ano, podemos contemplar,
de várias formas, o inesgotável
mistério de Deus, deixando que a sua
luz banhe nossa existência cristã no
mundo. No centro do ano litúrgico,
se encontra a Páscoa que, de certo
“se prolonga durante três meses –
primeiro os quarenta dias da
Quaresma e depois os cinquenta dias
do Tempo pascal”, seguida de “três
festas que têm um caráter ‘sintético’:
a Santíssima Trindade, o Corpus
Christi e, por último, o Sagrado
Coração de Jesus” [1]. Tratamos as
duas primeiras comemorações no
editorial anterior: agora
contemplaremos a solenidade do 
Sagrado Coração, para continuar com



a Transfiguração, a Exaltação da
Santa Cruz e concluir com a festa de
Cristo Rei.

O Sagrado Coração de Jesus

Na sexta-feira após o segundo
domingo depois de Pentecostes, a
Igreja dirige o seu olhar ao lado
aberto de Cristo na Cruz, expressão
do amor infinito de Deus pelos
homens e manancial de onde brotam
os seus sacramentos. A contemplação
desta cena alimentou a devoção dos
cristãos desde os primeiros séculos,
pois aí encontraram uma fonte
contínua de paz e segurança nas
dificuldades. A mística cristã nos
convida a abrir-nos ao Coração do
Verbo Encarnado: “Que Cristo habite
pela fé em vossos corações,
arraigados e consolidados na
caridade,a fim de que possais, com
todos os cristãos, compreender qual
seja a largura, o comprimento, a
altura e a profundidade,isto é,



conhecer a caridade de Cristo, que
desafia todo o conhecimento, e sejais
cheios de toda a plenitude de Deus”
[2].

A piedade popular do final da Idade
Média desenvolveu uma veneração
profunda e expressiva da
Humanidade Santíssima de Cristo
sofrendo na Cruz. Difundiu-se assim
o culto da coroa de espinhos, dos
cravos, das chagas... e ao Coração
aberto, síntese de todos os
padecimentos do Salvador por amor
a nós. Essas formas de piedade
deixaram sua marca na Igreja, de
modo que, no século XVII, nasceu a
celebração litúrgica da solenidade do
Sagrado Coração. Em 20 de outubro
de 1672, um sacerdote normando,
São João Eudes, celebrou, pela
primeira vez, uma missa própria do
Sagrado Coração e, a partir de 1673,
foram se difundindo pela Europa as
visões de Santa Margarida Maria
Alacoque sobre a expansão deste



culto. Finalmente, Pio IX estendeu
oficialmente à Igreja latina essa
festa.

A liturgia do dia desenvolve os dois
pilares teológicos da devoção: as
riquezas insondáveis do mistério de
amor derramado em Cristo e a
contemplação reparadora de seu
coração perfurado. São mencionados
nas duas orações do dia que o Missal
Romano oferece: “alegrando-nos pela
solenidade do Coração do Vosso
Filho, meditemos as maravilhas de
seu amor e possamos receber, desta
fonte de vida, uma torrente de
graças”; “no coração do Vosso Filho,
ferido por nossos pecados, nos
concedestes infinitos tesouros de
amor, fazei que lhe ofereçamos uma
justa reparação”.

A consideração do abismo de ternura
do Senhor pelas almas é um convite
a dar ao próprio coração a mesma
forma do seu, a unir o desejo de



reparação a vontade eficaz de
aproximar mais almas a Ele: “nos
abeiramos um pouco do fogo do
Amor de Deus, deixemos que seu
impulso mova as nossas vidas,
sonhemos com a possibilidade de
levar o fogo divino de um extremo ao
outro do mundo, de o dar a conhecer
aos que nos rodeiam, para que
também eles conheçam a paz de
Cristo e, com ela, encontrem a
felicidade” [3].

A Transfiguração do Senhor

A solenidade da Transfiguração do
Senhor nasce, provavelmente, da
comemoração anual da dedicação de
uma basílica em honra desse
mistério que aconteceu no Monte
Tabor. No século IX, a festa foi
introduzida no Ocidente e mais
tarde, durante os séculos XI e XII,
começou a celebrar-se também em
Roma, na basílica vaticana. Foi
incorporada ao Calendário romano

https://opusdei.org/pt-br/article/monte-tabor-basilica-da-transfiguracao/
https://opusdei.org/pt-br/article/monte-tabor-basilica-da-transfiguracao/


pelo Papa Calixto III (1457) em
agradecimento pela vitória das
tropas cristãs ante os turcos na
batalha de Belgrado, em 6 de agosto
de 1456.

No Oriente cristão a Transfiguração
de Nosso Deus e Salvador Jesus Cristo
é uma das grandes solenidades do
ano, junto com a Páscoa, o Natal e a
Exaltação da Santa Cruz. Nela se
expressa toda teologia da
divinização, pela graça, da natureza
humana que, revestindo-se de Cristo,
é iluminada pelo esplendor da glória
de Deus. Unidos a Jesus, aponta o
ofício de leituras do rito romano,
“refulgiremos aos olhos espirituais –
renovadas de certo modo as feições
de nossa alma – conformados à sua
imagem” [4]

Com Pedro, Tiago e João, nessa festa,
somos convidados a pôr o centro da
nossa atenção em Jesus: “Eis o meu
Filho muito amado, em quem pus



toda minha afeição, ouvi-o ”[5].
Temos de ouvi-lo, e deixar que a sua
vida e ensinamentos divinizem a
nossa vida diária. Assim rezava São
Josemaria: “Senhor nosso, aqui nos
tens dispostos a escutar tudo o que
queiras dizer-nos. Fala-nos, estamos
atentos à tua voz. Que as tuas
palavras, caindo na nossa alma,
abrasem a nossa vontade para que se
lance fervorosamente a obedecer-te 
”[6].

Escutar ao Senhor com a disposição
sincera de identificar-nos com Ele
nos leva a aceitar o sacrifício. Jesus
se transfigura“para tirar do coração
dos discípulos o escândalo da cruz 
”[7], para ajudá-los a suportar os
momentos obscuros da sua Paixão.
Cruz e glória estão intimamente
unidas. De fato, fixou-se o 6 de agosto
como festa da Transfiguração em
relação à Exaltação da Santa Cruz:
entre ambas as celebrações
transcorrem quarenta dias que, em



algumas tradições, coincidem como
uma segunda quaresma. Assim, a
Igreja bizantina vive esse período
como um tempo de jejum e de
contemplação da Cruz.

A Exaltação da Santa Cruz

A festa da Exaltação da Santa Cruz
tem sua origem na Igreja de
Jerusalém. Desde meados do século
IV, celebrava-se a 13 de setembro o
aniversário da dedicação da basílica
constantiniana levantada no Gólgota.
Segundo a recordação de uma
peregrina da antiguidade chamada
Egéria, uns anos antes, nessa mesma
data, encontrou-se a relíquia da Cruz
do Senhor. O gesto da exaltação se
realizava no segundo dia da oitava
da dedicação: nessa jornada,
testemunha um livro litúrgico da
época,“mostra-se solenemente a todo
o povo cristão a Cruz venerável”.
Atualmente, o rito mais característico
desta festa na liturgia bizantina



consiste na elevação que faz o
sacerdote da Cruz acima de todas as
cabeças, abençoando o povo e
dirigindo-se aos quatro pontos
cardeais, enquanto o coro canta cem
vezes a ladainha Kyrie eleison em
cada ostensão. Os fiéis, depois,
passam para venerar a Cruz e
recebem uma flor do conjunto que
adorna o lugar onde repousa. É tão
importante essa solenidade no
oriente cristão, que é considerada
como uma páscoa do outono.

Em Roma, desde inícios do século VI,
comemorava-se a 3 de maio uma
festa paralela: a Invenção da Santa
Cruz. Em meados do século VII, na
basílica vaticana adotou-se o uso
procedente de Jerusalém de venerar
um fragmento da relíquia da Cruz
(chamado de lignum crucis) no dia 14
de setembro. O Papa Sérgio (687-701)
mudou esse costume para a basílica
laterana e o revestiu de especial
solenidade, de tal maneira que já no



século VIII a festa estendeu-se
também por todo o Ocidente.

Na liturgia romana, o prefácio da
Missa lembra que se a árvore do
Paraíso foi o lugar da queda do
homem, o Senhor previu que a Cruz
fosse a nova árvore salvadora « ut
unde mors oriebátur, inde vita
resúrgeret… para que de onde viera a
morte daí ressurgisse a vida»[8]. As
leituras ressaltam a elevação de
Cristo no madeiro como uma
antecipação da elevação na glória, e
polo que atrai a todas as criaturas: “E
quando eu for levantado da terra,
atrairei todos os homens a mim” [9].
A Cruz é o lugar do triunfo de Jesus,
de onde estende seu reinado
contando com a nossa colaboração:
“Cristo, Senhor Nosso, foi crucificado
e, do alto da Cruz, redimiu o mundo,
restabelecendo a paz entre Deus e os
homens. Jesus Cristo recorda a todos:
Et ego, si exaltatus fuero a terra,
omnia traham ad meipsum (Jo 12, 32),



se vós me colocardes no cume de
todas as atividades da terra,
cumprindo o dever de cada instante,
dando testemunho de mim no que
parece grande e no que parece
pequeno, omnia traham ad meipsum,
tudo atrairei a mim. Meu reino entre
vós será uma realidade”[10].

São Josemaria usava sempre uma
corrente comum relicário em forma
de cruz com olignum crucis. Era uma
manifestação da sua devoção à Santa
Cruz no cumprimento amoroso do
dever de cada jornada. Existem
inumeráveis gestos, inclusive
pequenos, que também servem para
expressar esta devoção na vida
diária; por exemplo, ao abençoar a
mesa e agradecer fazemos o sinal da
cruz: “Este momento da bênção da
mesa, embora muito breve, recorda-
nos que a nossa vida depende de
Deus, fortalece o nosso sentido de
gratidão pelos dons da criação, dá
graças por aqueles que com o seu



trabalho fornecem esses bens, e
reforça a solidariedade com os mais
necessitados” [11].

Cristo Rei do Universo

O senhorio de Cristo sobre o universo
comemora-se de diversos modos nas
festas do ano litúrgico como a
Epifania, a Páscoa, a Ascensão. Com a
solenidade de Cristo Rei, instituída
em 1925 pelo Papa Pio XI no contexto
do avanço da secularização na
sociedade, a Igreja quer nos
apresentar com maior claridade
ainda a soberania de Jesus Cristo
sobre toda a Criação, incluída a
história humana.

O reino de Jesus é, como nos ensina a
liturgia da Missa, um Regnum
veritátis et vitae; regnum sanctitátis
et grátiae; regnum iustítiae, amóris et
pacis[12]: verdade e vida, santidade e
graça, justiça, amor e paz. São os
valores que deseja com mais força o
coração humano, e a essa realização



os cristãos podemos contribuir. De
modo especial, com as obras de
misericórdia dirigidas aos menores,
como é proclamado no evangelho
próprio do ciclo A: “estava com fome,
e me destes de comer; estava com
sede, e me destes de beber; eu era
forasteiro, e me recebestes em casa” 
[13].

No entanto, Jesus mesmo nos
adverte: “Meu Reino não é deste
mundo”[14]. Seu senhorio se
manifestará em plenitude com sua
segunda vinda, gloriosa, quando se
instaurarem os novos céus e a nova
terra, e “todas as criaturas, libertas
da escravidão e servindo à sua
majestade, o glorifiquem
eternamente” [15].Agora é o tempo
da esperança, de trabalhar por seu
reinado, confiantes que a vitória
final será sua.

Jesus é o centro da história: não só da
humanidade em sua totalidade, mas



também de cada pessoa
individualmente. Inclusive quando
parece que tudo está perdido,
sempre é possível dirigir-se ao
Senhor, como fez o bom ladrão,
segundo nos apresenta o evangelho
no ciclo C [16]. Quanta paz dá o fato
de que, apesar do nosso passado,
com o arrependimento sincero
podemos entrar sempre no Reino de
Deus: “Neste dia, far-nos-á bem
pensar na nossa história, olhar para
Jesus e, do fundo do coração, repetir-
lhe muitas vezes – mas com o
coração, em silêncio – cada um de
nós: ‘Lembra-Te de mim, Senhor,
agora que estás no teu Reino! Jesus,
lembra-Te de mim, porque eu tenho
vontade de me tornar bom, mas não
tenho força, não posso: sou pecador,
sou pecadora. Mas lembra-Te de
mim, Jesus! Tu podes lembrar-Te de
mim, porque Tu estás no centro, Tu
estás precisamente no teu Reino!’” 
[17]Essa petição de amor se plasma
ao longo do tempo litúrgico quando



atualizamos na nossa vida cotidiana
o que se celebra na Missa. O Sagrado
Coração de Jesus, sua Transfiguração,
a Exaltação da Santa Cruz e a
solenidade de Cristo Rei não só
marcam o ano, mas enchem de
conteúdo os dias em que se
celebram.

José Luis Gutiérrez

[1] Bento XVI, Homilia na solenidade
de Corpus Christi, 22/05/2008.

[2] Ef, 3,17-19.

[3] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, 170.

[4] Anastásio Sinaíta, Sermão no dia
da Transfiguração do Senhor (Lectio
altera do Ofício de leituras da
Liturgia das Horas do 6 de agosto).



[5] Mt 17,5.

[6] São Josemaria, Santo Rosário, 4º
mistério luminoso.

[7] Missal Romano, Prefácio da
Transfiguração do Senhor.

[8] Missal Romano, Prefácio da Santa
Cruz.

[9] Jo 12,32

[10] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, 183.

[11] Francisco, Enc. Laudato si, 24-
V-2015, n. 227.

[12] Missal Romano, Prefácio de
Nosso Senhor Jesus Cristo, Rei do
Universo.

[13] Mt 25, 35.

[14] Jo 18,36.



[15] Cf. Missal Romano, Oração da
Missa de Nosso Senhor Jesus Cristo
Rei do Universo.

[16] Cf. Lc 23, 35-43.

[17] Francisco, Homilia, 24-XI-2013

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/as-festas-do-
senhor-durante-o-tempo-comum-ii/

(18/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-festas-do-senhor-durante-o-tempo-comum-ii/

	As Festas do Senhor durante o Tempo Comum (2)

