
opusdei.org

As cartas de São
Josemaria.
Entrevista ao
historiador Luis
Cano

Luis Cano trabalha no Istituto
Storico San Josemaria Escrivá,
em Roma. Em 2020, publicou
um estudo crítico de quatro
cartas inéditas que o Fundador
escreveu aos membros do Opus
Dei de todos os tempos.

08/01/2022



O fundador do Opus Dei, São
Josemaria, escreveu muito ao longo
da sua vida: livros, cartas, instruções,
anotações pessoais… Publicou em
vida algumas das suas obras, como
Caminho, Via Sacra ou Santo Rosário,
mas a maior parte continua inédita e
encontra-se no Arquivo Geral da
Prelazia.

Há 20 anos, em 2001, Javier
Echevarría, então Prelado do Opus
Dei, fundou o Instituto Histórico São
Josemaria Escrivá, com sede em
Roma e em Pamplona, e encarregou
uma equipe de historiadores de
assumir o encargo de ir estudando e
publicando essa documentação.
Parte importante deste arquivo são
as cartas que o fundador escreveu
aos membros do Opus Dei, mas que
podem interessar a muitas outras
pessoas.

As quatro primeiras cartas foram
publicadas pela primeira vez

https://opusdei.org/pt-pt/article/instituto-historico-s-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-pt/article/instituto-historico-s-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/es-es/article/cartas-obras-ineditas-san-josemaria-opus-dei/
https://opusdei.org/es-es/article/cartas-obras-ineditas-san-josemaria-opus-dei/


recentemente, numa edição de Luis
Cano.

Qual é a estrutura deste livro?

Este livro contém quatro longas
cartas dirigidas aos membros do
Opus Dei de todos os tempos. Em sua
maioria, são textos bastante usados
dentro do Opus Dei. Geralmente de
modo parcial. E, até agora, não se
tinha feito nenhuma edição completa
para o público em geral e de modo
crítico. Fazem parte de um conjunto
de quarenta e três cartas que ainda
permanecem inéditas e que São
Josemaria organizou, datando-as. E
começamos por editar as quatro
primeiras.

Porque ainda não tinham sido
publicadas?

São Josemaria queria publicar estas
cartas de modo definitivo. No fim da
vida, esteve revisando-as, até pouco
tempo antes de morrer, porque



queria corrigir alguns erros
tipográficos, que tinham sido
publicados. Não conseguiu fazê-lo,
não teve tempo e faleceu antes de
terminar essa edição. Depois,
entendeu-se que era melhor esperar
até ter um instrumento, um instituto,
que pudesse realizar estas edições de
forma crítica. Uma edição crítica
implica comparar bem os
manuscritos existentes, ver se há
alguma pequena diferença, etc. Isso
levou à criação deste instituto, que
começou fazendo este tipo de edição
crítica para os livros que já tinham
sido publicados e depois, pouco a
pouco, fomos abordando os inéditos.
A primeira coisa a definir era quem
podia ocupar-se deste trabalho, que
metodologia seguir. Alguns insistiam
em que era melhor começar por
publicar meditações inéditas. Na
realidade, Francesc Castells e eu,
publicamos há alguns anos um livro
sobre meditações inéditas de São
Josemaria. Outros entendiam que as

https://opusdei.org/pt-br/article/livro-em-dialogo-com-o-senhor-traz-textos-ineditos-de-sao-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/livro-em-dialogo-com-o-senhor-traz-textos-ineditos-de-sao-josemaria/


cartas eram o melhor e, por fim,
ocupamo-nos efetivamente das
cartas. Estudamo-las
exaustivamente. Foi um trabalho um
pouco lento, mas penso que agora
estamos trabalhando com um bom
ritmo e com as próximas será ainda
mais rápido.

Outra das causas do atraso da
publicação foi que, durante bastante
tempo, se pensou que todo este
material só interessava às pessoas do
Opus Dei. Em parte, é assim, mas,
vimos que, além de interessarem
sobretudo às pessoas do Opus Dei,
são textos inspiradores para muitas
pessoas, cristãos evidentemente, e
até em algumas coisas para não
cristãos.

O próprio Paulo VI, quando São
Josemaria faleceu, disse ao seu
sucessor que todos esses textos que
se guardavam inéditos eram “um
tesouro para a Igreja”. Isto animou-



nos a apresentá-los e a vencer algum
pudor que pode representar a
publicação deste conteúdo.

Em que consistiu o seu trabalho
como editor deste livro?

Em primeiro lugar, consistiu em
rever os manuscritos originais e
algumas versões impressas que havia
de cada carta, para termos a certeza
de apresentar os textos exatamente
como São Josemaria queria.
Percebemos então que muitas vezes
os tinha corrigido, normalmente
eram correções muito pequenas,
porém não as tinha unificado num só
documento, mas que havia vários.
Estudamo-los para saber bem qual
era a última versão e até recuperar
algumas coisas que tinham estado
numa versão anterior, mas que no
fim se tinha esquecido de
acrescentar. É um pouco confuso,
mas a primeira tarefa foi comparar
tudo bem para ter a certeza de que



apresentamos exatamente o texto
como São Josemaria queria, que era
um pouco a causa pela qual tinha
estado a trabalhar em vários
momentos da sua vida em tudo isto.

Depois, acrescentamos a cada carta
uma breve introdução, notas breves,
onde me parecia que os leitores
gostariam. Sobretudo para os leitores
que não conhecem ou não estão tão
familiarizados com São Josemaria.
Procuramos também a origem de
algumas citações que menciona de
cor, de alguns ditos, assim como as
citações bíblicas que revemos com
muito cuidado, de Padres da Igreja,
etc. Depois, Mons. José Luis Illanes
fez uma introdução geral sobre todo
o conjunto destas cartas e fiz outra
introdução em que se explica toda
esta história dos manuscritos e um
pouco da história do próprio
documento.



Algumas pessoas podem
perguntar-se por que o fundador
do Opus Dei escrevia tanto e não só
isso, mas também se tudo o que
escreveu tem a mesma
importância.

Ele diz precisamente que estas cartas
“não fazem falta”, não são
necessárias. “Tudo o que é do Opus
Dei, já o sabem já o fazem bem”. Isto
é, digamos, um resumo, para que
possa servir dentro de um século, se
alguém não o conheceu ou não o
ouviu e quer saber o que dizia. São
textos muito familiares, não é nada
que se pareça com um tratado. É
mais uma conversa: vai passando de
um tema para outro, conta uma
piada...

Quando as lemos, é bastante fácil
imaginar que temos o fundador
diante de nós. Essa é a função que
têm, não é dizer “é preciso fazer
exatamente o que digo aqui”, ele



próprio diz textualmente “isto é uma
conversa de família”.

Comecemos a falar dessas quatro
cartas publicadas. Por exemplo, a
primeira, em que consiste?

A primeira é relativamente breve, na
edição crítica tem dezenove páginas,
em que explica os traços essenciais
para a vida cristã hoje em dia. Por
exemplo, começa a carta, dizendo “o
Senhor tem os olhos e o coração
postos na multidão, em todas as
gentes. Também nós, como Jesus,
temos de estar sempre voltados para
a multidão. Porque não há criatura
humana que não amemos, que não
procuremos ajudar e compreender.
Interessam-nos todos”. Ou seja, diz
que Deus chama os cristãos hoje,
especialmente os membros do Opus
Dei, os seus cooperadores e amigos, a
ocupar-se de todos, a não ter uma
mentalidade de se refugiar num
gueto, de se proteger, de ir para uma



espécie de hotel chique ou um clube
exclusivo, onde se dedicassem a ser
bonzinhos e viver seguros. Diz-nos
antes que temos de sair ao encontro
da multidão que, hoje em dia,
sobretudo no Ocidente e
especialmente os jovens, está se
afastando de Deus.

De fato, insiste bastante nesta
mensagem: “Nisto consiste o grande
apostolado da Obra: mostrar a essa
multidão que nos espera qual é o
caminho que leva direito até Deus”.
Mostrar o caminho que leva a Deus
não significa doutrinar as pessoas,
nem lhes fazer uma lavagem
cerebral. Fala muito de que é um
serviço, o melhor que podemos
prestar a uma pessoa que está ao
nosso lado e a quem queremos bem.

Diz uma frase que me parece muito
significativa: “Compreender a todos
para servir a todos”. Para poder
servir é preciso compreender e para



compreender, é preciso ouvir. Na
quarta carta vai falar muito sobre
isto. Como digo, esta primeira carta
resume um pouco todo o seu
pensamento, todo o seu espírito,
embora seja tão breve. Depois,
desenvolve mais estas ideias.

Por exemplo, no número 22 diz esta
frase: “Temos de encher o mundo de
luz”. Que deve fazer um cristão?
Deve encher o mundo de luz.
Logicamente explicará depois que
não se trata de converter o mundo
em sacristia, mas de o encher de luz.
Não da nossa luz, que é bastante
fraca, mas da que Cristo nos dá, que
permite abarcar a realidade das
coisas e a sua beleza, a sua verdade.
Isto significa iluminar todas as
profissões: a arte, o esporte, a
música, as redes sociais, a internet…
É iluminar. Levamos uma luz que de
algum modo transforma, faz tudo
mais bonito, esta é um pouco a sua
ideia.



E, claro, para ter essa luz é preciso
carregar a bateria, senão falha! Fala
muito de como nos “carregamos”,
falando assim metaforicamente, da
intimidade pessoal com Jesus Cristo.
Não com uma ideia ou uma
ideologia, mas com uma Pessoa. Diz
concretamente: “o Senhor fala-nos
constantemente em mil detalhes de
cada dia”.

Pelo contrário, o tema da segunda
carta é muito mais concreto, não é
tão geral, porque fala de uma
virtude que é a humildade. A que
acha que se deve?

Na verdade, nenhuma das cartas tem
só um tema, porque não se trata de
um autor sistemático. Ele próprio
assim o diz na carta número 15: “as
minhas cartas não são um tratado”.
Não trata só da humildade. Nesta
carta mistura várias coisas, liga com
outras virtudes, como a fidelidade, a
capacidade de se levantar depois das



quedas, a simplicidade para pedir
conselho e ajuda a uma pessoa que
nos estima, quando há algo dentro de
nós que nos oprime.

É uma carta que fala muito dos
fracassos, das quedas, dos pecados
que experimentamos todos os dias.
Diz, por exemplo, que “na nossa luta
espiritual não faltarão fracassos.
Mas, perante isso, perante os nossos
enganos, perante o erro, devemos
reagir imediatamente, fazendo um
ato de contrição”. Quer dizer,
quando constatamos a nossa miséria,
o nosso pecado ou o que for, não
serve de nada enterrar a cabeça no
chão como a avestruz ou, pelo
contrário, torturar-se com
sentimentos de culpa. Diz: “pede-se
perdão a Deus e recomeça-se”. Esta é
no fundo grande parte do conteúdo
desta carta.

Por isso, também diz, por exemplo,
que “é preciso ver o aspecto positivo



das coisas. Na vida aquilo que parece
mais terrível, não é tão negro, não é
tão escuro. Se olharmos a realidade
concreta, não chegaremos a
conclusões pessimistas”. É,
logicamente, uma visão que nasce da
confiança em Deus, e não do
pensamento positivo. Quer dizer,
somos como um frasco de perfume
de luxo, que se vende nas
perfumarias, que custa um
dinheirão; levamos algo que não é
nosso, que é precioso, mas não é
nosso. Quando nos sentimos vazios, o
que temos a fazer é pedir a Deus que
nos “encha”, dito assim de modo
simples, para poder dá-lo aos outros.

Assim, explica que a humildade se
converte na “condição necessária
para ser útil e ter uma vida fecunda”.
Porque nunca te sentirás vazio,
fracassado. Na verdade, parece-me
que esta carta gira à volta de um
comentário a essa frase de São Paulo:



“Quando sou fraco, é então que sou
forte”.

Depois também fala de como esta
virtude serve para estar unido a
Jesus, para não perder essa conexão
de que falava antes. Por isso diz:
“estamos enamorados e vivemos de
amor. Trazemos continuamente o
nosso coração em Jesus Cristo, nosso
Senhor”. Este é, como disse no
princípio, um dos leitmotiv que
Escrivá repete. É a sua maneira de
entender a vida cristã, muito unida a
Jesus, de profunda amizade, de
simplicidade com Cristo. E também
esse saber-se constantemente, como
dizia, perdoados e compreendidos
por Deus, amados por Deus, apesar
dos nossos fracassos e de como
algumas vezes nos comportamos
mal. Fala continuamente disto, de
que terás caído mil vezes, mas Deus
não te ama por te portares bem.
Ama-te porque és seu filho ou sua
filha e porque te quer bem. Não



porque sejas um gênio ou um 
santinho, mas só por seres quem és. E
isso enche-te desse amor que ele diz
que é o motor de tudo, o que te faz
ser fiel a Deus e viver a vida cristã.

Numa entrevista, disse que a
terceira carta lhe parece
tremendamente moderna. É
assim? E, se é assim, quer-nos
explicar por quê?

Bem, talvez fosse moderna também
para mim, porque a conhecia pouco.
A terceira carta é longa, muito rica
de conteúdo e surpreendeu-me
gratamente, quando a li em 2020 ou
2019, quando comecei a fazer este
trabalho. Esta carta trata do que um
cristão deve fazer no mundo, qual é a
sua missão. Que devo fazer eu? Devo
impor a minha verdade aos outros
porque é uma verdade que salva?
Devo tomar uma opção política
concreta para apoiar esse programa
que tenho? Esses valores cristãos têm



que iluminar a vida pública ou são
coisa privada?

O primeiro que é preciso dizer é que
esta carta é um canto à liberdade e à
responsabilidade dos cristãos. Diz,
por exemplo, no 3º parágrafo:
“viemos para santificar qualquer
tarefa humana honesta, um trabalho
normal, precisamente no mundo, de
modo laical e secular, ao serviço da
Santa Igreja, do Romano Pontífice e
de todas as almas. Para o conseguir,
temos de defender a liberdade”.
Creio que isto é bastante original.

Ao mesmo tempo, esta carta também
é um canto ao trabalho. Diz, por
exemplo, também neste 3º parágrafo,
que “temos de amar toda a espécie
de trabalho humano, porque o
trabalho é o meio para a santificação
das almas e para a glória de Deus”.
Diz que, no meio desse trabalho
honesto, todas as mulheres, todos os
homens podem escutar esse



chamamento de Cristo, esse
chamamento pessoal, “que comunica
ao trabalho um sentido de missão
que dignifica e dá valor à nossa
existência. Porque Jesus, num ato de
autoridade, se mete na alma, na tua e
na minha. Este é o chamamento”.
Parece-me que isto também é
bastante atual. Também pode ser a
falta de trabalho, evidentemente, a
ocupação que uma pessoa tem. Diz
que esse chamamento de Jesus Cristo
não é que nos mude a vida, que nos
ponha a fazer outra coisa, mas dá
uma visão nova da vida. É como se se
acendesse uma luz dentro de nós.
Isto tem de nos levar a ser
testemunhas de Jesus em todos os
campos da atividade humana.

Anima muito a servir os outros
através de todas as profissões.
Explica, por exemplo, que “a
presença leal e desinteressada no
campo da vida pública proporciona
imensas possibilidades de fazer o



bem”. Na verdade, fala bastante e dá
conselhos para viver a honestidade
quando se tem de ocupar um posto
de autoridade, quer seja numa
empresa privada, quer seja em
lugares públicos. São critérios muito
interessantes para um cristão que
vive a sua vida com realismo no
meio do mundo.

Ao mesmo tempo, deixa muito claro
que o Opus Dei “não tem nenhuma
política, não é esse o seu fim. A nossa
única finalidade é espiritual e
apostólica. Por isso, a Obra de Deus
nunca entrou, nem nunca entrará na
luta política dos partidos”. Também é
bastante interessante, porque vem
do fundador, ouvir de forma tão
categórica que não tinha nenhuma
ideia de fazer manobras políticas,
mesmo que fosse para transmitir
algo muitíssimo bom, valores cristãos
ou o que seja. Trata-se antes de que
cada um, através da sua luz, procure
iluminar as coisas que faz, dar-lhes



esse colorido da sua própria fé, mas
não de tentar impor ou manobrar.

Tudo isto dentro de um espírito de
compreensão e de abertura a todos.
Na verdade, na parte final desta
carta diz uma coisa que me
surpreendeu, por ser tão categórica:
“Este modo de se comportar – atuar
com compreensão e abertura – é da
própria essência da Obra. Porque o
Senhor nos quer por todos os
caminhos da terra, lançando a
semente da compreensão, da
desculpa, do perdão, da caridade, da
paz. Nunca nos sentiremos inimigos
de ninguém. A Obra nunca poderá
fazer discriminações, nunca quererá
excluir ninguém do seu apostolado.
Se não, teria atraiçoado a sua própria
finalidade”. E assim acaba a carta.

A última das cartas publicadas, a
quarta, fala sobre a evangelização.
O contexto em que São Josemaria a
escreveu não se parece nada com o



atual, pelo menos em países de
tradição cristã. Mudou muito. As
palavras do autor continuam a ser
válidas, em 2021?

Também me fiz essa pergunta, e
parece-me bastante atual. Penso que
esta carta é uma continuação da
anterior. Talvez seja uma ideia
minha, mas dá a impressão de que a
carta anterior era muito comprida e
decidiu cortar um pouco e fazer
outra carta mais breve, porque esta é
relativamente breve.

E esta 4ª carta desenvolve
precisamente estas ideias:
compreender todos para servir a
todos, aproximar-se e não ter medo.
Aproximar-se também das pessoas
que em temas religiosos pensam de
maneira completamente oposta à
nossa. No primeiro parágrafo diz,
por exemplo, que “o Opus Dei tem
um modo peculiar de ensinar o
Evangelho. Um modo próprio de



viver a missão do cristão. E define
esse modo desta maneira: leva-nos à
compreensão, à desculpa, à caridade
delicada com todas as almas”. O mal
existe, mas que deve fazer um
cristão, uma pessoa do Opus Dei?
Deve “afogar o mal em abundância
de bem”. Esta frase foi citada muitas
vezes e é nesta carta que aparece.

Ao mesmo tempo, também diz que a
fidelidade à verdade, coerência
doutrinal e a defesa da fé “não
significam um espírito triste, nem
devem estar animadas pelo desejo de
aniquilar aquele que erra”. Tem
várias frases dedicadas às pessoas
que “se deixam arrastar pela ira, pelo
fanatismo ou pelo exagero, e que
convertem a sua vida numa perpétua
cruzada”. Porque precisamente o que
quer sublinhar é o contrário, que o
que devemos fazer é viver essa
compreensão.



E continua: “é necessário, também,
que escuteis, que estejais dispostos a
entrar num diálogo franco e cordial
com as almas que desejais aproximar
de Deus”. Ou seja, não se trata de
impor uma ideologia ou umas ideias
aos outros, mas de os servir. E, para
servir, compreender e para
compreender, ouvir. No meio da
carta também diz que “para levar a
verdade aos outros, o processo é
rezar, compreender, conviver e
depois fazer pensar e ajudar a
estudar as coisas”.

E depois, no fim da carta, repete de
maneira bastante categórica estas
ideias: “Este é o nosso espírito e
temos de o demonstrar abrindo
sempre as portas das nossas casas a
pessoas de todas as ideologias e de
todas as condições sociais, sem
nenhuma distinção, com o coração e
os braços abertos para acolher todos.
Não temos missão de julgar, mas o
dever de tratar fraternalmente todos



os homens. Não há nenhuma alma
que excluamos da nossa amizade”.

E a um leitor não especializado na
história do Opus Dei ou numa
edição crítica, como lhe
recomendaria que lesse este livro?

A introdução é um pouco longa e
pode ser que a uma pessoa a quem o
que interessa é ler os textos, não lhe
diga nada. Penso que talvez seja
melhor começar por ler o texto
diretamente e se lhe ocorrerem
perguntas, voltar atrás. Porque
muitas das notas têm a ver com as
datas em que se compôs, quando se
escreveu, a problemática de um
manuscrito a que aconteceu não sei o
quê na impressão… Coisas que não
interessam à maior parte das
pessoas.

A edição crítica é dirigida a
especialistas, a pessoas que talvez
queiram fazer um estudo teológico,
por exemplo. E então querem saber



se determinada frase foi dita
exatamente assim ou não, se a
modificou… A edição crítica serve
para estas pequenas coisas, para dar
a certeza de que esse é o texto
autêntico.

Para o público em geral, estão sendo
feitas edições que prescindem dessas
longas introduções e levam muito
poucas notas. E no fim há um
glossário com alguns termos
técnicos, para o caso de alguém não
os conhecer. Mas acho que o texto se
compreende bastante bem, porque o
modo de falar e de escrever de São
Josemaria era muito simples, nada
rebuscado.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/as-cartas-de-
sao-josemaria-entrevista-ao-historiador-

luis-cano/ (05/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/as-cartas-de-sao-josemaria-entrevista-ao-historiador-luis-cano/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-cartas-de-sao-josemaria-entrevista-ao-historiador-luis-cano/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-cartas-de-sao-josemaria-entrevista-ao-historiador-luis-cano/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-cartas-de-sao-josemaria-entrevista-ao-historiador-luis-cano/

	As cartas de São Josemaria. Entrevista ao historiador Luis Cano

