
opusdei.org

As boas maneiras

A cortesia, a amabilidade, a
urbanidade, e seus afins, são
irmãs menores de outras
grandes virtudes. E a família é o
lugar onde melhor se
aprendem, seja qual for a
idade.

01/08/2014

Ao refletir sobre a evolução dos
costumes ao longo do tempo, ou
como mudam de uma região para
outra, seria fácil deduzir que se trata
de algo puramente convencional, que



pode ser modificado ou até
desobedecido à vontade.

No entanto, parece que o
fundamental, em termos de cortesia,
permanece: em todos os lugares
escutamos frases como: “pelo seu
comportamento, nota-se que é de boa
família” ou “que criança mais
educada!”; e se ouvirmos falar assim
de nós, provavelmente ficaremos
lisonjeados.

As virtudes humanas que, como se
sabe, são o fundamento das
sobrenaturais, estão na base dos usos
e costumes dos povos, do que
normalmente se entende como
urbanidade ou educação.

Talvez não se possa dizer que a
amabilidade, qualidade da pessoa
agradável no relacionamento com os
outros e nas conversas, seja a virtude
mais importante. Porém esta virtude
gera um sentimento de empatia, de
cordialidade, de compreensão, difícil



de explicar ou de suprir de outros
modos.

A urbanidade mostra-nos algo
essencial para a convivência em
sociedade: ensina como ser
humanos, civilizados. A cortesia, a
amabilidade, a urbanidade, e seus
afins, são irmãs menores de outras
grandes virtudes. Sua
particularidade reside em que sem
elas a convivência se tornaria
desagradável. Mais: na prática, uma
pessoa grosseira e descortês
dificilmente poderá viver a caridade.

Olhando para Jesus

Em algum momento da nossa vida,
depois de um comportamento
incorreto, podemos ter considerado:
“O que terão pensado de mim?” “Por
que fiz isso?” “ Dei uma péssima
impressão!”.

O Evangelho deixou-nos uma página
que descreve duas atitudes opostas, a



de um “homem de bem” da época e a
de uma pecadora [1]. Simão, o
fariseu, organizou um banquete de
acordo com a categoria do
convidado, considerado um profeta.
Sem dúvida ponderou como
distribuir os comensais, o serviço de
atendimento, os pratos que
ofereceria e os temas da conversa
que gostaria de propor ao Mestre.
Tinha que ficar com uma boa figura
diante da sociedade que estaria lá e
do hóspede principal. Porém omitiu
alguns detalhes e o Senhor sentiu
falta deles.

Está vendo esta mulher? Quando
entrei em sua casa, você não me
ofereceu água para lavar os pés;
ela, porém, banhou meus pés com
lágrimas, e os enxugou com os
cabelos. Você não me deu o beijo
de saudação; ela, porém, desde que
entrei, não parou de beijar meus
pés. Você não derramou óleo na



minha cabeça; ela, porém, ungiu
meus pés com perfume[2].

À primeira vista, poderiam parecer
ninharias insignificantes. No
entanto, Jesus, perfeito Deus e
homem perfeito, nota a sua falta. São
Josemaria, que contemplou com
grande profundidade a realidade da
encarnação do Filho de Deus, que se
manifesta também em gestos
imperceptíveis para olhos
indiferentes, comenta a propósito
dessa passagem: Jesus Cristo traz a
salvação e não a destruição da
natureza. E dEle aprendemos que
não é cristão comportar-se mal
com o homem, pois é criatura de
Deus e está feito à sua imagem e
semelhança [3].

Encontramos aqui ensinamentos
para quem deseja santificar e
santificar-se nos caminhos do
mundo. Especialmente porque a
própria natureza humana, com as



suas disposições e faculdades, foi
elevada pelo Senhor.

Não há nada, por pequeno ou
insignificante que pareça, que não se
possa levar a Deus: quer vocês
comam, quer bebam, quer façam
qualquer outra coisa, façam tudo
para a glória de Deus[4]. Todas as
atividades honradas já foram
redimidas, de modo que todas,
realizadas em união com Ele, podem
ser corredentoras.

As virtudes são pessoais, da pessoa;
porém é fácil constatar que a pessoa
não é una “peça isolada”; vivemos
em relação com o mundo,
coexistimos com outros: somos
independentes e ao mesmo tempo
dependemos dos outros: ou nos
ajudamos ou nos prejudicamos.
Todos somos elos de uma mesma
cadeia [5].

As virtudes também possuem uma
dimensão social. Não são para o



brilho pessoal, para promover o
egoísmo, mas, em resumo, para os
outros. Por que nos sentimos tão à
vontade com algumas pessoas, e
talvez menos com outras?
Provavelmente, porque aquela
pessoa escuta-nos, percebemos que
nos compreende, não parece ter
pressa, dá serenidade, não se impõe,
sugere, respeita, é discreta, pergunta
o justo.

Quem sabe conviver, aceitar,
compartilhar, oferecer, acolher, dar
paz, está a caminho de ser
verdadeiramente virtuoso. Jesus nos
ensina que, quando faltam algumas
condições, a boa convivência fica
deteriorada. O civismo talvez seja a
melhor forma de apresentação. E as
que poderíamos chamar virtudes da
convivência constituem a condição e
a base para montar a joia da
caridade.

As virtudes da mesa



É muito frequente, e cada vez se
estende a mais camadas da
sociedade, que tanto o pai como a
mãe trabalhem fora do lar. São
necessários os dois salários para
manter a economia doméstica.
Frequentemente, horários e
distâncias impõem dificuldades
consideráveis para reunir a família
toda, especialmente nas grandes
cidades. Ainda bem – pensam muitas
mães - que os filhos podem almoçar
na escola.

Não é que antes, quando era mais
fácil juntar a família para as
refeições, essas reuniões fossem “a”
glória: pois às vezes as crianças
brigavam ou reclamavam da comida
que era servida, e os pais os
repreendiam... Mais ou menos como
agora. No fundo as situações
mudaram pouco. Porém trata-se,
hoje como ontem, de aproveitar as
oportunidades que a vida nos
oferece, e procurar converter as



contrariedades em ocasiões de
formação.

Propomo-nos transformar os jantares
de cada dia ou as refeições dos fins
de semana em reuniões familiares?
Algumas pesquisas mostram que
meninos e meninas indicam “fazer as
refeições em família” como a
atividade mais importante para eles.

Estar com as pessoas que nos
querem, compartilhar, ser
compreendidos, são modos de
socializar, de aprender a dar-se aos
outros. Melhora as relações entre os
membros da família, proporciona
aos pais momentos informais para
conhecer melhor aos seus filhos e
anteciparem-se às suas possíveis
dificuldades.

Quantos detalhes de educação sobre
os que intervir! “Pode passar o sal,
por favor?”. “Lavou as mãos antes de
sentar-se a mesa?”. “Sente-se
corretamente, e não cruze as pernas



ao comer”. “Pode ajudar o seu irmão
a pôr (ou a tirar) a mesa”. “Segure
bem o garfo”. “Corte a carne em
pedaços pequenos, e não fale com a
boca cheia”. “Coma não só com o
estomago, mas com a cabeça, e coma
tudo o que está no prato, goste ou
não goste”. “A sopa na boca, não a
boca no prato”. “Limpe os lábios
antes de beber, e não faça ruído”.
“Não apoie o cotovelo na mesa”.

Alguns avisos mudam de uns lugares
para outros, vários outros são mais
universais. Talvez pareçam negativos
– mesmo que não faça falta dizê-los
todos, nem repetidamente – porém,
se os analisarmos de modo positivo,
mostram a consideração que
devemos ter pelos outros. Coisas
pequenas que revelam correção,
cortesia, higiene; mostras de
solicitude sobre aspectos que talvez
por inadvertência pudessem
incomodar alguém.



As refeições são ocasiões de aprender
coisas elementares como ter em
conta os outros comensais para saber
quanto é razoável que me sirva; ou a
não comer fora de hora, e assim
apreciar melhor o que me servem.
Por outro lado, alimentar-se juntos
não é só um fato social. Também é
cultura no sentido mais nobre e
rigoroso da palavra.

A cultura, como muitos autores
evidenciaram, está relacionada com
o culto. Dar o culto devido a Deus é
parte da natureza humana, que
também faz-se cultura através de
ritos e instituições. Um modo
maravilhoso de dar ao Senhor toda
sua glória é preceder o “rito” da
refeição por uma prece; invocamos a
benção de Deus sobre a família e os
dons que estamos por receber;
agradecemos ao Senhor o pão que
nos é oferecido todos os dias, e
rezamos pelas pessoas que o



prepararam, e pelas que vivem na
indigência.

Abençoar os alimentos é um costume
que ajuda a interiorizar o fato de que
Deu está continuamente ao nosso
lado, a agradecer o que recebemos, e
a respeitar aos outros na convivência
cotidiana.

Manter o bom tom

Em volta da mesa e em conversas
familiares preparamos os filhos para
a vida em sociedade Cada vez é mais
claro que o lema do “vale tudo” não
se ajusta à realidade. Uma pessoa
que se irrita por qualquer coisa ou
que discute tudo se transforma num
companheiro de trabalho
complicado.

Quem que não se apresenta bem
quando tem que atender ao público,
demonstra pouca estima por si
mesmo e pelos outros, e não
comunica uma grande confiança, ao



menos à primeira vista. Expressar-se
com correção, saber intervir em uma
conversa ou esperar a vez, aprender
a apresentar-se com decoro na
vestimenta e nos adereços, são
aspectos da vida em sociedade.

O que impede a vulgaridade, mais do
que a moda, é o estilo. Demonstra-se
ter estilo, classe, pela sobriedade e
pelo equilíbrio, pela capacidade de
conciliar extremos e contrastes; e
não tanto por seguir a moda.

O estilo forma parte da nossa
personalidade. É importante, por
exemplo, aprender a vestir-se
conforme a ocasião. A elegância não
consiste tanto em ter um vestuário
caro ou de marca, quanto em estar
com a roupa limpa e passada.

E isto os filhos cultivam no lar, vendo
como seus pais se portam em todo
momento com elegância e discrição.
Não é o mesmo participar de um
jantar de gala que estar com os



amigos, ou na intimidade da família;
não é o mesmo andar de qualquer
modo pelos corredores da casa, que
usar um roupão ao levantar-se da
cama.

As reuniões familiares – e entre
estas, as refeições – também
permitem aos filhos contar suas
pequenas aventuras no colégio; e, aos
pais, fazer um comentário oportuno,
ou dar critério sobre um
determinado comportamento. São
ocasiões de compartilhar interesses
em comum, para entusiasmar-se com
os passeios na montanha ou com a
história, ou introduzir os filhos na
fascinante arte de contar estórias.

Podemos programar excursões e
visitas artísticas; e contar, pouco a
pouco, aspectos das tradições
familiares e religiosas, patrióticas ou
culturais. Os filhos aprendem a falar
sem levantar a voz nem gritar e, o
que é mais importante, exercitam-se



em escutar, e acostumam-se a não
interromper o fio das conversas, a
não impor seus pontos de vista nem
exigências.

Em família, com pequenos detalhes
nos ajudamos uns aos outros.
Ninguém se apresenta mal vestido,
nem come sem um mínimo de
compostura. As mães, sobretudo,
pensam no prato preferido de quem
faz aniversário. Cada um passa os
pratos servidos ao seguinte, todos
prestam atenção às necessidades dos
outros. Alguém oferece pão ou água
a outro antes de se servir. Dá-se
graças, pois o agradecimento
fomenta a harmonia, e a harmonia, a
alegria e o sorriso.

Depois de uma boa refeição em
família somos mais felizes: não
somente com a alegria fisiológica de
animal são[6], mas porque
compartilhamos nossa intimidade
com os que mais amamos;



enriquecemo-nos moralmente,
pessoalmente.

Os comportamentos dos quais
falamos ajudam a formar a nossa
interioridade. A orientar o nosso ser
perante Deus e os outros. A pessoa
madura está ancorada na realidade,
por isso está satisfeita com o que tem
e o saboreia completamente.
Aprendeu a respeitar-se a si mesma,
a ser senhora da sua alma e do seu
corpo. Conduz-se com naturalidade,
prudência e medida em toda
situação. Persevera confiadamente –
na amizade, no trabalho, nos
objetivos que se propôs – porque
mais do que receber é capaz de dar.
Aprendeu a ser generosa, e sai a cada
manhã como o sol que, exultavit ut
gigas ad currendam viam, como
herói alegre, percorrendo o seu
caminho [7], com um humor
benéfico, que dignifica a quem toca.

J.M. Martín (2012)



[1] Cf. Lc 7, 36-ss.

[2] Lc 7, 44-46.

[3] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
73.

[4] 1 Cor 10, 31.

[5] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
76.

[6] Cf. São Josemaria, Caminho, n.
659.

[7] Sl 19, 6.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/as-boas-
maneiras/ (19/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/as-boas-maneiras/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-boas-maneiras/
https://opusdei.org/pt-br/article/as-boas-maneiras/

	As boas maneiras

