
opusdei.org

Aprender a tratar a
Deus na Missa

São Josemaria recebeu o
sacramento da ordem no dia 28
de março de 1925. Se já desde
antes o centro da sua vida era a
eucaristia, a partir deste
momento o foi de modo
especial. Por ocasião desta data
oferecemos um estudo sobre a
Santa Missa com base nos seus
ensinamentos.

27/03/2023

Oferecemos a tradução de um estudo
publicado no boletim Romana, com

https://romana.org/es/63/estudio/aprender-en-la-misa-a-tratar-a-dios/


reflexões sobre a liturgia da Santa
Missa a partir de alguns dos escritos
de São Josemaria.

“A Trindade enamorou-se do homem,
elevado à ordem da graça e feito à
sua imagem e semelhança (Gn 1,26),
redimiu-o do pecado – do pecado de
Adão que recaiu sobre toda sua
descendência, e dos pecados pessoais
de cada um – e deseja vivamente
morar em nossa alma: Se alguém me
ama, guardará a minha palavra e meu
Pai o amará, e viremos a ele e nele
faremos nossa morada (Jo 14,23)”[1].
Estas palavras de uma homilia de São
Josemaria, da Quinta Feira Santa de
1960, refletem a sua profunda
compreensão do mistério eucarístico
como um exagero de amor da
Trindade, que deseja aproximar-se
dos homens.



Cada um de nós é chamado a ser
morada de Deus. Este sonho pode
tornar-se realidade, se nos
transformamos em Cristo, se vivemos
a sua vida[2] e nos tornarmos uma só
coisa com ele. Esta identificação
realiza-se de modo singular graças à
Eucaristia[3]. Na vida e nos
ensinamentos de São Josemaria
notamos uma percepção da força
transformadora da Eucaristia, da
transcendência da Santa Missa para
a existência cristã, como se reflete
mais adiante na mesma homilia:
“Talvez nos tenhamos perguntado
algumas vezes como podemos
corresponder a tanto amor de Deus;
talvez nesses momentos tenhamos
desejado ver claramente exposto um
programa de vida cristã. A solução é
fácil e está ao alcance de todos os
fiéis: participar amorosamente da
Santa Missa, aprender na Missa a
ganhar intimidade com Deus, porque
neste Sacrifício se encerra tudo o que
o Senhor quer de nós”[4].



“Aprender na Missa a tratar a Deus”.
Assim se expressa a convicção de que
os ritos litúrgicos através dos quais
se desenvolve a celebração
eucarística têm um valor pedagógico
para os fiéis[5]. É lógico considerar
isso assim, porque “é na Missa que
fica manifesto de modo diáfano que
a resposta à entrega de Deus deve ser
a de um amor total, com todo o
coração, com todas as forças, até dar
a vida”[6]. Neste artigo, propomos
destacar a aguda consciência que São
Josemaria tinha da força
transformadora da Santa Missa para
os fiéis comuns. São muitos os seus
ensinamentos sobre isso e frequentes
em seus escritos. Decidimos, por isso,
neste trabalho, focar a atenção
especialmente na homilia “A
Eucaristia, mistério de fé e de
amor”[7] na qual, seguindo as
diferentes partes da celebração
eucarística São Josemaria propõe
consequências para a vida espiritual
dos cristãos.

https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-9.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-9.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-9.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-9.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-9.htm
https://www.escrivaworks.org.br/book/cristo_que_passa-capitulo-9.htm


1. O valor mistagógico do rito

O Fundador do Opus Dei sugere um
modo concreto de assistir às lições da
escola de vida que é a Eucaristia:
“Desejaria recordar agora o
desenrolar das cerimônias litúrgicas,
que tantas vezes temos observado.
Seguindo-as passo a passo, é bem
possível que o Senhor nos faça
descobrir em que aspectos devemos
melhorar, que vícios extirpar, como
deve ser o nosso relacionamento
fraterno com todos os homens”[8].

Podemos afirmar que São Josemaria
dispõe-se de certa forma a falar aos
fiéis sobre a Missa, não de um modo
discursivo, mas mistagógico, a partir
dos ritos[9]. E é lógico que seja assim,
pois a extensa e profunda realidade
dos efeitos espirituais da Santa Missa
não deve transcorrer de modo
autônomo e independente dos textos
e ritos que escalonam a
celebração[10].



A atenção ao sentido dos ritos esteve
presente com frequência no
Magistério da Igreja durante o século
XX. Pio XII diz a esse respeito: “Não
têm, pois, noção exata da sagrada
liturgia aqueles que a consideram
como parte somente externa e
sensível do culto divino ou como
cerimonial decorativo; nem se
enganam menos aqueles que a
consideram como mero conjunto de
leis e preceitos com que a hierarquia
eclesiástica ordena a realização dos
ritos”[11]. Pelo contrário, como
recorda a doutrina conciliar da
Constituição Sacrosanctum
Concilium, na liturgia, “obra através
da qual Deus é perfeitamente
glorificado e os homens santificados,
Cristo associa sempre consigo sua
amadíssima esposa a Igreja, que
invoca seu Senhor e por ele tributa
culto ao Pai Eterno. A liturgia é, pois,
considerada, com razão, o exercício
do sacerdócio de Jesus Cristo. Neste
exercício, os sinais sensíveis



significam e realizam, cada um a seu
modo, a santificação do homem, e
assim o Corpo místico de Jesus Cristo,
quer dizer, a Cabeça e seus membros,
exerce o culto público integro”[12].
Nesta mesma linha, São Josemaria
ressaltou, desde os começos de sua
pregação, o potencial santificador do
mistério do culto cristão[13].

A liturgia é, por conseguinte, “o lugar
privilegiado do encontro dos cristãos
com Deus e com quem ele enviou,
Jesus Cristo”[14]. Um encontro que “se
expressa como um diálogo através de
ações e palavras”[15], sob os sinais
visíveis que a sagrada liturgia utiliza
e que são escolhidos por Cristo ou
pela Igreja, significando realidades
divinas invisíveis[16].

Assim, pois, as palavras e os gestos
da liturgia têm uma importância
particular que requer a participação
interior dos fiéis, como se depreende
do n. 543 de Caminho “viste-me



celebrar a Santa Missa sobre um
altar desnudo – mesa e ara – sem
retábulo. O Crucifixo, grande. Os
castiçais, maciços, com tochas de
cera escalonadas: mais altas junto da
Cruz. Frontal da cor do dia. Casula
ampla. O cálice, severo de linhas, de
copa larga e rico. Ausente a luz
elétrica, cuja falta não notamos. – E
te custou sair do oratório: estava-se
bem ali. Vês como leva a Deus, como
aproxima de Deus o rigor da
liturgia?”[17]. E Arocena comenta: “O
texto reflete a sensibilidade
mistagógica do autor: os signos dos
mistérios de Cristo levam a ele.
Vivida com autenticidade, a
celebração constitui a mediação e ao
mesmo tempo, a catequese mais
eloquente do seu mistério”[18].

2. A Missa, encontro filial de amor

Esta epígrafe pressupõe duas
considerações fundamentais. Por um
lado, que a Santa Missa, como todo



encontro, é uma questão entre duas
pessoas: Cristo realmente presente e
nós, participantes da celebração que,
cristificados pela efusão do Espírito
Santo nos reconhecemos filhos de
Deus, filhos no Filho com direito e
com o dever de apresentar-nos e
oferecer-nos com Cristo ao Pai. Trata-
se de um encontro especial: um
encontro de enamorados. Por isso,
São Josemaria descrevia a Santa
Missa como uma “corrente trinitária
de amor”[19], à qual o cristão procura
agregar-se com “um amor filial
empapado de espírito sacerdotal”[20].

Na Eucaristia, com efeito, “está
contido verdadeira, real e
substancialmente o corpo e o sangue,
juntamente com a alma e a
divindade de nosso Senhor Jesus
Cristo e, portanto, o Cristo inteiro”[21].
Por isso “a fé nos pede que estejamos
diante da Eucaristia com a
consciência de estarmos diante do
próprio Cristo. De maneira exata, a



sua presença dá às outras dimensões
– de banquete, de memória da
Páscoa, de antecipação escatológica –
um significado que ultrapassa em
muito um mero simbolismo. A
Eucaristia é mistério de presença,
por meio do qual se realiza de modo
absoluto a promessa de Jesus de
permanecer conosco até o fim do
mundo”[22].

Toda esta maravilha manifesta a
proximidade, a preocupação, o amor
de Deus pelos homens. São
Josemaria, recorda Dom Javier
Echevarría, “ensinou-nos a assumir a
fé na presença real de Jesus Cristo na
Eucaristia com plenitude, de modo
que o Senhor entre na nossa vida
verdadeiramente, e nós na sua, que o
olhemos e o contemplemos — com os
olhos da fé — como a uma pessoa
realmente presente: que nos vê, que
nos ouve, que nos espera, que nos
fala, que se aproxima e nos busca,



que se imola por nós na Santa
Missa”[23].

Na Eucaristia, o Senhor nos mostra,
verdadeiramente, um amor que
chega “até o extremo” (Jo 13,1), um
amor que não conhece medida[24].
Por isso, o santo do ordinário
compreendia-a como uma loucura de
amor, e fazia inclusive uma
comparação audaz: “Nenhum
enamorado diz que não tem tempo
para estar com o ser querido ou que
tem pressa. Nossos pais não tinham
problemas de tempo para estar
sempre juntos, porque estavam
enamorados”[25]. E continuava
aconselhando: “Não se importem de
usar os exemplos do amor humano,
nobre e limpo, para as coisas de
Deus. Se amamos o Senhor com este
coração de carne – não temos outro –
não haverá pressa para terminar o
encontro amoroso com ele”[26].

3. Ir ao encontro de amor



Se a Eucaristia é um encontro de
amor, então a preparação interior é
um aspecto importante. Inclusive
também a exterior, como indica o
fundador do Opus Dei relembrando
cenas da infância: “Lembro-me do
modo como as pessoas se
preparavam para comungar: havia
esmero em preparar bem a alma e o
corpo. As melhores roupas, o cabelo
bem penteado, o corpo fisicamente
limpo, talvez até com um pouco de
perfume... Eram delicadezas
próprias de pessoas enamoradas, de
almas finas e retas, que sabiam pagar
o Amor com amor”[27]. Em Forja, esta
preparação externa converte-se em
uma imagem do que acontece no
âmbito espiritual: “Temos de receber
o Senhor na Eucaristia, como aos
grandes da terra, melhor: com
adornos, luzes, roupas novas... – E se
me perguntares que limpeza, que
adornos e que luzes hás de ter,
responder-te-ei: limpeza nos teus
sentidos, um por um; adorno nas



tuas potências, uma por uma; luz em
toda tua alma”[28].

Ao iniciar a Santa Missa, a
consciência de achar-se na presença
da Trindade suscitava em São
Josemaria um amor e admiração que
o levavam a penetrar com
intensidade na liturgia. Cada detalhe
ganhava um significado particular
para ele. Dirigia-se ao altar com
alegria, “porque Deus está presente.
É a alegria que, unida ao
reconhecimento e ao amor, se
manifesta no beijo que se dá à mesa
do altar, símbolo de Cristo e memória
dos santos: um espaço pequeno e
santificado, porque nessa ara se
confecciona o Sacramento da infinita
eficácia”[29]. Por isso ele confessava:
“Beijo o altar com paixão. Penso que
ali se renova o Sacrifício do Calvário;
e ali o Pai, o Filho e o Espírito Santo
derramam-se sobre a humanidade...
Enchei-vos de desejos de amor, de
reparação e de sacrifício. Ele



concedeu-nos o seu amor, e amor
com amor se paga. Ninguém me
venha dizer que Deus está longe: está
bem metido dentro de cada um de
nós”[30].

Diante desse encontro com a
grandeza e a bondade infinita de
Deus, que acontece na liturgia, São
João Paulo II dizia, “a atitude
apropriada não pode ser senão uma
atitude impregnada de reverência e
sentido de estupor, que brota de
saber-se na presença da majestade
de Deus”[31]. Estamos diante de Deus,
chamados a ser seus filhos,
convocados à sua presença enquanto
esperamos ser transformados no
Filho por obra do Espírito Santo. Não
é lógico experimentar o desejo de
examinar a própria vida, pedir o
dom da conversão contínua?

A recitação do Confiteor,prossegue o
fundador do Opus Dei “coloca-nos
perante a nossa indignidade; não é a



recordação abstrata da culpa, mas a
presença, bem concreta, dos nossos
pecados e das nossas faltas. Por isso
repetimos: Kyrie eleison, Christe
eleison, Senhor, tende piedade de
nós; Cristo tende piedade de nós. Se o
perdão de que necessitamos estivesse
em função dos nossos méritos,
nasceria agora na nossa alma uma
amarga tristeza. Mas, graças à
bondade divina, o perdão vem-nos
da misericórdia de Deus, a quem já
louvamos – Glória! – porque só Vós
sois o Santo, só Vós o Senhor, só Vós o
Altíssimo, Jesus Cristo, com o Espírito
Santo, na glória de Deus Pai”[32].

4. Iniciar um diálogo de amor

A oração coleta termina com as
palavras que São Josemaria gostava
tanto de repetir pois lhe recordavam
que a Trindade inteira atua no santo
Sacrifício do Altar: Por Nosso Senhor
Jesus Cristo, vosso Filho – dirigimo-
nos ao Pai – na unidade do Espírito. A



seguir começa a Liturgia da Palavra
na qual nos encontramos diante de
um verdadeiro discurso que espera e
requer uma resposta. Este momento
da celebração tem, com efeito, um
caráter de proclamação e de diálogo:
Deus que fala a seu povo o qual
responde e torna sua esta palavra
divina por meio do silêncio, do canto;
adere a ela professando sua fé na 
professio fidei, e cheio de confiança
recorre ao Senhor com suas
petições[33].

“Impressionava muito – recorda Dom
Javier, testemunha de tantas
celebrações eucarísticas do fundador
– o tom em que lia os textos
litúrgicos, com a nitidez própria de
quem os pronuncia ao mesmo tempo
com os lábios e com o coração.
Compenetrava-se de tal forma com
esses textos, concretamente nas
leituras, que – se assistiam outras
pessoas – não se continha e, quando
acabava de ler o Evangelho,



exteriorizava os seus sentimentos
numa homilia”[34]. Vivia, pois,
realmente, as considerações que
fazia sobre esta parte da Santa Missa:
“Ouvimos agora a Palavra da
Escritura, a Epístola e o Evangelho,
luzes do Paráclito, que fala com voz
humana para que a nossa
inteligência saiba e contemple, para
que a vontade se robusteça e a ação
se cumpra”[35]. Este cumprimento da
ação nada mais é do que “a dimensão
performativa da Palavra celebrada: a
liturgia realiza a atualização perfeita
dos textos bíblicos, e o que a Palavra
anuncia é realizado pelo
sacramento”[36].

“A primeira exigência para uma boa
celebração – ensina Bento XVI – é que
o sacerdote entre realmente neste
diálogo. Anunciando a Palavra,
sente-se ele mesmo em diálogo com
Deus. É ouvinte da Palavra e
anunciador da Palavra, no sentido de
que se torna instrumento do Senhor



e procura compreender esta Palavra
de Deus que depois se deve
transmitir ao povo. É um diálogo
com Deus, porque os textos da Santa
Missa não são textos teatrais ou algo
semelhante, mas são orações, graças
às quais, juntamente com a
assembleia, falo com Deus”[37].

Cabe afirmar que esta ruminatioé
conatural à compreensão que São
Josemaria tem dos textos litúrgicos, e
em especial da Palavra de Deus
proclamada na Liturgia da Palavra,
que se converte em oração e se
projeta na vida. “Não é estranho,
pois, que as suas homilias e escritos
tragam abundantes comentários à 
lex orandi, cuja vivacidade
corresponde à profundidade bíblica
e litúrgica da sua experiência
celebrativa. Em algumas passagens,
seu estilo evoca a mistagogia dos
Padres da Igreja”[38].



5. Encontro de amor entre Cristo e
sua Igreja

“Somos um só povo que confessa
uma só fé, um Credo; um povo
congregado na unidade do Pai, do
Filho e do Espírito Santo”[39]. Estas
palavras levam-nos a dar mais um
passo. A identificação com os
sentimentos de Cristo implica uma
progressiva transformação nele por
meio da oração, mas como aprender
a rezar? A resposta é clara: rezando
com outros. Em realidade não cabe
separar Deus Pai do seu Povo: “cada
vez que clamamos e dizemos: Abbá!
Pai!, é a Igreja, toda a comunhão dos
homens em oração, que sustenta a
nossa invocação, e a nossa invocação
é a invocação da Igreja”[40]. Só Jesus
pode dizer ‘meu Pai’. Todos nós nos
dirigimos a Deus como Pai, sempre
em comunhão com aquele nós que
Jesus inaugurou, tornando possível
pelo Batismo que sejamos filhos no
Filho.



A própria liturgia nos mostra de
modo palpável esta realidade.
Quando o sacerdote se afasta do
ambão ou da sede, para situar-se no
altar – centro da liturgia
eucarística[41] – todos se preparam de
um modo mais imediato para a
oração comum que sacerdote e povo
dirigem ao Pai, por Cristo no Espírito
Santo[42]. Neste momento da
celebração, o sacerdote fala ao povo
unicamente nos diálogos a partir do
altar[43], pois a ação sacrificial que
ocorre na liturgia eucarística não se
dirige principalmente à comunidade.
Sacerdote e povo não oram um
diante do outro, mas diante do único
Senhor. De fato, todos, o sacerdote –
como representante de toda a Igreja
– e os fiéis, estão, espiritual e
interiormente, versus Deum per
Iesum Christum. Entendemos assim
melhor a exclamação da Igreja
antiga: “Conversi ad Dominum”[44].



A posição da cruz no centro do altar
indica, concretamente, a
centralidade do crucifixo na
celebração eucarística e a orientação
precisa que toda a assembleia é
chamada a manter durante a liturgia
eucarística: não nos olhamos uns aos
outros, mas olhamos aquele que
nasceu, morreu e ressuscitou por
nós, o Salvador. Situa-se neste marco
a disposição que São Josemaria já
descrevia nos inícios de 1935: “A
Santa Cruz e a ara – totalmente
isolada a mesa do altar – ocupem o
lugar principal”[45]. É a Cristo, de
quem provém toda a salvação, o sol
que surge, que todos devemos dirigir
o olhar, e de quem havemos de
receber o dom da graça[46]. Como
destaca com simplicidade o Papa
Francisco: “sobre a mesa há uma
cruz, que indica que sobre este altar
oferece-se o sacrifício de Cristo: Ele é
o alimento espiritual que lá se
recebe, sob o signo do pão e do
vinho”[47].



Na medida em que compreendermos
esta estrutura, em que assimilarmos
as palavras da liturgia, entraremos
em consonância interior e estaremos 
com a Igreja em colóquio com Deus.
Na celebração dos sacramentos o
sacerdote fala com Cristo e através
dele com o Deus trino, e reza assim 
com e pelos outros. Como insiste São
Josemaria:“Levar os homens à glória
eterna no amor de Deus: essa é a
nossa aspiração fundamental ao
celebrar a Missa, como foi a de Cristo
ao entregar sua vida no Calvário”[48].

Podemos afirmar, sem temer
equívocos, que o cristão, pela
comunhão dos santos, nunca está
sozinho, isso fica evidente de modo
contínuo na liturgia. “Orate, fratres –
reza o sacerdote – porque esse
sacrifício é meu e vosso, de toda a
Santa Igreja. Orai, irmãos, mesmo
que sejam poucos os que se
encontram reunidos, mesmo que
esteja materialmente presente um só



cristão, ou apenas o celebrante,
porque qualquer Missa é o
holocausto universal, o resgate de
todas as tribos e línguas e povos e
nações (cfr. Ap V, 9)”[49]. Na Oração
eucarística, esta universalidade
adquire a sua verdadeira amplitude:
“A terra e o céu se unem para entoar
com os Anjos do Senhor:
Sanctus,Sanctus, Sanctus... Eu
aplaudo e louvo com os Anjos. Não
me é díficil, porque sei que me
encontro rodeado por eles quando
celebro a Santa Missa. Estão
adorando a Trindade. Como sei
também que, de algum modo,
intervém a Santíssima Virgem, pela
sua íntima união com a Santíssima
Trindade e porque é Mãe de Cristo,
da sua Carne e do seu Sangue, Mãe
de Jesus Cristo, perfeito Deus e
perfeito Homem”[50].

Entendemos assim que o cristão não
pode rezar a Deus de modo autêntico
se viver espiritualmente isolado dos



outros, sem abrir-se aos outros. “A fé
cristã não é nunca mera relação
subjetiva ou pessoal – privada com
Cristo e sua palavra, mas é
inteiramente concreta e eclesial”[51].
Por isso nenhum cristão ora sozinho:
o Espírito Santo o acompanha
sempre. Sua oração é sempre em
dupla e em grupo: ressoa sempre
nela a invocação da Igreja na epiclese
contínua a seu Senhor. Por isso
“viver a Santa Missa é permanecer
em oração contínua, é convencer-se
de que representa para cada um de
nós um encontro pessoal com Deus,
em que adoramos, louvamos,
pedimos, damos graças, reparamos
os nossos pecados, nos purificamos e
nos sentimos uma só coisa em Cristo
com todos os cristãos”[52].

Este sentido da unidade informa toda
a vida de cada fiel: “Devemos, pois,
ser esforçados na nossa vida interior
e no desenvolvimento das virtudes
cristãs, mas pensando no bem de



toda a Igreja”[53]. A oração eucarística
é um exemplo eloquente desta
abertura do coração para com as
intenções da Esposa de Cristo
presente em toda a terra: “Assim se
entra no Canon, com a confiança
filial que nos leva a chamar 
clementíssimo ao nosso Pai-Deus.
Pedimos-lhe pela Igreja e por todos
na Igreja: pelo Papa, pela nossa
família, pelos amigos e
companheiros. E o católico, que tem
coração universal, pede pelo mundo
inteiro, porque nada pode ficar à
margem do seu zelo vibrante”[54].

Ao longo da oração eucarística
voltamos, em diversos momentos, à
petição, e às vezes recorremos aos
santos, pedindo sua intercessão. “E
para que a oração seja acolhida,
evocamos e entramos em
comunicação com a gloriosa sempre
Virgem Maria e com um punhado de
homens que foram os primeiros a
seguir Cristo e por Ele morreram”[55].



E com a intercessão, a petição: “Mais
pedidos, porque nós, homens,
estamos quase sempre inclinados a
pedir: agora pelos nossos irmãos
defuntos e por nós mesmos. Aqui
evocamos também todas as nossas
infidelidades, as nossas misérias. A
carga é grande, mas Ele quer levá-la
por nós e conosco”[56].

Aproxima-se o instante da
Consagração. Renova-se agora “a
infinita loucura divina ditada pelo
Amor”[57]. Estamos no vértice da
oração eucarística, como indica a 
Instrução Geral do Missal Romano:
“mediante as palavras e gestos de
Cristo, realiza-se o sacrifício que o
próprio Cristo instituiu na última
Ceia, quando ofereceu o seu Corpo e
Sangue sob as espécies do pão e do
vinho e os deu a comer e a beber aos
Apóstolos, ao mesmo tempo que lhes
confiou o mandato de perpetuar este
mistério”[58].



O sacerdote junta as mãos e
pronuncia com clareza as palavras
do Senhor tal e como a natureza das
mesmas o requer[59]. Especialmente
neste momento da celebração, o
sacerdote atua in persona Christi, o
que “o que quer dizer "em nome", ou
então "nas vezes" de Cristo. "In
persona": isto é, na especifica e
sacramental identificação com o
"Sumo e Eterno Sacerdote", que é o
Autor e o principal Sujeito deste seu
próprio Sacrifício, no que não pode,
na verdade, ser substituído por
ninguém”[60]. Trata-se para São
Josemaria de uma realidade diáfana:
“Sou, de um lado, um fiel como os
outros; mas sobretudo sou Cristo no
Altar! Renovo incruentamente o
divino sacrifício do Calvário e
consagro in persona Christi,
representando realmente a Jesus
Cristo, porque lhe empresto meu
corpo e minha voz e minhas mãos,
meu pobre coração, tantas vezes



manchado, que quero que ele
purifique”[61].

“Termina o Canon com outra
invocação à Santíssima Trindade: Per
Ipsum, et cum Ipso, et in Ipso... , por
Cristo, com Cristo e em Cristo, nosso
Amor, a Vós, ó Pai Todo-Poderoso,
seja dada toda a honra e toda a
glória, agora e para sempre na
unidade do Espírito Santo”[62].
Recordamos outra vez que estamos
dentro da corrente trinitária de amor
de Deus pelos homens que é a
Eucaristia. O cânon conclui dirigindo
à Trindade uma oração de louvor, “a
forma de oração que reconhece o
mais imediatamente possível que
Deus é Deus! Canta-o pelo que Ele
mesmo é, dá-lhe glória, mais do que
pelo que Ele faz, por aquilo que Ele
É. Participa da bem-aventurança dos
corações puros que o amam na fé
antes de o verem na Glória”[63]. Se
bem que seja certo que toda a
celebração eucarística é uma grande



ação de graças dirigida à Santíssima
Trindade, a doxologia final da oração
eucarística resume e concentra a
totalidade deste louvor.

Por sua vez, o gesto de elevar a
patena e o cálice pretende apresentar
ao Pai, para oferecê-la, a grande
Vítima imolada: Cristo, a expressão
suprema da honra e da glória
devidas a Deus. A fórmula da
doxologia final mostra, de fato, que
toda oração de louvor “só é possível
através de Cristo: Ele une os fiéis à
sua pessoa, ao seu louvor e à sua
intercessão, de sorte que o sacrifício
de louvor ao Pai é oferecido por
Cristo e com ele para ser aceito 
nele”[64].

São Josemaria afirmava nesta mesma
linha: “No Santo Sacrifício do Altar, o
sacerdote toma o Corpo do nosso
Deus e o Cálice com o seu Sangue, e
levanta-os sobre todas as coisas da
terra, dizendo: ‘Per Ipsum, et cum



Ipso, et in Ipso’, pelo meu Amor, com
o meu Amor, no meu Amor! – Une-te
a este gesto. Mais: incorpora essa
realidade na tua vida”[65]. As últimas
palavras – “incorpora esta realidade
na tua vida” – animam-nos a tornar
efetivo este gesto ao longo da
jornada[66], porque “corresponder a
tanto amor requer que haja da nossa
parte uma entrega total do corpo e
da alma”[67].

6. A comunhão: quando o encontro
se torna adoração e união

Parte essencial da Missa é a
Comunhão. São Josemaria
recomenda-a frequentemente em sua
pregação[68]. Já em 1931, ao indicar a
praxe que deveriam seguir os que se
incorporassem ao Opus Dei, escreveu
que “receberão normalmente a
Sagrada Comunhão dentro da Missa,
porque esse é o sentir da liturgia”[69].
São ainda da mesma época as
seguintes palavras: “a comunhão



dentro da Missa é a regra, não a
exceção. Intra Missam e com hóstias
consagradas na Missa. ‘O que Deus
uniu, o homem não o separe’. O
sacrifício unido ao Sacramento. Por
que separá-los sem uma causa
razoável?”[70]

A finalidade do rito de comunhão é
que os fiéis, devidamente
preparados, recebam o Pão do céu e o
Cálice da salvação, o Corpo e o
Sangue de Cristo que se entregou
para a vida do mundo[71].
Proporcioná-lo é o objetivo dos três
momentos de preparação imediata: o
Pai Nosso, o gesto de paz e a ação
simbólica da fração do pão.

São Josemaria refere-se ao Pai Nosso,
dizendo: “Jesus é o Caminho, o
Medianeiro: n’Ele, tudo; fora d’Ele,
nada. Em Cristo e ensinados por Ele,
atrevemo-nos a chamar Pai Nosso ao
Todo Poderoso: Aquele que fez o céu
e a terra é esse Pai entranhável que



espera que voltemos para Ele
continuamente, cada um como um
novo e constante filho pródigo”[72].
Estas palavras introduzem-nos
diretamente na realidade da
Comunhão que aumenta nossa união
com Cristo, une-nos a ele separando-
nos do pecado e constrói a Igreja[73].
Unir-nos a Cristo e por Ele a todos os
irmãos; filiação em Cristo e
fraternidade: sentimentos presentes
ao longo de toda a celebração
eucarística.

Senhor, eu não sou digno deque
entreis em minha morada, mas dizei
uma palavra e serei salvo, esta oração
antes da comunhão é sinal de
contrição, de uma dor de amor que
adora, que lança a luz sobre o que
acontece nesse momento: “Não é que
na Eucaristia nós simplesmente
recebemos uma coisa qualquer. Ela é
o encontro e a unificação de pessoas;
porém a pessoa que vem ao nosso
encontro e deseja unir-se a nós é o



Filho de Deus. Tal unificação
somente pode realizar-se segundo o
modo de adoração. Receber a
Eucaristia significa adorar Aquele
que recebemos. Precisamente assim
e somente assim nos tornamos um só
com Ele”[74]. O fundador do Opus Dei
propõe, por isso, uma comparação
expressiva: “Quando na terra se
recebem pessoas investidas em
autoridade, preparam-se luzes,
música, trajes de gala. Para
hospedarmos Cristo na nossa alma,
de que maneira não deveremos
preparar-nos? Já nos ocorreu pensar
como nos comportaríamos, se só
pudéssemos comungar uma vez na
vida?”[75].

A Santa Missa termina: “Com Cristo
na alma, termina a Santa Missa. A
benção do Pai, do Filho e do Espírito
Santo acompanha-nos durante todo o
dia, na nossa tarefa simples e normal
de santificar todas as nobres
atividades humanas”[76]. Aranda



glosa esta consideração assim: “Com
simplicidade e espontaneamente,
vem repetidas vezes à mente e à
pena do autor a formulação de sua
doutrina fundamental, fruto dos
dons fundacionais impressos por
Deus em sua alma: a chamada de
todos os fiéis cristãos à santidade em
seu próprio estado e circunstâncias
de vida, e em particular a vocação –
missão dos fiéis leigos de santificar
todas as nobres atividades humanas.
Qualifica-a de tarefa simples e
normal, já que não sai dos caminhos
da vida profissional e social comum,
mas deve se desenvolver no interior
dos deveres e obrigações de cada
um”[77].

A Santa Missa projeta-se de alguma
forma, em toda a vida dos fiéis.
“Muito unidos a Jesus na Eucaristia,
conseguiremos uma contínua
presença de Deus, em meio às
ocupações normais próprias da
situação de cada um neste peregrinar



terreno, procurando o Senhor em
todos os momentos e em todas as
coisas”[78]. Esta coerência cristã que
as celebrações litúrgicas requerem
foi recordada pelo Papa Francisco:
“Celebrar o verdadeiro culto
espiritual quer dizer entregar-se a si
mesmo como sacrifício vivo, santo e
agradável a Deus (cfr. Rm 12, 1). Uma
liturgia separada do culto espiritual
correria o risco de esvaziar-se, de
perder sua originalidade cristã e cair
em um sentido sagrado genérico,
quase mágico, e em um esteticismo
vazio. Sendo ação de Cristo, a liturgia
impulsiona a partir de dentro a
revestir-se dos mesmos sentimentos
de Cristo, e neste dinamismo toda a
realidade se transfigura”[79].

Este breve percurso que fizemos da
liturgia da Santa Missa guiados por
São Josemaria ajuda-nos a
compreender porque ele afirmava:
“Assistindo à Santa Missa,
aprendemos a privar com cada uma



das Pessoas divinas”[80]. Na
celebração, os fiéis podem se dirigir
ao Pai, em Cristo pela ação do
Espírito Santo: neste diálogo com as
Pessoas divinas, sua vida cristã
cresce. Um diálogo ao qual convida
cada gesto e palavra própria do rito,
e que ganham assim um significado
especial. Vemo-nos estimulados a
zelar por eles com atenção, com
anseio de seguir este caminho de
amor. "Não ama a Cristo quem não
ama a Santa Missa, quem não se
esforça por vivê-la com serenidade e
sossego, com devoção e carinho. O
Amor converte os enamorados em
pessoas de sensibilidade fina e
delicada; leva-os a descobrir, para
que se esmerem em vivê-los,
pormenores às vezes insignificantes,
mas que trazem a marca de um
coração apaixonado”[81]



[1] São Josemaria, É Cristo que passa.
n. 84.

[2] Cfr Gl 2,20.

[3] A respeito do modo como São
Josemaria compreendia esta
identificação através da Eucaristia,
cfr. Ángel García Ibáñez, “Eucaristia”
em José Luis Illanez (coord.),
Diccionario de San Josemaria Escrivá
de Balaguer, Ed. Monte Carmelo,
Burgos, 2013, p. 463

[4] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 88

[5] Percebe-se neste aspecto uma
sintonia de fundo entre o
pensamento de São Josemaria e o
ensinamento de Bento XVI:
“Aprendemos também o que significa
celebrar a Eucaristia de maneira
adequada: trata-se de um encontro
com o Senhor, que por nós se despoja
da sua glória divina, se deixa
humilhar até à morte de Cruz e assim



se entrega a si mesmo a todos, a cada
um de nós. É muito importante para
o sacerdote a Eucaristia cotidiana, na
qual se expõe sempre de novo a este
mistério; coloca-se sempre de novo
nas mãos de Deus, experimentando
ao mesmo tempo a alegria de saber
que Ele está presente, me acolhe, me
anima, me carrega sempre de novo e
me dá a mão, entregando-se a si
mesmo a mim. A Eucaristia deve
tornar-se para nós uma escola de
vida, onde aprendemos a doar a
nossa própria vida”. Bento XVI, 
Homilia em uma ordenação
sacerdotal, 7/05/2006.

[6] Ernst Burkhart – Javier López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de san Josemaria. Estudio de teología
espiritual, Rialp, Madri, 2010, vol. I, p.
555.

[7] Como já foi dito, esta homilia foi
publicada no livro É Cristo que passa;
compreende os nn. 83-94. Sobre a



história da redação desta homilia
pode-se consultar as pp. 485-490 da 
Edición crítico-histórica elaborada 
por Antonio Aranda (vid. Nota 1).

[8] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 88

[9] Cfr. São Josemaria, Caminho. 
Edição comentada por Pedro
Rodríguez, Quadrante, São Paulo,
2014, n. 529, página 580.

[10] Cfr. José Antonio Abad, “Liturgia y
vida espiritual”, em José Luis Llanes
(Coord), Diccionario de san Josemaria
Escrivá de Balaguer, p. 757.

[11] Pio XII, Carta encíclica Mediator
Dei.

[12] Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum concilium, n. 7. A
mesma ideia foi anotada no
Catecismo da Igreja Católica, nn.
1070, 1089. É interessante notar que
o texto latino diz: “Merito igitur



Liturgia habetur veluti Iesu Christi
sacerdotalis muneris exercitatio, in
qua per signa sensibilia significatur et
modo singulis proprio
efficitur...”Entendemos que o
antecedente de qua é exercitatio e
assim fica claro que as ações
litúrgicas constituem exercício do
sacerdócio de Cristo por meio de
sinais sensíveis.

[13] Cfr. Félix María Arocena,
“Liturgia: visión general”, em José
Luis Llanes (coord.) Diccionario de
san Josemaria Escrivá de Balaguer, p.
747.

[14] São João Paulo II, Carta Apost. 
Vicesimus quintus annus, 4/12/1988,
n. 7.

[15] Catecismo da Igreja Católica, n.
1153.

[16] Cfr. Concílio Vaticano II, Const. 
Sacrosanctum concilium, n. 33.



[17] São Josemaria, Caminho, n. 543.

[18] Felíx María Arocena, “Liturgia:
Visión general”, em José Luis Llanes
(coord.), Diccionario de san Josemaria
Escrivá de Balaguer, p. 749

[19] Cfr. São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 85.

[20] Ernst Burkhart – Javier López. 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaria, vol. I, p.
556.

[21] Concilio de Trento, Decr. De SS.
Eucharistia, cân. 1: DH, 1651; Cfr.
cap. 3: DH, 1641.

[22] São João Paulo II, Carta Apost. 
Mane nobiscum Domine, 7/10/2004, n.
16.

[23] Javier Echevarría, Carta 6/10/2004,
n. 5.



[24] Cfr. São João Paulo II, Carta
encíclica Ecclesia de Eucharistia,
17/09/2003, n. 11.

[25] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, 6/01/1972.

[26] São Josemaria, “Sacerdote para a
eternidade”, em Amar a Igreja..

[27] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 91.

[28] São Josemaria, Forja, n. 834.

[29] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 88.

[30] Javier Echevarría, Recordações
sobre Mons. Escrivá, Editora
Quadrante, São Paulo, 2001.

[31] São João Paulo II, Discurso à
Plenária da Congregação para o Culto
Divino e a disciplina dos
sacramentos, 21/09/2001.



[32] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 88.

[33] Cfr. Missal Romano, “Instrução
Geral do Missal Romano”, n. 55.
Daqui em diante IGMR.

[34] Javier Echevarria, Recordações
sobre Mons. Escrivá, Editora
Quadrante, São Paulo, 2001.

[35] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 89.

[36] Félix María Arocena, “Liturgia:
visão geral”, em José Luis Llanes
(coord, Diccionario de san Josemaria
Escrivá de Balaguer, p 753.

[37] Bento XVI, Discurso no encontro
com os sacerdotes da diocese de
Albano, 31/08/2006.

[38] Félix María Arocena, “Liturgia:
visión general”, em José Luis Llanes,
(coord), Diccionario de san Josemaria
Escrivá de Balaguer, p. 748.



[39] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 89ª.

[40] Bento XVI, Audiência geral,
23/05/2012.

[41] Cfr. Missal Romano, IGMR, n. 73.

[42] Cfr. Missal Romano, IGMR, n. 78.

[43] Cfr. ”Pregare ad Orientem versus”,
Notitiae. 322, vol. 29/5 (1993) 249.

[44] “Na Igreja Antiga, havia o costume
de o Bispo ou o sacerdote, após a
homilia, exortar os crentes
exclamando: ‘Conversi ad Dominum –
agora voltai-vos para o Senhor’. Isto
significava, antes de mais, que eles se
viravam para o Oriente – na direção
de onde nasce o sol como sinal de
Cristo que volta, saindo ao seu
encontro na celebração da
Eucaristia. Nos lugares onde isso, por
qualquer razão, não era possível
fazer-se, os crentes voltavam-se para
a imagem de Cristo na ábside ou para



a cruz, a fim de se orientarem
interiormente para o Senhor. Com
efeito, em última análise era deste
fato interior que se tratava: da 
conversio, de voltar a nossa alma
para Jesus Cristo e, n’Ele, para o Deus
vivo, para a luz verdadeira”. Bento
XVI, Homilia na Vigília pascal,
22/03/2008.

[45] São Josemaria, Instrucción, 9-
I-1935, n. 254, em AGP, série A. 3,
90-1-1; citado em Félix María Rocena,
“Liturgia: visión general”, em José
Luis Llanes (coord.), Diccionario de
san Josemaria Escrivá de Balaguer, p.
750.

[46] Bento XVI insistiu neste ponto. Em
2002, o então Cardeal Joseph
Ratzinger afirmava que “a
representação do sacerdote se realiza
no ato sacramental, no qual com
respeito e estremecimento pode-se
falar e atuar em nome de Cristo, mas
isto não quer dizer que devamos



olhar para o sacerdote, como se ele
fosse em sua figura física um ícone
de Cristo. Ele deve tentar tornar-se
tal por sua vida, e precisamente para
isso, ele, junto com os fiéis, olhe para
Cristo para poder imitá-lo. O traslado
da representação de Cristo para a
forma física do sacerdote, que Padre
Farnés e outros nos oferecem, leva à
falsa divinização do sacerdote, da
qual deveríamos livrar-nos o quanto
antes. Não, é cada vez mais
insuportável para mim ver como se
deixa a cruz a um lado para que se
possa ver o sacerdote. O caráter
essencial da Igreja como uma
procissão, como um caminhar orante
rumo ao Senhor, fica assim
obscurecido de modo inadequado”.
Joseph Ratzinger, “resposta do
cardeal Joseph Ratzinger a Père
Farnés”, Phase 252 (2002) – 511-512.

[47] Francisco,Audiência geral, 5-
II-2014.



[48] São Josemaria, “Sacerdote para a
eternidade”, em Amar a Igreja, 80.

[49] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 89.

[50] Ibid. Em outro momento, faz uma
consideração similar, envolvendo
inclusive toda a criação neste
movimento de louvor: “quando
celebro a Santa Missa só com quem
me ajuda, também está lá o povo.
Sinto junto de mim todos os católicos,
todos os crentes e também os que
não creem. Estão presentes todas as
criaturas de Deus – a terra e o céu e o
mar e os animais e as plantas – a
Criação inteira dando glória ao
Senhor. E especialmente, direi com
palavras do Concílio Vaticano II,
unimo-nos em sumo grau ao culto da
Igreja celestial, comunicando e
venerando sobretudo a memória da
gloriosa sempre Virgem Maria, de
São José, dos santos Apóstolos e
Mártires e de todos os santos”. São



Josemaria “Sacerdote para a
eternidade”, em Amar à Igreja, p. 75.

[51] Joseph Ratzinger, Convocados en el
camino de la fe, Ed. Cristiandad,
Madri, 2004, p. 172.

[52] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 88.

[53] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 145.

[54] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 90. É a oração de intercessão que,
em palavras do Papa Francisco
“estimula-nos particularmente à
entrega evangelizadora e nos motiva
a procurar o bem dos outros (...).
Interceder não nos afasta da
verdadeira contemplação, porque a
contemplação que deixa de fora os
outros é um engano”. FRANCISCO,
Ex. apost. Evangelii Gaudium,
24/11/2013, n. 281.



[55] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 90.

[56] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 90.

[57] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 90.

[58] Missal Romano, IGMR, n. 79d.

[59] O Papa Paulo VI sugeriu, em 22 de
janeiro de 1968, esta rubrica sobre o
modo de pronunciar as palavras do
Senhor (Cfr. Annibale Bugnini, La
reforma de la liturgia (1948-1975),
408, nota 15). Deste modo “sublinha-
se a transcendência do momento da
consagração, a expressividade e a
diferença destas palavras com
relação às outras, como vértice que
são de toda a oração eucarística e,
inclusive, de toda a celebração”. Félix
María Arocena, En el corazión de la
liturgia. La celebración eucarística,
Palabra, Madri, 1999, p. 178.



[60] São João Paulo II, Carta Dominicae
Cenae, 24/02/1980, n. 8.

[61] São Josemaria “Sacerdote para a
eternidade”, em Amar a Igreja, p. 74.

[62] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 90.

[63] Catecismo da Igreja Católica, n.
2639.

[64] Catecismo da Igreja Católica, n.
1361.

[65] São Josemaria, Forja, n. 541.

[66] Ernst Burkhart – Javier López, 
Vida cotidiana y santidad en la
enseñaza de san Josemaria, vol. I, p.
557.

[67] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 87.

[68] Cfr. José Antonio Abad, “Liturgia y
vida espiritual”, em José Luis Illanes



(coord.),Diccionario de san Josemaria
Escrivá de Balaguer, pp. 758-759.

[69] São Josemaria, Apuntes íntimos,
Cuaderno V, n. 496, 23/12/1931; citado
em Caminho.Edição comentada por
Pedro Rodríguez, comentário ao n.
536, p. 588.

[70] Ibid, p. 587.

[71] Cfr.Missal Romano, IGMR, n. 80.

[72] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 91.

[73] “Os que recebem a Eucaristia
estão unidos mais intimamente a
Cristo. Por isso mesmo, Cristo os une
a todos os fiéis em um só corpo, a
Igreja”, Catecismo da Igreja Católica,
n. 1396.

[74] Bento XVI, Discurso à Cúria
romana, 22/12/2005.

[75] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 91.



[76] Ibid, n. 91.

[77] São Josemaria, Es Cristo que pasa,
Edición critico-histórica, comentário
ao n. 91d, p. 512

[78] São Josemaria, Carta 2/02/1945, n.
11, citada em Ernst Burkhart – Javier
Lópes, Vida cotidiana y santidad en la
enseñanza de san Josemaria, vol. I,
pp. 565-566

[79] Francisco, Mensagem aos
participantes no Simpósio
“Sacrosanctum Concilium, Gratidão e
compromisso por um grande
movimento eclesial”, 18/02/2014.

[80] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 91.

[81] Ibid, n. 92.

Juan José Silvestre

Manuel Silveira



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-
tratar-a-deus-na-missa/ (16/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-tratar-a-deus-na-missa/
https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-tratar-a-deus-na-missa/
https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-tratar-a-deus-na-missa/

	Aprender a tratar a Deus na Missa

