
opusdei.org

Aprender a ser fiel

A fidelidade a uma pessoa, a
um amor, a uma vocação, é um
caminho em que se alternam
momentos de felicidade e
períodos de escuridão e dúvida.
Nossa Senhora manteve o seu
sim e convida-nos a ser leais,
vendo a mão de Deus também
naquilo que não
compreendemos. Editorial
sobre a fidelidade.

21/03/2009

Decorreram quarenta dias após o
nascimento de Jesus, e a Sagrada



Família põe-se a caminho para
cumprir o que está mandado pela Lei
de Moisés: todo varão primogênito
será consagrado ao Senhor[1]. A
distância de Belém a Jerusalém não é
muita, mas são necessárias várias
horas para percorrê-la a cavalo; uma
vez na capital judaica, Maria e José
dirigem-se ao Templo. Antes de
entrar, cumpririam com toda
piedade os ritos de purificação;
também comprariam, em uma tenda
próxima, a oferta prescrita aos
pobres: um par de rolas ou duas
pombinhas. A seguir, através das
portas de Hulda e dos monumentais
corredores subterrâneos por onde
transitavam os peregrinos,
chegariam à grande explanada. Não
é difícil imaginar a sua emoção e
recolhimento enquanto se
encaminhavam para o átrio das
mulheres.

Talvez neste momento teria se
aproximado um homem idoso. Em



seu rosto reflete-se a satisfação.
Simeão saúda com afeto a Maria e a
José, e manifesta a ansiedade com
que esperava esse momento. É
consciente de que seus dias estão
chegando ao fim, mas sabe também –
o Espírito Santo revelou-lhe[2] – que
não morreria sem ver o Redentor do
mundo. Ao vê-los entrar, Deus fez-lhe
reconhecer, nesse Menino, o Santo de
Deus. Com o lógico cuidado que a
tenra idade de Jesus requeria,
Simeão o toma em seus braços e
eleva comovido a sua oração: agora,
Senhor, podes deixar teu servo ir
em paz, segundo tua palavra:
porque meus olhos viram a tua
salvação, a que preparastes ante a
face de todos os povos: luz para
iluminar aos gentios e glória de teu
povo Israel[3].

Ao final da sua prece, Simeão dirige-
se especialmente a Maria,
introduzindo naquele ambiente de
luz e alegria, um vislumbre de



sombra. Continua falando da
Redenção, mas acrescenta que Jesus
será sinal de contradição, a fim de
que se descubram os pensamentos
de muitos corações, e diz à Virgem: 
uma espada traspassará a tua alma
[4]. É a primeira vez que alguém fala
desse modo.

Até esse momento, tudo - o anúncio
do Arcanjo Gabriel, as revelações a
José, as palavras inspiradas da sua
prima Isabel e as dos pastores - tinha
proclamado a alegria pelo
nascimento de Jesus, Salvador do
mundo. Simeão profetiza que Maria
levará em sua vida o destino do seu
povo, e ocupará um papel de
primeira grandeza na salvação. Ela
acompanhará o seu Filho, colocando-
se no centro da contradição, em que
os corações dos homens se
manifestarão a favor ou contra Jesus.

Contemplar: meditar na fé



Evidentemente, a Virgem Maria
percebe que a profecia de Simeão
não desmente, mas completa tudo o
que Deus lhe foi dando a conhecer
anteriormente. A sua atitude, nesse
momento, será a mesma que as
páginas do Evangelho sublinham em
outras ocasiões: Maria guardava
todas estas coisas meditando-as no
seu coração[5]. A Virgem medita os
acontecimentos; busca neles a
vontade de Deus, aprofunda nas
inquietações que Yahvé põe em sua
alma e não cai na passividade
perante o que acontece ao seu redor.
Esse é o caminho, como assinalava
João Paulo II, para poder ser leais
com o Senhor: «Maria foi fiel antes
de mais nada quando se pôs a
buscar, com amor, o sentido
profundo do desígnio de Deus nela e
para o mundo (...). Não haverá
fidelidade se não houver, na raiz,
esta ardente, paciente e generosa
busca; se não se encontrasse no
coração do homem uma pergunta,



para a qual só Deus tem a resposta,
melhor dito, para a qual só Deus é a
resposta»[6].

Essa busca da vontade divina leva
Maria à acolhida, à aceitação do que
descobre. Maria encontrará ao longo
de seus dias numerosas
oportunidades para poder dizer «que
se faça, estou pronta, aceito»[7].
Momentos cruciais para a fidelidade,
nos quais provavelmente advertiria
que não era capaz de compreender a
profundidade do desígnio de Deus,
nem como se levaria a termo; e no
entanto, observando-os
atenciosamente aparecerá
claramente o seu desejo de que se
cumpra o querer divino. São
acontecimentos nos quais Maria
aceita o mistério, encontrando-lhe
um lugar na sua alma «não com a
resignação de alguém que capitula
em frente a um enigma, a um
absurdo, senão com a
disponibilidade de quem se abre



para ser habitado por algo –por
Alguém!– maior que o próprio
coração»[8].

Sob o olhar atento de Nossa Senhora, 
Jesus crescia em sabedoria, em
idade e em graça diante de Deus e
dos homens [9]; quando chegaram
os anos da vida pública do Senhor, ia
se dando conta de como se realizava
a profecia de Simeão: este será
posto para ruína e ressurreição de
muitos em Israel, e para sinal de
contradição[10]. Foram anos em
que a fidelidade de Maria se
expressou no «viver de acordo com o
que se crê. Ajustar a própria vida ao
objeto da própria adesão. Aceitar
incompreensões, perseguições antes
que permitir rupturas entre o que se
vive e o que se crê»; anos de
manifestar de mil modos o seu amor
e lealdade a Jesus. Anos, enfim, de
coerência: «o núcleo mais íntimo da
fidelidade». Mas toda fidelidade –
como lhe é própria – «deve passar



pela prova mais exigente: a da
duração», isto é, a da constância. «É
fácil ser coerente por um dia ou por
alguns dias. Difícil e importante é ser
coerente por toda a vida. É fácil ser
coerente na hora da exaltação, difícil
ser na hora da tribulação. E só pode
se chamar fidelidade uma coerência
que dura ao longo de toda a
vida»[11].

Assim o fez Nossa Senhora: leal
sempre, e mais ainda na hora da
tribulação. Encontra-se lá, no transe
supremo da Cruz, acompanhada de
um reduzido grupo de mulheres e do
Apóstolo João. A terra cobriu-se de
trevas. Jesus, fincado no madeiro,
com uma imensa dor física e moral,
lança ao céu uma oração que reúne
sofrimento pessoal e radical
segurança no Pai: Eloí, Eloí, lemá
sabacthaní? –que significa: meu
Deus, meu Deus, por que me
abandonastes?[12]. Assim começa o
Salmo 22, que culmina em um ato de



confiança: lembrar-se-ão e 
converter-se-ão ao Senhor todos os
confins da terra[13].

Quais seriam os pensamentos de
Nossa Mãe ao escutar o grito de seu
Filho? Durante anos tinha meditado
no que o Senhor esperava dela.
Agora, vendo o seu Filho sobre a
Cruz, abandonado por quase todos,
Nossa Senhora teria presentes as
palavras de Simeão: uma espada
traspassava as suas entranhas.
Sofreria, de modo singular, a
injustiça que se estava consumando.
E, no entanto, na escuridão da Cruz,
sua fé lhe poria diante dos olhos a
realidade do Mistério: estava se
realizando o resgate de todos os
homens, de cada homem.

As palavras de Jesus, cheias de
confiança, lhe fariam entender com
luzes novas que a sua própria aflição
a associava mais intimamente à
Redenção. Do alto do patíbulo, no



momento mesmo da sua morte, Jesus
cruza o olhar com o de sua Mãe.
Encontra-a ao seu lado, em união de
intenções e de sacrifício. E assim, «o 
fiat de Maria na Anunciação
encontra a sua plenitude no fiat
silencioso que repete ao pé da Cruz.
Ser fiel é não trair, às escuras, o que
se aceitou em público»[14]. Com a
sua diária correspondência, a Virgem
tinha-se preparado para este
instante. Sabia que, com a sua
entrega incondicional no dia da
Anunciação, também tinha abraçado,
de algum modo, estes
acontecimentos nos quais agora
participa com plena liberdade
interior. «A sua dor forma um todo
com a de seu Filho. É uma dor cheia
de fé e de amor. A Virgem Maria no
Calvário participa da força salvífica
da dor de Cristo, unindo seu fiat, seu
sim, ao de seu Filho»[15]. Maria
permanece fiel, e oferece a seu Filho
um bálsamo de ternura, de união, de
fidelidade; um sim à vontade



divina[16]. E sob a proteção dessa
fidelidade, o Senhor coloca São João
e, com ele, a Igreja de todos os
tempos: aí tens a tua mãe[17].

Fidelidade: responder pela fé

Fidelidade: busca, acolhida,
coerência, constância... A vida de
Maria aparece como uma resposta de
fé diante das mais variadas
situações. Tal resposta é possível
porque comovia-se ao receber as
mensagens de Deus, e as meditava. O
Senhor assim o dá a entender
quando, perante o elogio daquela
mulher entusiasta, salienta o
verdadeiro motivo pelo qual a sua
Mãe merece ser reverenciada: bem
aventurados e mais felizes os que
escutam a palavra de Deus e a
guardam[18]. É uma das lições mais
importantes que podemos aprender
de Maria: a fidelidade não se
improvisa, se cultiva dia a dia. Não se
aprende a ser fiel espontaneamente.



Certamente, a virtude da fidelidade é
uma disposição que nasce do firme
propósito de corresponder ao
próprio chamado, e que prepara
para acolher o projeto de Deus. Mas
tal decisão requer que cada um seja
constantemente coerente.

A perseverança que a fidelidade
exige não é, em absoluto, inércia ou
monotonia. A vida desenvolve-se em
uma contínua sucessão de
impressões, pensamentos e atos.
Nossa inteligência, vontade e
afetividade mudam constantemente
de conteúdos, e a experiência mostra
que não podemos concentrar todas
as potências em um único objeto
durante longo tempo. Por isso, não é
possível falar de unidade de vida se
não se está convencido de que, acima
de qualquer mudança, o homem tem
o poder de meditar e valorizar quais
são os episódios decisivos de sua
história e hierarquizá-los, para ser
coerente com a trajetória de vida que



escolheu. Em caso contrário, ficará
concentrado nas experiências do
momento e acabará na
superficialidade e na inconstância.
Como diz São Paulo, tudo me é
lícito. Mas nem tudo me convém.
Tudo me é lícito, mas não me
deixarei dominar por nada[19].

O cristão discerne os acontecimentos
sob a luz da fé. Através dela avalia
quais são os genuinamente
significativos, acolhendo a
mensagem que encerram e deixando
que se convertam em pontos de
referência para as suas ações. Os
fatos ou as situações não são
valorizadas por sua atualidade, mas
por sua qualidade. A pessoa fiel é
guiada pelo autêntico significado que
um acontecimento tem em sua vida;
de modo que as realidades
verdadeiramente fundamentais – por
exemplo o amor de Deus, a filiação
divina, a certeza da vocação, a
proximidade de Cristo nos



sacramentos – reconhecem-se, na
própria história, como realmente
efetivas, capazes de guiar a conduta e
ser fonte de atitudes firmes. Convém
ter presente o que recordava São
Josemaria: só as pessoas levianas
mudam caprichosamente o objeto
dos seus amores[20]. Em outra
ocasião desenvolvia com mais
detalhe esta mesma ideia, inspirado
na estrela que guiou aos Reis Magos: 
Se a vocação é o primeiro, se a
estrela brilha de antemão, para
orientar em nosso caminho de
amor de Deus, não é lógico
duvidar quando, em alguma
ocasião, se oculta. Ocorre em
determinados momentos de nossa
vida interior, quase sempre por
culpa nossa, o que aconteceu na
viagem dos Reis Magos: a estrela
desaparece. Conhecemos já o
resplendor divino de nossa
vocação, estamos persuadidos do
seu caráter definitivo, mas talvez
o pó que levantamos ao andar —



nossas misérias — forma uma
nuvem opaca, que impede a
passagem da luz[21].

Quando nos ocorre algo assim, temos
de recordar esses momentos
decisivos de nossa vida, em que
vimos o que Deus nos pedia e
tomamos decisões generosas que nos
comprometeram.

Desse modo, a memória desempenha
um papel de capital importância na
fidelidade, pois evoca as magnalia
Dei, as coisas grandes que Deus tem
feito na própria vida. E a história
pessoal converte-se em lugar de
diálogo com o Senhor: é um estímulo
a mais para ser coerentes, fiéis. São
Josemaria vê nessa virtude a
realização prática do compromisso
cabal da liberdade humana, que
aspira aos dons mais altos. Uma
liberdade que se entrega com
resplendor e pleno discernimento.
Numa palavra, o amor e não a



inércia é o que nos leva a ser fiéis ao
compromisso. Assim, é possível
apreciar na vida de Maria ou na
história do Povo de Israel: recorda
estas coisas, Jacó, e tu, Israel, que
és meu servo. Eu te formei: tu és
meu servo, Israel, não te esqueças
de mim. Dissipei tuas culpas como
uma nuvem, os teus pecados, como
a bruma. Retorna a mim, que te
isentei[22]. Recordar a bondade do
Senhor – no cosmos e em cada pessoa
– move à lealdade.

Sobre esse fundamento, as luzes e as
graças que Deus deixa em nossa
alma – quando recebemos os
sacramentos, na oração, nos meios
de formação, mas também em nossas
relações pessoais ou no trabalho –
oferecem soluções e aplicações
concretas para ser fiéis na vida
ordinária. Faíscas de luz com as
quais a alma afina na piedade e
melhora na fraternidade; que
impulsionam o labor apostólico e



fazem com que o trabalho
profissional seja desempenhado com
entusiasmo e espírito de serviço.
Sendo dóceis aos pensamentos,
decisões e afetos que o Espírito Santo
suscita dentro de nós, vamos
crescendo em fidelidade e
colaboramos — mesmo sem perceber
— na realização dos planos divinos.

Quão fecunda é a fé que interioriza
os acontecimentos da própria
biografia! O homem descobre com
luzes novas que não está sozinho.
Todos dependemos da graça de Deus
e dos outros; e a vocação cristã põe-
nos diante da responsabilidade de
levar o seu amor a muitos. Perante
situações que podem resultar mais
difíceis ou cujo sentido não se chega
a compreender — relações familiares
complicadas, falta de saúde, período
de aridez interior, dificuldades no
trabalho —, o homem busca e acolhe
a vontade do Senhor. Se aceitamos
de Deus os bens, como não vamos



aceitar também os males?[23], diz
a Sabedoria divina pela boca do
Santo Jó.

Então as tentações não são
consideradas como algo isolado ou
incompatível com as moções ou
decisões reconhecidas como
inspiradas por Deus no passado:
antes, entram no plano divino da
salvação.

J.J. Marcos

[1] Lc 2, 23.

[2] Cf. Lc 2, 26.

[3] Lc 2, 29-32.

[4] Cf. Lc 2, 34-35.

[5] Lc 2, 19; cf. Lc 2, 51.



[6] João Paulo II, Homilia na Catedral
Metropolitana da Cidade do México,
26/01/1979.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Lc 2, 52.

[10] Lc 2, 34.

[11] João Paulo II, Homilia na
Catedral Metropolitana da Cidade do
México, 26/01/1979.

[12] Mc 15, 34.

[13] Sl 22 (21), 28.

[14] João Paulo II, Homilia na
Catedral Metropolitana da Cidade do
México, 26/01/1979.

[15] Bento XVI, Discurso do Angelus,
17/09/2006.

[16] Via Sacra, IV estação.



[17] Jo 19, 27.

[18] Lc 11, 28.

[19] 1 Co 6, 12.

[20] É Cristo que passa, n. 75.

[21] É Cristo que passa, n. 34.

[22] Is 44, 21-22

[23] Jó 2, 10.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-
ser-fiel/ (24/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-ser-fiel/
https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-ser-fiel/
https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-ser-fiel/

	Aprender a ser fiel

