
opusdei.org

Aprender a perdoar

A arte de conviver está
relacionada com a capacidade
de pedir perdão e perdoar.
Somos todos fracos e caímos
com frequência. Temos de nos
ajudar a nos levantarmos
sempre. Conseguimos isso,
muitas vezes, por meio do
perdão.

01/05/2018

É importante, porém, saber discernir
o que é o perdão diante de um mal
que sofremos, causado pelos outros
— propositalmente ou não. Se



alguém nos pisar no ônibus cheio,
mas pedir desculpas com
amabilidade, normalmente não
teremos muita dificuldade em
esboçar um sorriso, mesmo que o
nosso pé esteja doendo. Somos
conscientes de que o outro não nos
causou o incômodo
propositadamente, mas por descuido
ou empurrado pela força da
gravidade. Não é responsável por sua
ação. Nesse caso, não será necessário
exercitar o perdão, pois este se refere
a um mal que alguém nos ocasionou
voluntariamente.

Uma reflexão preliminar

Quando falamos do autêntico perdão
movemo-nos num terreno muito
mais profundo. Um pisão no pé por
descuido não tem importância, mas
uma ferida no coração humano
causada pela livre atuação de outra
pessoa tem. Todos nós sofremos, de
vez em quando, injustiças,



humilhações e rejeições; alguns têm
de suportar diariamente torturas,
não só na cadeia, mas também no
trabalho ou na própria família. É
verdade que ninguém pode nos fazer
tanto mal como quem deveria nos
amar. A única dor que destrói mais do
que o ferro é a da injustiça que
procede dos nossos familiares, dizem
os árabes.

Não é só pela injustiça que o nosso
coração sofre. Pode sofrer também
pela infidelidade, pela corrupção, ou
pelo desgaste. O amor pode esfriar
pelo cansaço diário, pela desatenção
e pelo estresse, pode desaparecer
oculta e silenciosamente. Casais
aparentemente muito unidos podem
sofrer “divórcios interiores”, podem
viver externamente juntos, porém,
desunidos interiormente, na mente e
no coração. Podem conviver apenas
tolerando um ao outro, sem terem
uma ligação esponsal plena.



É possível reagir de formas
diferentes perante às feridas que
recebemos por causa dos outros.
Podemos bater naqueles que nos
bateram, ou falar mal dos que
falaram mal de nós. É uma pena
gastar energias em aborrecimentos,
receios, rancores ou desespero; e pior
ainda é fechar-se para não sofrer
mais. Só no perdão brota uma nova
vida.

O perdão consiste em renunciar à
vingança e querer, apesar de tudo, o
melhor para quem nos ofendeu. A
tradição cristã oferece testemunhos
impressionantes dessa atitude.
Temos o exemplo famoso de Santo
Estevão, o primeiro mártir, que
morreu rezando pelos que o
apedrejavam. Em nossos dias, há
ainda também muitos exemplos. Em
1994, um monge trapista chamado 
Christian foi morto na Argélia com
outros monges que tinham
permanecido no seu mosteiro,

https://www.ocso.org/historia/saints-blesseds-martyrs/testament-of-christian-de-cherge/?lang=es


devido a uma perseguição religiosa.
Christian deixou uma carta para a
sua família ler depois da sua morte.
Nela agradecia a todos os que tinha
conhecido e dizia: “Neste
agradecimento, certamente incluo
vocês, amigos de ontem e de hoje… E
também você, amigo de última hora,
que não terá consciência do que
estiver fazendo. Sim, quero
agradecer a você, digo este ‘obrigado’
e este ‘a-Deus’. Que Deus, nosso Pai,
nos conceda voltar a ver-nos no
paraíso, se for do seu agrado”.

Talvez pensemos que esses são casos
reservados a alguns heróis; que são
ideais belos, porém mais admiráveis
do que imitáveis, e que estão muito
longe das nossas experiências
pessoais.

Uma mãe pode perdoar o assassino
do seu filho? Podemos perdoar a
uma pessoa que nos deixou numa
situação completamente ridícula

https://www.ocso.org/download-attachment/1796


diante dos outros, que tirou a nossa
liberdade ou dignidade, que nos
enganou, difamou ou destruiu algo
que era muito importante para nós?
Estas são algumas das situações
existenciais em que a pergunta deve
ser feita.

I. Que quer dizer “perdoar”?

O que é o perdão? O que eu faço
quando digo a uma pessoa “eu te
perdoo”?

Perdoar é rejeitar a vingança e os
rancores e dispor-se a ver o agressor
como uma pessoa digna de
compaixão. Não é esquecer a
injustiça. Pressupõe um mal que
alguém nos ocasiona, realizado com
toda liberdade. Vamos considerar
esses elementos com mais atenção.

1. Reagir perante um mal

Em primeiro lugar, deve tratar-se
realmente de um mal realizado



contra nós. Se um cirurgião me
extirpar um braço extremamente
infeccionado, posso sentir dor e
tristeza, até posso ficar furioso com o
médico, mas não preciso perdoar-lhe
nada, pois fez-me um grande bem:
salvou a minha vida. Situações
semelhantes podem ocorrer na
educação. Os bons pais não
concedem aos filhos todos os
caprichos que eles pedem; formam-
nos na fortaleza. Uma professora me
disse numa ocasião: “Não me
importa o que os meus alunos
pensem hoje sobre mim. O que
importa é o que pensem dentro de
trinta anos”. O perdão só tem
sentido, quando alguém recebeu um
dano objetivo da parte de outra
pessoa.

Por outro lado, perdoar não consiste,
de modo algum, em não querer ver
esse dano, em colori-lo ou suavizá-lo.
Alguns passam pela vida sem dar
importância às injúrias com que são



tratados por seus colegas ou
cônjuges, porque pretendem escapar
de qualquer conflito buscando a paz
a qualquer preço, ou porque desejam
viver num ambiente harmonioso, ou
porque tudo lhes dá na mesma. Não
dão importância, se os outros não
lhes dizem a verdade; não dão
importância se os outros os utilizam
como meros objetos para conseguir
fins egoístas. Não dão importância à
fraude, nem ao adultério. Essa
atitude é perigosa porque pode levar
a uma completa cegueira perante os
valores. A indignação e a ira são
reações normais e até necessárias em
algumas ocasiões. Quem perdoa, não
fecha os olhos ante o mal; não nega
que existe objetivamente uma
injustiça. Se o negasse, não teria
nada a perdoar.

Se alguém se acostumasse a se calar
sempre, talvez pudesse, por algum
tempo, gozar de uma aparente paz,
mas, no fim, pagaria um preço muito



alto por renunciar à liberdade de ser
ele mesmo. Esconderia e sepultaria
as suas frustrações no mais profundo
de seu coração, por trás de um grosso
muro que ele próprio teria levantado
para se proteger. E nem sequer
repararia na sua falta de
autenticidade, pois é normal que
uma injustiça doa e deixe uma
ferida. Se não se olha a ferida de
frente, não se pode curá-la. Portanto,
agindo assim, fugimos
permanentemente da própria
intimidade (isto é, de nós mesmos) e
a dor corroerá lenta e
irremediavelmente a nossa pessoa.
As pessoas podem fazer uma viagem
ao redor do mundo ou até mudar de
cidade, mas ninguém pode fugir do
sofrimento.

Toda dor ignorada retorna pela porta
dos fundos. Permanece por longo
tempo como experiência traumática
e pode ser a causa de feridas
perpétuas. Uma dor oculta pode



levar, em alguns casos, a que uma
pessoa se torne azeda, obsessiva,
medrosa, nervosa ou insensível; que
rejeite uma amizade, ou que tenha
pesadelos. Mesmo sem querer, mais
cedo ou mais tarde, reaparecerão as
lembranças. Afinal das contas,
muitos reparam que talvez tivesse
sido melhor encarar direta e
conscientemente a experiência da
dor. Encarar um sofrimento de
maneira adequada é a chave para
conseguir a paz interior.

2. Atuar com liberdade

O ato de perdoar é livre. É a única
reação que não se limita a “re-agir”,
como o conhecido princípio “olho
por olho, dente por dente”. O ódio
provoca violência, e a violência
justifica o ódio. Quando perdoo,
coloco um ponto final nesse círculo
vicioso; impeço que essa reação em
cadeia continue indefinidamente.
Quando perdoo, liberto o outro, que



já não fica submetido ao processo
iniciado. Mas, em primeiro lugar,
liberto-me a mim mesmo. Começo a
soltar-me dos aborrecimentos e
rancores. Não estou “re-agindo” de
modo automático, mas crio um novo
começo, também em mim mesmo.

Superar as ofensas é uma tarefa
muito importante, porque o ódio e a
vingança envenenam a alma. O
filósofo Max Scheler afirma que uma
pessoa ressentida se intoxica. O
outro o feriu, e não se consegue sair
desse ponto. A pessoa ferida fecha-se
nela, se instala e isola. Fica presa ao
passado. Alimenta o seu rancor com
repetições e repetições do mesmo
acontecimento. E assim arruína a sua
vida.

Os ressentimentos fazem com que as
feridas infeccionem dentro de nós e
exerçam uma influência pesada e
devastadora, criando uma espécie de
mal-estar e de insatisfação gerais.



Consequentemente, quem se deixa
levar por eles não se sentirá feliz
consigo mesmo e nem se encontrará
contente em nenhum lugar. As
lembranças amargas podem acender
sempre de novo a ira e a tristeza,
podem levar a depressões. Um ditado
chinês diz: “Aquele que procura
vingança cava duas fossas”.

No seu livro, “My First White
Friend”, uma jornalista norte
americana, negra, descreve como a
opressão que o seu povo sofreu nos
Estados Unidos a levou, em sua
juventude, a odiar os brancos,
“porque lincharam e mentiram, nos
fizeram prisioneiros, nos
envenenaram e eliminaram”.

A autora confessa que, depois de um
tempo, chegou a reconhecer que o
seu ódio, por muito compreensível
que fosse, estava destruindo a sua
identidade e a sua dignidade. Ficava
completamente cega diante dos



gestos de amizade de uma moça
branca no colégio. Aos poucos
descobriu que, em vez de esperar
que os brancos pedissem perdão
pelas suas injustiças, ela tinha que
pedir perdão pelo seu próprio ódio e
pela sua incapacidade de olhar para
um branco como pessoa, e não como
uma raça de opressores. Encontrou o
inimigo dentro de si mesma, formado
pelos preconceitos e rancores que a
impediam de ser feliz.

Feridas não cicatrizadas podem
reduzir muito a nossa liberdade.
Podem causar reações
desproporcionadas e violentas que
surpreendam a nós mesmos. Uma
pessoa ferida, fere os outros. E, como
muitas vezes esconde o seu coração
por trás de uma couraça, pode
parecer dura, inacessível e
intratável. Na realidade, não é assim.
Só precisa se defender. Parece dura,
mas é insegura, atormentada pelas
experiências negativas.



Precisamos descobrir as chagas para
poder limpá-las e curá-las. Colocar
ordem no próprio interior pode ser
um passo para tornar possível o
perdão. Mas esse passo é
extremamente difícil e, às vezes, não
o conseguimos dar. Podemos
renunciar à vingança, mas não à dor.
Aqui se vê claramente que o perdão,
embora ligado a experiências
afetivas, não é um sentimento. É um
ato da vontade que não corresponde
ao nosso estado psíquico. Podemos
perdoar chorando.

Quando uma pessoa realiza o ato de
perdoar com liberdade, muitas vezes,
o sofrimento perde a sua amargura e
pode desaparecer, com o tempo. “As
feridas transformam-se em pérolas”,
diz Santa Hildegarda de Bingen.

3. Lembrar o passado

É natural que o tempo “cure”
algumas chagas. Não as fecha
totalmente, mas faz com que sejam



esquecidas. Alguns falam da
“validade das nossas emoções”.
Chega um momento em que uma
pessoa já não chora, nem se sente
ferida. Isso não significa que tenha
perdoado o seu agressor, mas que
tem “vontade de viver”. Um
determinado estado psíquico, por
mais intenso que seja, não pode ser
permanente. Esse estado é seguido
por um lento processo de
desprendimento, pois a vida
continua. Não podemos ficar sempre
ali, presos ao passado, perpetuando
em nós a dor sofrida. Se
permanecermos na dor, bloqueamos
o ritmo da natureza.

A memória pode ser um canteiro de
frustrações. A capacidade de se soltar
e de esquecer é importante para o
ser humano, mas não tem nada a ver
com a atitude de perdoar. Essa
atitude não consiste em esquecer
tudo como se nada tivesse
acontecido. Exige recuperar a



verdade da ofensa e da justiça, que,
muitas vezes, fica camuflada ou
distorcida. O mal feito deve ser
reconhecido e, na medida do
possível, reparado. É necessário
“purificar a memória”. Uma
memória sadia pode ser mestra da
vida. Se eu estiver em paz com o
passado, posso aprender muito com
os acontecimentos vividos. Lembro
as injustiças passadas para que não
se repitam e lembro-me delas como
perdoadas.

4. Renunciar à vingança

Como o perdão exprime a nossa
liberdade, também é possível
negarmos esse dom a alguém. O
judeu Simon Wiesenthal conta, em
um de seus livros, suas experiências
nos campos de concentração durante
a segunda Guerra Mundial. Um dia,
uma enfermeira aproximou-se dele e
pediu-lhe que a seguisse. Levou-o a
um quarto onde um jovem oficial das



SS estava morrendo. Esse oficial
contou a sua vida ao preso judeu
Simon Wiesenthal. Falou-lhe da sua
família, da sua formação, e como se
tornou um colaborador de Hitler.
Pesava-lhe especialmente um crime
em que tinha participado: os
soldados sob o seu comando
prenderam em uma casa 300 judeus
e depois os queimaram. Todos
morreram.

“Sei que é horrível — disse o oficial.
Durante as longas noites que estou
esperando a minha morte, sinto uma
grande urgência de falar com um
judeu sobre isso e pedir-lhe perdão
de todo coração”. Wiesenthal conclui
seu relato dizendo: “De repente
compreendi e, sem dizer uma única
palavra, saí do quarto”. Outro judeu,
que também estava por ali, disse:
“Não, não perdoei nenhum dos
culpados, não estou disposto agora
nem nunca a perdoar nenhum
deles”.



Existem, por outro lado, pessoas que
nunca se consideram feridas. Não
porque não queiram ver o mal e
reprimam a dor, mas o contrário:
percebem as injustiças com
objetividade, muito claramente, mas
não se deixam incomodar por elas.
“Mesmo que eles nos matem, eles
não podem fazer-nos nenhum mal”, é
um dos seus lemas. Conseguiram um
domínio inabalável de si mesmos,
parecer ter uma ironia insensível.
Sentem-se superiores aos outros e
mantém interiormente uma
distância tão grande para com eles
que ninguém pode tocar em seu
coração. Como nada lhes afeta, não
recriminam nada de seus opressores.

A Lua se importa com o latir de um
cachorro? É a atitude dos estoicos e
talvez também de alguns “gurus”
asiáticos que vivem solitários em sua
“magnanimidade”. Nem sequer se
dignam olhar para aqueles que
absolvem sem nenhum esforço. Não



percebem a existência do “parasita”.
O problema consiste em que, nesse
caso, não existe nenhuma relação
interpessoal. Não se quer sofrer e,
portanto, se renuncia ao amor. Uma
pessoa que ama torna-se sempre
pequena e vulnerável. Fica perto dos
outros. É mais humano amar e sofrer
muito ao longo da vida do que adotar
uma atitude distante e superior aos
outros. Quando alguém nunca se
sente ferido pela atuação do outro, o
perdão é supérfluo. Não existe a
ofensa e o ofendido.

5. Olhar para o agressor em sua
dignidade pessoal

O perdão começa quando, graças a
uma força nova, uma pessoa
renuncia a qualquer vingança. Não
se refere às outras pessoas com base
em suas experiências dolorosas.
Evita julgá-las e desvalorizá-las, e
está disposta a ouvi-las com o
coração aberto.



O segredo é não identificar o
agressor com a sua obra. Todo ser
humano é maior do que a sua culpa.
Um exemplo eloquente nos dá Albert
Camus quando se dirige numa carta
pública aos nazistas e fala dos crimes
cometidos na França: “E apesar
vocês, continuarei a chamando-os de
homens… Esforçamo-nos em
respeitar em vocês o que vocês não
souberam respeitar nos outros”.
Cada pessoa está acima dos seus
piores erros.

A história de um general do século
XIX pode levar-nos a pensar. Quando
estava no leito de morte, um
sacerdote perguntou-lhe se perdoava
os seus inimigos. “Não é possível,
respondeu o general. Mandei
executar todos”.

O perdão de que se fala aqui não
consiste em saldar uma pena, mas é
acima de tudo, uma atitude interior.
Significa viver em paz com as



lembranças e não perder a estima
por ninguém. Também é possível
considerar uma pessoa falecida
tendo em conta a sua dignidade.
Ninguém está completamente
corrompido; em todos brilha uma
luz.

Ao perdoar, dizemos a uma pessoa:
“Não, você não é assim. Sei quem
você é! Na realidade, você é muito
melhor”. Queremos todo o bem
possível para o outro, o seu
desenvolvimento pleno, a sua alegria
mais profunda e nos esforçamos por
amá-lo do fundo do coração, com
grande sinceridade.

II. Atitudes que nos preparam para
perdoar

Depois de esclarecer, em termos
gerais, em que consiste o perdão,
vamos considerar algumas atitudes
que nos dispõem a realizar este ato
que nos liberta e também liberta aos
outros.



1. Amor

Perdoar é amar intensamente. O
verbo latino “per-
donare” (literalmente, “para doar”) o
exprime claramente: o prefixo “per”
intensifica o verbo “donare”. É dar
abundantemente, entregar-se até o
extremo. O poeta Werner
Bergengruen diz que o amor se
prova na fidelidade e se completa no
perdão. Porém, é muito difícil amar
quando alguém nos ofendeu
seriamente. É necessário, em um
primeiro passo, separarmo-nos de
algum modo do agressor, mesmo que
seja só interiormente. Enquanto a
faca estiver na ferida, ela nunca se
cicatrizará. É preciso retirar a faca,
adquirir distância, e só então
poderemos ver o seu rosto. Certo
desprendimento é condição prévia
para poder perdoar com todo o
coração, e dar ao outro o amor que
precisa.



Uma pessoa só pode viver e
desenvolver-se de forma saudável
quando é aceita tal como é, quando
alguém a ama de verdade e lhe diz:
“É bom que você exista”. É
necessário não só “estar aqui” na
terra, mas também a confirmação do
ser, para uma pessoa se sentir feliz
no mundo, para que seja possível
adquirir autoestima e ser capaz de
relacionar-se com os outros através
da amizade. Nesse sentido, foi dito
que o amor continua e aperfeiçoa a
obra da criação. Amar uma pessoa
significa torná-la consciente do seu
próprio valor, de sua própria beleza.

Uma pessoa amada é uma pessoa
aprovada, que pode responder ao
outro com toda a verdade: “preciso
de você para ser eu mesmo”. Se eu
não perdoar ao outro, de alguma
maneira tiro o seu espaço para viver
e desenvolver-se de modo saudável.
Como resultado, ele está se afastando
cada vez mais de seu ideal e auto



realização. Em outras palavras, e
falando num sentido espiritual,
conduzo-o à morte. Podemos matar
uma pessoa com palavras injustas e
duras, com maus pensamentos ou,
simplesmente, negando-lhe o perdão.
O outro pode então tornar-se triste,
passivo e amargo. Kierkegaard fala
do “desespero daquele que quer
desesperadamente ser ele mesmo”,
mas não consegue porque os outros o
impedem.

Quando, por outro lado, concedemos
o perdão, ajudamos o outro a voltar à
sua própria identidade, a viver com
uma nova liberdade e com uma
felicidade mais profunda.

2. Compreensão

É preciso compreender que cada
pessoa precisa de mais amor do que
“merece”. Cada pessoa é mais frágil
do que parece, que todos somos
frágeis e podemos nos cansar.
Perdoar é ter a firme convicção de



que, em cada pessoa, por trás de todo
mal, existe um ser humano frágil e
capaz de mudar. Perdoar significa
acreditar na possibilidade de
transformação e de evolução dos
outros.

Se uma pessoa não perdoa, pode ser
que leve os outros a sério demais,
que exija demais deles. Porém, “levar
um homem completamente a sério
significa destruí-lo” adverte o filósofo
Robert Spaemann. Todos somos
frágeis e falhamos com frequência. E
muitas vezes não conhecemos as
consequências das nossas ações:
“Não sabemos o que estamos
fazendo”. Quando, por exemplo, uma
pessoa está chateada, diz coisas que,
no fundo, não pensa nem quer dizer.
Se eu a levar completamente a sério
em cada minuto do dia e começar a
“analisar” o que ela diz quando está
com raiva, poderei causar conflitos
sem fim. Se levarmos em conta todas
as falhas dessa pessoa, acabaríamos



transformando até a pessoa mais
encantadora num monstro.

Temos que acreditar nas capacidades
dos outros e mostrar que
acreditamos. É impressionante ver
como uma pessoa pode se
transformar quando é tratada com
confiança, como ela muda, se for
tratada de acordo com o melhor
conceito que se tenha dela. Há
muitas pessoas que sabem animar os
outros a serem melhores.
Comunicam-lhes a segurança de que
há muitas coisas boas e belas dentro
delas, apesar de todos os seus erros e
quedas. Comportam-se de acordo
com o que diz a sabedoria popular:
“se quiseres que os outros sejam
bons, trata-os como se já o fossem”.

3. Generosidade

Perdoar exige um coração
misericordioso e generoso. Significa
ir além da justiça. Há situações tão
complexas nas quais a simples



justiça se torna impossível. Quando
algo foi roubado, devolve-se e
pronto. Quando algo foi quebrado,
conserta-se ou substitui-se o
quebrado. Mas, e se alguém perder
algo mais sério: um órgão, um
parente ou um bom amigo? É
impossível restituí-lo com justiça.
Justamente aí, onde o castigo nunca
salda a perda, que o perdão tem
espaço.

O perdão não anula o direito, mas o
excede infinitamente. Às vezes, não
existe solução justa no mundo
exterior. Mas pelo menos o dano
interior pode ser mitigado,
acompanhando-o de carinho, de
ânimo ou de consolo. “Convencei-vos
de que só com a justiça não
resolvereis nunca os grandes
problemas da humanidade — afirma
São Josemaria Escrivá. A caridade
tem que ir dentro e ao lado, porque
tudo dulcifica”. E São Tomás resume:



“A justiça sem misericórdia é
crueldade”.

O perdão procura vencer o mal com
abundância de bem. É incondicional
por natureza, pois é um dom gratuito
de amor, um dom sempre imerecido.
Isso significa que aquele que perdoa
não exige nada de seu agressor, nem
sequer que sinta pena pelo que fez.
Antes, muito antes de o agressor
buscar a reconciliação, quem ama já
perdoou.

O arrependimento do outro não é
condição necessária para o perdão,
embora seja conveniente. É, com
certeza, muito mais fácil perdoar
quando o outro pede perdão. Mas, às
vezes, é necessário compreender que
naqueles que agem mal podem
existir bloqueios que os impedem de
admitir a sua culpa.

Há um modo “impuro” de perdoar:
quando se faz com cálculos,
especulações e metas. “Eu perdoo



você para você perceber a
barbaridade que fez. Perdoo-o, para
que melhore”. Podem ser fins
educativos louváveis, mas, nesse
caso, não seria o verdadeiro perdão,
pois ele deve ser concedido sem
nenhuma condição, como o amor
autêntico. “Perdoo porque, apesar de
tudo, o amo.”

Posso perdoar o próximo inclusive
sem que o saiba, quando o outro não
irá entender o perdão. É um presente
que dou, mesmo que não se fique
sabendo, ou que não saiba por quê.

4. Humildade

É necessária prudência e delicadeza
para descobrir como mostrar ao
próximo o perdão. Às vezes, não é
aconselhável fazê-lo logo, se a outra
pessoa ainda estiver sensível. Pode
parecer uma vingança oculta, talvez
se sinta mais humilhada e chateada.
De fato, oferecer a reconciliação
pode parecer uma acusação. Pode



esconder uma atitude farisaica:
quero mostrar que tenho razão e que
sou generoso. Neste caso, o que
impede de chegar à harmonia, não é
a obstinação do outro, mas a minha
própria arrogância.

Por outro lado, oferecer o perdão é
sempre um risco, pois esse gesto não
garante a boa recepção e pode irritar
o agressor em qualquer momento.
“Quando alguém perdoa, abandona-
se no outro, em seu poder, e fica
exposto ao que o outro pode fazer e
dá-lhe a liberdade de ofender e de
ferir (de novo)”. Aqui vemos que é
preciso humildade para buscar a
reconciliação.

Quando for oportuno, talvez depois
de muito tempo, convém ter uma
conversa com o outro. Nela podemos
dar a conhecer os nossos motivos e
razões, o nosso ponto de vista; e
devemos ouvir atentamente os
argumentos do outro. É importante



ouvir até o fim e fazer um esforço
para captar também as palavras não
ditas. De vez em quando, é
necessário “trocar de posição”, pelo
menos mentalmente, e tratar de ver
o mundo a partir da perspectiva dos
outros.

O perdão é um ato de força interior e
não de vontade inflexível. É um ato
humilde e respeitoso para com o
próximo e não de domínio e
humilhação. Para que seja
verdadeiro e “puro”, quem perdoa
deve evitar até o menor sinal de uma
“superioridade moral” que, em
princípio, não existe. Não somos
capazes de julgar o que se esconde
no coração dos outros. Nas conversas
devemos evitar acusar de novo ao
agressor. Quem demonstra a própria
indefectibilidade, não oferece
realmente o perdão. Enfurecer-se
pela culpa do outro pode conduzir
com facilidade ao obscurecimento da
própria culpa, se houver. Devemos



perdoar como pecadores que somos,
não como justos, já que o perdão é
mais para compartilhar (estando no
mesmo nível) do que para conceder
(estando num nível superior).

Todos nós precisamos do perdão,
porque todos nós machucamos uns
aos outros, mesmo que, às vezes, não
percebamos isso. Precisamos do
perdão para desfazer os nós do
passado e recomeçar. É importante
que cada pessoa reconheça a própria
fraqueza, as próprias falhas, que
talvez levaram os outros a um
comportamento ruim. Não hesite em
pedir perdão aos outros.

5. Abrir-se à graça de Deus

Não podemos negar que, em certos
casos, a exigência de perdão pode
parecer além de nossas forças. É
possível perdoar quando o opressor
não se arrepende, insulta a sua
vítima e acredita que fez a coisa
certa? Talvez nunca seja possível



perdoar com todo o coração, pelo
menos se contarmos apenas com as
forças humanas.

Mas um cristão nunca está só.
Sempre pode contar com a ajuda
poderosa de Deus e experimentar a
alegria de ser amado. O próprio Deus
nos declara seu grande amor: “Não
tenhas medo que fui eu quem te
resgatou, chamei-te pelo próprio
nome, tu és meu! Se tiveres de
atravessar pela água, contigo estarei
e a inundação não te vai submergir!
Pois és muito precioso para mim e,
mesmo que seja alto o teu preço, é a
ti que eu quero”.

Um cristão também pode
experimentar a alegria de ser
perdoado por Deus. A culpa toca a
raiz do nosso ser: afeta a nossa
relação com Deus. Enquanto nos
estados totalitários as pessoas que —
na opinião das autoridades — se
“desviavam”, eram colocadas em



prisões ou internadas em clínicas
psiquiátricas, no Evangelho de Jesus
Cristo, pelo contrário, são convidadas
a uma grande festa: a festa do
perdão. Deus sempre aceita o nosso
arrependimento e convida-nos a
mudar. A sua graça opera uma
profunda transformação em nós:
liberta-nos da corrupção interior e
cura as nossas feridas.

É sempre Deus que ama primeiro, e é
Ele que nos perdoa primeiro. É Deus
que nos dá as forças para cumprir
este mandamento cristão que é,
provavelmente, o mais difícil de
todos: amar os inimigos e perdoar os
que nos fazem mal. Mas, no fundo,
não se trata tanto de uma exigência
moral — como Deus o perdoou, você
deve perdoar os outros — mas de um
imperativo existencial. Se você
realmente entende o que aconteceu
com você, não pode deixar de
perdoar ao outro. Se não o fizer, não
sabe o que Deus lhe deu.



O perdão faz parte da identidade do
cristão, a sua ausência significaria,
portanto, a perda da identidade
cristã. Por isso, os seguidores de
Cristo de todos os séculos olharam
para o seu Mestre, que perdoou os
seus próprios verdugos. Eles
souberam transformar tragédias em
vitórias.

Com a graça de Deus, nós também
podemos encontrar o sentido das
ofensas e injustiças da nossa vida.
Nenhuma experiência que
adquirimos é supérflua. Pelo
contrário, podemos sempre aprender
alguma coisa. Também quando uma
tempestade nos surpreende ou
devemos suportar o frio ou o calor.

Sempre podemos aprender algo que
nos ajude a compreender melhor o
mundo, os outros e nós mesmos.
Gertrud von Le Fort diz que não só o
dia claro, mas também a noite escura
tem seus milagres. “Existem certas



flores que só florescem nos desertos.
Há estrelas que só podem ser vistas
em lugares desabitados. Há algumas
experiências do amor de Deus que só
se vivem quando nos encontramos
no mais completo abandono quase à
beira do desespero”.

Reflexão final

Perdoar é um ato de fortaleza
espiritual, um ato libertador. É um
mandamento cristão e é muito mais
que um grande alívio. Significa
escolher a vida e agir com
criatividade.

Contudo, não parece adequado
sugerir comportamentos às vítimas.
É compreensível que uma mãe não
possa perdoar imediatamente o
assassino do seu filho. Ela deve ter
todo o tempo que precisa até
conseguir perdoar. Se alguém a
acusasse de rancorosa ou vingativa,
aumentaria sua ferida. São Tomás de
Aquino, o grande teólogo da Idade



Média, aconselha àqueles que
sofrem, entre outras coisas, que não
quebrem a cabeça com argumentos
racionais, nem leiam ou escrevam.
Antes devem tomar um banho,
dormir e conversar com um amigo.
No início, geralmente, não somos
capazes de aceitar uma grande dor.
Necessitamos tranquilizar-nos. Pode
ajudar-nos muito seguir o ritmo da
natureza. Só uma pessoa de alma
muito pequena poderia se
escandalizar com estes conselhos.

Perdoar pode ser um trabalho
interior autêntico e duro. Mas, com a
ajuda de bons amigos e, sobretudo,
com a ajuda da graça divina, é
possível fazer isso. “Com meu Deus
salto os muros”, canta o salmista.

Se conseguirmos criar uma cultura
do perdão, poderemos construir
juntos um mundo habitável, onde
haverá mais vitalidade e
fecundidade. Poderemos projetar



juntos um futuro realmente novo.
Para terminar estas linhas, podem
nos ajudar estas sábias palavras:
“Quer ser feliz por um momento?
Procure a vingança. Quer ser feliz
para sempre? Perdoe”.

Jutta Burggraf

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-
perdoar/ (14/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-perdoar/
https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-perdoar/
https://opusdei.org/pt-br/article/aprender-a-perdoar/

	Aprender a perdoar

