
opusdei.org

Amizade

A amizade com Deus e a
amizade com os homens são
categorias e realidades que São
Josemaria cultivou de modo
eminente na sua vida e que
ensinou a viver.

01/04/2019

Vocábulo “Amizade” do Dicionário de
São Josemaria Escrivá de Balaguer,
que aborda a figura e a pregação do
fundador do Opus Dei a partir de
duas perspectivas: uma biografia-
histórica e outra teológico-espiritual,
com o objetivo de facilitar o

https://opusdei.org/pt-br/article/cada-entrada-do-dicionario-de-s-josemaria-e-caracteristica-da-mensagem-do-fundador-do-opus-dei/
https://opusdei.org/pt-br/article/cada-entrada-do-dicionario-de-s-josemaria-e-caracteristica-da-mensagem-do-fundador-do-opus-dei/


conhecimento de sua personalidade
e de sua mensagem.

A amizade com Deus e a amizade
com os homens são categorias e
realidades que São Josemaria
cultivou de modo eminente na sua
vida e que ensinou a viver. De
acordo com a tradição filosófica e
teológica, via na amizade o meio
adequado para expressar a abertura
aos outros.

1. Ideia de amizade

Para a cultura clássica, a amizade é a
relação humana por excelência, pois
nela se dão as condições para uma
relação livre e de plena
reciprocidade entre as pessoas. Por
isso é considerada uma condição sine
qua non para a vida feliz.

Segundo Aristóteles, a amizade é a
coisa mais necessária para a vida; de
modo que, “o homem feliz necessita
amigos” (Aristóteles, Ética a



Nicômaco, IX, 1170 b 15-19).
Ninguém gostaria de viver sem
amigos, mesmo que possuísse todos
os outros bens, porque a
prosperidade não serve para nada se
há a privação da possibilidade de
fazer o bem, a qual se exercita sobre
a base da amizade: “é próprio do
amigo fazer o bem” (Aristóteles, 
Ibidem, IX, 1171 b 14-25). Mas, além
de necessária, a amizade é bela; e se
louva aos que amam seus amigos, e
inclusive se equiparam os homens
bons aos bons amigos. Por isso a
amizade requer reciprocidade; sem
ela, a amizade é impossível. A
reciprocidade própria da amizade
perfeita reside em querer bem. A
virtude do amigo é amar. Por isso,
Aristóteles pensa que a amizade vai
acompanhada de virtudes; sem elas
não existe amizade verdadeira.

Nos Evangelhos, Jesus fala de
amizade e manifestações de
amizade. E nesses mesmos



Evangelhos e nos Atos dos Apóstolos
encontramos muitos exemplos do
amor de amizade com o que se
tratavam os primeiros cristãos; os
discípulos falam sobre Jesus para os
seus amigos, a pregação do
Evangelho é feita entre os amigos dos
primeiros cristãos.

Através dos Padres da Igreja, os
ensinamentos sobre a amizade de
pensadores gregos e romanos são
assumidas na ideia cristã do homem
e da sociedade. Mas o que constitui
uma novidade, inclusive para o
judaísmo, é a relação de amizade
entre Deus e o homem, que Jesus
encarna em sua vida terrena e da
que faz partícipes todos os cristãos.

Os autores clássicos indicam que a
nota que diferencia a amizade de
outras formas de amor é uma
semelhança na virtude, nas
qualidades dos amigos. Sem dúvida,
entre Deus e o homem se dá a maior



dessemelhança. Como é possível esse
amor de amizade, se a distância é
incomensurável? A chave está nas
palavras e ações de Jesus. Deus feito
Homem, Deus que ama com coração
humano, Homem que manifesta o
infinito amor de Deus.

No Evangelho de São João há
afirmações bem explícitas de Jesus
Cristo: “Eu vos chamo amigos” (Jo
15,15), e referindo-se a si mesmo:
“Ninguém tem amor maior do que
aquele que dá a vida por seus
amigos” (Jo 15,13). No choro pela
morte de seu amigo Lázaro, a tristeza
diante da renúncia do jovem rico, o
diálogo com Judas no horto das
oliveiras, são mostras da amizade de
Jesus, da intimidade com os seus
amigos.

O cristianismo dá à amizade um
sentido até então desconhecido na
cultura tanto judia como greco-
romana: o homem é capaz de se



relacionar com Deus em termos de
amizade. Por sua natureza, o amor
de amizade implica benevolência e
amor mútuo. A vida dos santos
oferece um claro testemunho da
novidade na experiência de fé que
leva consigo saber-se amigo de Deus.

São Tomás de Aquino admirava o
algo de divino que a amizade tem: “A
caridade é a amizade do homem com
Deus principalmente, e com os seres
que pertencem a Ele” (S.Th., II, q. 23,
a. 1). Na mística espanhola se
encontram exemplos magníficos
dessa amizade com a pessoa de Deus-
Filho. Apresentam um modelo de
trato com Deus que, por um lado,
segue fielmente ao único modelo que
é Jesus Cristo e, por outro, responde
aos anseios mais íntimos do coração
humano. A literatura mística revela
facetas do amor que transpassaram o
âmbito da vivência religiosa; seus
textos são incluídos nas antologias
poéticas.



Tendo como ponto de partida a
distância e radical dessemelhança, a
amizade entre Deus e o homem
inspira palavras que, jogando com a
contradição e o paradoxo,
conseguem expressar o inefável da
união amorosa melhor do que os
grandes poemas de amor.

Nesta tradição genuinamente cristã –
mantida principalmente pela
experiência dos místicos – situa-se a
compreensão e vivência da amizade
de São Josemaria. Ao comentar os
Evangelhos, descobre Jesus, modelo
de amigo e exemplo de amizade
sincera. A amizade – junto com a
filiação – são as relações que
enquadram a abertura pessoal do
cristão, não só para as outras
pessoas, mas principalmente para
Deus.

Mons. Álvaro del Portillo afirma na
Apresentação de Amigos de Deus:
“Filhos de Deus, amigos de Deus: essa



é a verdade que Mons. Escrivá de
Balaguer quis gravar a fogo nas
pessoas que se relacionavam com ele
(...). Filiação e amizade são duas
realidades inseparáveis para aqueles
que amam a Deus”. São Josemaria
procurava mover as almas para que
não pensassem “na amizade divina
exclusivamente como um recurso
extremo” (AD, 247). A meta da vida
cristã, afirma, é “a união de amizade
com Deus” (S, 665).

2. A amizade entre Deus e o
homem

Para São Josemaria, consciente de
que todo o amor procede de Deus,
pois Ele nos amou primeiro (cfr. 1 Jo
4,19), a amizade do homem com Deus
não é outra coisa que a resposta à
iniciativa de Deus, à primeira
amizade que é a de Deus com o
homem. Como afirma Bento XVI,
amar a Deus “já não é só um
‘mandamento’, mas a resposta ao



dom do amor, com o qual vem ao
nosso encontro” (DCe, 1).

Mas Deus não impõe o seu amor; a
resposta a essa inciativa de amizade
divina está nas mãos de cada
homem, da sua liberdade: “depende
da sua vontade resolver-se a viver
como amigo ou como inimigo. Assim
começa o caminho” (AD, 36). Antes
de mais nada é um caminho interior,
no qual o homem encontra a si
mesmo ao responder amorosamente
a Deus: “O amor de Deus por nós é
questão fundamental para a vida e
coloca questões decisivas sobre
quem é Deus e quem somos
nós” (DCe, 2). Para São Josemaria esta
verdade simplifica a vida do cristão:
“E o principal requisito que nos é
pedido - bem de acordo com a nossa
natureza - consiste em amar (...) sem
reservarmos nada para nós. Nisto
consiste a santidade” (AD, 6).



Sem liberdade não podemos amar,
mas “só quando se ama é que se
chega à liberdade mais plena” (AD,
38). Liberdade e amor se reclamam
mutuamente, ou seja, a amizade
entre Deus e o homem pressupõe a
condição livre do homem. Por isso, se
só se pode responder ao amor com
amor, São Josemaria não vê
contradição alguma entre liberdade e
resposta incondicional a Deus.
Liberdade e amor se fecundam entre
si: “A liberdade só pode ser entregue
por amor” e “a liberdade renova o
amor” (AD, 31). Pode-se dizer que
São Josemaria confia tudo na
liberdade, pois só a liberdade – não
as qualidades pessoais – nos faz
capazes da amizade com Deus. Se,
como vimos, sem virtudes a amizade
entre os seres humanos não é
possível, de maneira que quem
aspira travar uma amizade deve
crescer nas virtudes para merecê-la,
na relação com Deus as coisas são ao
contrário: Deus oferece sua amizade



e se o homem, abrindo seu coração,
acolhe essa amizade, dá-se um
processo de crescimento progressivo
na virtude.

Aqui também São Josemaria vê em
Jesus Cristo o modelo a ser seguido.
“Jamais poderemos entender até o
fim essa liberdade de Jesus Cristo,
imensa - infinita - como o seu
amor” (AD, 26). Cristo “se entrega à
morte com a plena liberdade do
amor” (VS, X Estação). No cristão que
segue os seus passos, a amizade com
Deus implica uma crescente
identificação com a vontade divina.
Jogando com o paradoxo, São
Josemaria afirma que “nada melhor
do que sabermo-nos, por Amor,
escravos de Deus. Porque nesse
momento perdemos a situação de
escravos para nos convertermos em
amigos, em filhos” (AD, 35).

Para São Josemaria a amizade é
caminho, o único caminho até Deus.



Se buscamos a Jesus, “participaremos
da ventura da divina amizade” (AD,
300). E isso constitui o autêntico
motivo da vida cristã: “Não entendo
como se pode viver cristãmente sem
sentir a necessidade de uma amizade
constante com Jesus na Palavra e no
Pão, na oração e na Eucaristia” (ECP,
154).

Os Evangelhos nos apresentam Jesus,
Verbo encarnado, Filho de Deus feito
Homem, mantendo uma relação de
amizade com os Apóstolos, com
discípulos como Lázaro, Marta e
Maria, aos que se refere claramente
como amigos. Este é um tema muito
frequente da pregação de São
Josemaria, a qual desmembra as
diversas maneiras nas que Jesus nos
deu exemplo de sua amizade.
Quando apresenta a Humanidade de
Jesus Cristo, entre outras
características, menciona a amizade:
“o Verbo de Deus (...) trabalhou com
suas mãos, conheceu a amizade e a



obediência, experimentou a
dor” (ECP, 112). Recorda que “é
Amigo, o Amigo: vos autem dixi
amicos (Jo 15, 15), diz. Chama-nos de
amigos e foi Ele quem deu o primeiro
passo; amou-nos primeiro. Mas não
impõe o seu amor: oferece-o. E
prova-o com o sinal mais claro da
amizade: ninguém tem maior amor
do que aquele que dá a vida por seus
amigos (Jo 15,13). Era amigo de
Lázaro e chorou por ele, quando o
viu morto: e o ressuscitou. Se nos vir
frios, apáticos, talvez com a rigidez
de uma vida interior que se extingue,
seu pranto será vida para nós: Eu te
ordeno, me amigo, levanta-te e anda
(cfr. Jo 11,43; Lc 5, 24), sai dessa vida
mesquinha, que não é vida” (ECP, 93).

São Josemaria se comove diante do
amor de amizade de Jesus. Refere-se
à Eucaristia como a prova do seu
amor infinito, o sinal mais claro da
sua amizade (cfr. ECP, 83).
Conhecedor da pobre resposta que o



cristão pode dar à prova de amizade
de Jesus Cristo que supõe a
Eucaristia, chama-O, desvelando as
moções de seu próprio coração, de “o
grande Solitário”.

Sobre o Sacrário diz que é Betânia: “É
verdade que ao nosso Sacrário
chamo sempre Betânia... - Faz-te
amigo dos amigos do Mestre: Lázaro,
Marta, Maria. - E depois não me
perguntarás mais por que chamo
Betânia ao nosso Sacrário” (C, 322). A
firmeza com a que São Josemaria
afirma: “Não há outro amor além do
Amor!” (C, 417) tem como
consequência que o empenho por
corresponder ao amor de amizade de
Deus manifestado em Jesus Cristo
requeira um trato íntimo, confiado,
que descreve com imagens claras: “o
Senhor não será para nós Juiz, mas
amigo” (ECP, 187). Refere-se a Deus
como “o Amigo” (cfr. C, 422; ECP, 93);
também O chama de “meu Amigo” (F,
346). Convida a tratar Jesus Cristo na



oração, como se confia em um irmão,
em um amigo, em um pai (cfr. AD,
245; ECP, 116), e assim “até que se
converta em teu Amigo, teu
Confidente, teu Guia” (S, 680). Um
amigo ao que se dá tudo: “um amigo
é um tesouro. - Quanto mais... um
Amigo!..., que onde está o teu
tesouro, aí está o teu coração” (C,
421).

Se se entende a vida cristã como um
trato de amizade com Deus, não
surpreende que para crescer no trato
com o Espírito Santo, São Josemaria
fale em frequentar a amizade com
Ele. “Propósito: “frequentar”, se
possível sem interrupção, a amizade
e o trato amoroso e dócil com o
Espírito Santo. - "Veni, Sancte
Spiritus...!" - Vem, Espírito Santo,
morar na minha alma!” (F, 514).

A relação de amizade é igualmente
adequada para tratar os santos; em
Amigos de Deus, falando de como



fazer oração, propõe: “para seguir as
pegadas de Cristo, troquemos
palavras amigas com aqueles que O
conheceram de perto” (AD, 252). Do
mesmo modo, recomenda este tipo
de relação para tratar os Anjos da
Guarda e as almas do purgatório (cfr.
AD, 315; C, 571).

3. A amizade entre os homens

Se Jesus Cristo se faz Homem por
amor e quer a amizade com os
homens, os cristãos também devem
aproximar as almas de Jesus Cristo,
fazê-lo presente aos demais por meio
do amor e da amizade com eles: “a
caridade com o próximo é uma
manifestação de amor a Deus” (AD,
232). As duas formas de amizade,
com Deus e com os homens, refletem
a dupla dimensão do amor,
ascendente e descendente, que São
Josemaria apresenta como uma
unidade. Como afirma Bento XVI, o
homem “não pode limitar-se sempre



a dar, deve também receber. Quem
quer dar amor, deve ele mesmo
recebê-lo em dom.

Certamente, o homem pode — como
nos diz o Senhor — tornar-se uma
fonte donde correm rios de água viva
(cfr. Jo 7, 37-38); mas, para se tornar
semelhante fonte, deve ele mesmo
beber incessantemente da fonte
primeira e originária que é Jesus
Cristo, de cujo coração trespassado
brota o amor de Deus” (DCe, 7).

Precisamente o amor universal de
Deus pelos homens implica um
apostolado igualmente universal:
“Universalidade da caridade
significa, por isso, universalidade do
apostolado (AD, 230). A certeza de
que todo cristão, pelo batismo,
recebe a condição de filho de Deus,
está refletida em uma fórmula
renovadora da missão apostólica de
todo cristão: “não existe, pois, senão
uma raça: a raça dos filhos de



Deus” (ECP, 106). A igualdade ganha
pela condição de filhos de Deus nos
converte além disso, em irmãos:
“todos os batizados — homens e
mulheres — participam igualmente
da comum dignidade, liberdade e
responsabilidade dos filhos de Deus.
Na Igreja existe esta unidade radical
e necessária que já São Paulo
ensinava aos primeiros
cristãos” (EMJE, 14).

Esta igualdade singulariza a
comunhão da Igreja e, como
consequência disto, prepara o
terreno para uma forma de viver sua
missão apostólica da qual o ponto de
partida é precisamente a igual
dignidade entre os homens. São
Josemaria a denomina “apostolado
de amizade e confidência”.

Apresenta a amizade de Jesus Cristo
com os homens como o modelo do
apostolado do cristão: “quando te
falo de ‘apostolado de amizade’,



refiro-me à amizade pessoal,
sacrificada, sincera: de tu a tu, de
coração a coração” (S, 191). As
palavras e ações de Jesus Cristo são o
conteúdo da mensagem apostólica
dos primeiros cristãos, de todo
cristão.

A amizade como modo característico
de relação com os outros situa a
caridade em um plano de igualdade,
no que – como vimos – a
reciprocidade é uma exigência
irrenunciável. São Josemaria
distingue claramente o apostolado de
amizade de outras formas de serviço
e trato nas que se aceite uma
desigualdade entre o que oferece e o
que recebe. Se a caridade de um filho
de Deus não se confunde “com o
propósito pouco claro de ajudar os
outros para provarmos a nós
mesmos que somos superiores” (AD,
230), muito menos no apostolado de
amizade isso poderia acontecer, pois
recebe sua especificidade da



realidade inconfundível em que
consiste a verdadeira amizade.

Em Jesus Cristo, a amizade se revela
em sua plenitude e isto tem
consequências para a amizade entre
seres humanos. Jesus reina servindo,
amando, dando a vida por seus
amigos; traz a lei do amor, a justiça
do duplo mandamento que converte
os últimos em primeiros e todos os
homens em filhos de Deus. O cristão
deve viver as relações de amizade
com essa mesma radicalidade.
Apelando a essa forma superior de
justiça, São Josemaria aconselha:
“não tenhas inimigos. – Tem apenas
amigos... da direita – se te fizeram ou
quiseram fazer-te bem – e... da
esquerda – se te prejudicaram ou
tentaram prejudicar-te” (C, 838). O
cristianismo dá um sentido pleno a
essa inclinação a “fazer o bem”,
própria da amizade. “Com a tua
amizade e com a tua doutrina
(corrijo-me: com a caridade e com a



mensagem de Cristo) moverás muitos
não católicos a colaborarem a sério
em fazer bem a todos os homens” (S,
753).

São Josemaria prega a santificação
do mundo no meio das próprias
entranhas da sociedade civil. Sabe
bem que uma sociedade se forja,
entre outras, mediante as relações de
amizade. É uma experiência
universal que a amizade é capaz de
dissolver o ceticismo mais radical
sobre a verdade e a justiça.

Para São Josemaria a amizade
sincera e leal é capaz de superar
todos os obstáculos, todas as
dificuldades que impedem uma
convivência justa e, principalmente,
mantêm o homem afastado de Deus;
onde existe amizade sincera, há
alegria, amor, entrega, fidelidade
(cfr, S, 733, 746; ECP, 49).

Sendo uma relação natural, anima a
levar uma vida de amizade



precisamente por sua importância na
construção de uma sociedade mais
digna e humana. Por sua
centralidade constitui o verdadeiro
foco de todas as relações humanas.
“Para que este nosso mundo caminhe
por um trilho cristão - o único que
vale a pena -, temos de viver uma
leal amizade com os homens,
baseada numa prévia leal amizade
com Deus.” (F, 943). Porque para o
cristão corrente, é na vida social
onde se desdobram as virtudes
humanas e cristãs. São Josemaria se
refere a essa unidade vital quando
afirma que “vivendo a caridade — o
Amor —, vivem-se todas as virtudes
humanas e sobrenaturais do cristão,
que formam uma unidade e que não
se podem reduzir a enumerações
exaustivas.

A caridade exige que se viva a
justiça, a solidariedade, a
responsabilidade familiar, a alegria,
a castidade, a amizade... Logo se vê



que a prática destas virtudes leva ao
apostolado. Mais ainda: já é
apostolado” (EMJE, 62).

Para São Josemaria, nenhum aspecto
da existência humana – por mais
insignificante que pareça – é
indiferente para o caminho ao
encontro com Deus. A amizade não
pode se desinteressar pela luta pela
santidade; a amizade cristã é uma
relação baseada na virtude e
acompanhada de virtudes. Do
mesmo modo que São Josemaria
ensinava que as virtudes humanas
são a base das virtudes cristãs, que só
podemos amar a Deus com o mesmo
coração que amamos os seres
humanos e as coisas boas deste
mundo, apresenta a amizade como
uma peça chave na formação
humana e na prática ascética do
cristão: é uma maneira de viver e de
se relacionar na qual se pode e se
deve crescer. Entre os conselhos que
dá para melhorar na vida cristã,



junto aos tradicionalmente
considerados na ascética, aparecem
outros que falam diretamente da
amizade: “não é compatível amar a
Deus com perfeição e deixar-se
dominar pelo egoísmo – ou pela
apatia – na relação com o
próximo” (S, 745).

A amizade verdadeira supõe também
um esforço cordial por compreender,
por ajudar e servir ao amigo (cfr. S,
730, 731, 740, 746). Seguindo o
modelo do Amigo, como Ele, lembra
que ser amigo implica “dar
gostosamente a vida pelos outros,
tanto nas horas heroicas como na
convivência corrente” (S, 750).

Quando enumera as virtudes sobre
as que se apoia a vida espiritual,
entre a pobreza, a alegria e a
castidade, situa também a amizade
(cfr. EMJE, 62). Os verbos com os que
se refere a essa promoção contínua
da amizade denotam o peso



particular que dá na existência plena
do cristão: cultivar, cuidar, semear
(cfr. ECP, 36). A amizade deve ser
leal, sincera (cfr. F, 454; S,747; ECP,
149). Como conduta livre do homem,
a amizade está aberta ao
crescimento, mas também à
perversão pela deslealdade, falta de
fortaleza, etc. (cfr. C, 160). Tanto a
amizade com Deus como com os
homens pode se perder e se estragar
(cfr. F, 1043).

São Josemaria menciona virtudes
que também são dimensões da
amizade. Por aí se manifesta essa
ação unitiva, do ser humano como
um todo, que o amor, a amizade,
realiza. Isto acontece de modo pleno
na amizade com Deus, que configura
a existência do cristão com unidade
de vida.

Siglas:

AD: Amigos de Deus



C: Caminho

DCe: Deus Caritas Est

ECP: É Cristo que Passa

EMJE: Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá

F: Forja

S: Sulco

Lourdes Flamarique

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/amizade-
vocabulo-do-dicionario-de-sao-
josemaria-escriva-de-balaguer/

(14/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/
https://opusdei.org/pt-br/article/amizade-vocabulo-do-dicionario-de-sao-josemaria-escriva-de-balaguer/

	Amizade

