
opusdei.org

Amar “com todo o
coração”

A pessoa humana não é só
inteligência e vontade. Uma
pessoa dotada de uma
inteligência preclara e de uma
vontade férrea, mas sem
coração, não reproduz a
imagem de Jesus Cristo que se
revela no Evangelho. A
perfeição moral das ações
humanas, requer a participação
dos afetos ou sentimentos
adequados. Estudo sobre a
importância dos afetos na vida
cristã.



09/04/2019

Amar ‘com todo o coração’ (Dt 6, 5)
- Considerações sobre o amor do
cristão, nos ensinamentos de São
Josemaria Escrivá

A tese de que a Teologia Moral nem
sempre valorizou na sua justa
medida o papel da afetividade na
vida cristã, não encontrará
provavelmente excessivas objeções.
É frequente, com efeito, considerar
que as pessoas dotadas de viva
sensibilidade, de uma afetividade
forte, intensa, estão expostas a
particulares perigos. A veemência de
certos sentimentos interpreta-se, com
excessiva precipitação, como
ausência de controle, do devido
controle que devemos exercer sobre
nós mesmos. Olha-se com certo
receio, senão com aberta
desconfiança ou suspeita, a esfera



afetiva da pessoa, como se nela se
escondessem especiais insídias ou
imperasse uma desordem mais
profunda que a produzida pelo
pecado na inteligência ou na vontade
humanas. A que se deve tal receio?

As causas podem ser diversas. Por
um lado, há aqueles que consideram
como ideal moral, uma espécie de
indiferença estoica, acompanhada de
um elegante respeito das formas, das
‘boas maneiras’, mas longe de
qualquer excesso. Considera-se
modelar uma vida moral governada
pela máxima do ne quid nimis, do
evitar qualquer tipo de ‘exageros’:
uma vida de certo modo neutra,
‘objetiva’. Um ideal de vida moral ao
qual dificilmente se ajustaria aquele
episódio em que Cristo expulsa do
templo os mercadores (cfr. Mt 21,
12ss).

A suspeita pode nascer também da
possibilidade, nada irreal, de que na



vida de uma pessoa com intensa
afetividade, o coração invada o
campo próprio da inteligência ou da
vontade, permitindo assim que seja
ele quem decida sobre a verdade ou
o erro e quem leva, em última
instância, a vontade a atuar[1].
Perante tal perigo prefere-se obrigar
o coração a calar-se, impedir que se
pronuncie. Sentimentos e afetos
pertenceriam ao mundo cego do
passional que exige não só controle,
mas também uma constante
repressão e, se for possível,
supressão.

Deste modo esquece-se que a
perfeição do homem implica o
desenvolvimento harmônico de tudo
o que é autenticamente humano e
que, por isso, depende também da
qualidade da sua vida afetiva. A
pessoa humana não é só inteligência
e vontade. Uma pessoa dotada de
uma inteligência preclara e de uma
vontade férrea, mas sem coração ou



com um coração duro e incapaz de
amar, possui uma personalidade
mutilada, não reproduz de modo
algum a imagem de Jesus Cristo que
se revela no Evangelho.

Por isso, foi possível dizer que: “É
verdadeiramente boa a vida do
sujeito que não só sabe escolher
retamente, como também participa
emotivamente na boa conduta:
apaixona-se pelo bem e pelo mal
moral; deseja um e repele o outro,
também apaixonadamente; sente
amor ou ódio, prazer ou tristeza,
esperança ou temor, etc.”[2]. A
perfeição moral das ações humanas,
a plenitude de bondade de que são
capazes, requer, pois, a participação
dos afetos ou sentimentos
adequados; pede que a sua
realização seja acompanhada pelo
sentimento ou pela emoção ‘devida’,
quer dizer, a que corresponde à
qualidade da ação que se cumpre, a
que ‘condiz’ com a mesma. À retidão



do juízo da inteligência e à bondade
do ato da vontade deve-se
acrescentar, por assim dizer, a
retidão do mundo afetivo da pessoa,
a tonalidade tipicamente humana
que dá cor aos nossos atos e que os
torna inconfundíveis com os de
qualquer outra pessoa. A
‘concordância’ da afetividade com o
ato intencional que a motiva e ao
qual de algum modo está
inseparavelmente ligado, é em si
mesma valiosa: surpreenderia muito,
numa pessoa de grande altura moral,
que ‘sentisse’ um movimento de
tristeza perante tão grande bem; ou
que a alegria que pode despertar
nele um ato trivial, superasse em
intensidade e, sobretudo em
profundidade, aquela que
experimenta perante a comovedora
ação de quem dá generosamente a
vida por outro.

Este estudo vai nesta direção: a de
mostrar que o amor a Deus e ao



próximo alcança a sua plenitude
quando, em maior ou menor grau,
inclui no seu raio de influência a
afetividade humana, o mundo dos
sentimentos. A graça divina, com
efeito, está chamada a permear o
homem, não só a inteligência e a
vontade, mas também a afetividade.
Esse amplo e variado mundo que
define e caracteriza em boa medida
cada pessoa, não deve ser nem
sufocado nem suprimido, mas
ordenado, reordenado, e integrado
no processo de ‘cristificação’, quer
dizer, no empenho do cristão, guiado
e sustentado pela graça, em
identificar-se totalmente com Cristo.

Para o pôr em evidência, utilizarei a
doutrina teológico-ascética de São
Josemaria Escrivá, pois um ponto-
chave dos seus ensinamentos é este:
o amor sobrenatural, a caridade, tem
em nós uma dimensão humana que
não pode ser substituída; trata-se do
amor de uma criatura que não é



somente espírito, mas também corpo
e alma em unidade substancial.

Com este fim, procurarei mostrar, em
primeiro lugar, que nos
ensinamentos de São Josemaria se
faz referência a duas graves
deformações da afetividade que
podem minar a autenticidade da vida
cristã: o sentimentalismo e o ideal da
indiferença estoica (1). Depois,
tentarei pôr em evidência o
horizonte doutrinal no qual se situa a
doutrina de São Josemaria sobre o
papel da afetividade na vida do
cristão (2), para me centrar, a seguir,
no modo de entender a virtude da
caridade, específico de São Josemaria
(3).

1. Sentimentalismo e indiferença
estoica

A fé cristã ensina que o pecado
quebrou a harmonia entre a criação,
de maneira particular a harmonia
interna do homem. Quando o



Concílio Vaticano II define o pecado,
apresenta-o como ruptura, como
fator de desordem, dentro e fora do
homem[3]. Como recorda o
Catecismo da Igreja Católica: “A
harmonia interior da pessoa
humana, a harmonia entre o homem
e a mulher, enfim, a harmonia entre
o primeiro casal e toda a criação
constituía o estado dito de justiça
original”[4]. Com o pecado dos
nossos primeiros pais aquela
situação foi profundamente alterada,
de modo que “a harmonia em que
viviam, graças à justiça original,
ficou destruída; o domínio das
faculdades espirituais da alma sobre
o corpo foi quebrado…”[5]. Todas as
potências da alma, como argumenta
São Tomás, ficaram de algum modo
privadas da ordem que lhes é
própria e pela qual se ordenam
naturalmente à virtude: a natureza
humana ficou ferida[6]. Mas graças
ao Batismo, que é banho de
regeneração, os homens são

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-o-pecado/
https://opusdei.org/.../tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/.../tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-o-batismo/


renovados no Espírito Santo[7], são
uma nova criatura[8]. Permanecem,
no entanto, no batizado, algumas
consequências temporais do pecado,
entre elas a inclinação para o mal
que chamamos ‘concupiscência’,
certa debilidade na harmonia
estabelecida, harmonia que é preciso
ir consolidando com a graça de Deus
e o empenho pessoal.

Sentimentalismo e indiferença
estoica são dois modos errados de
situar-se neste quadro geral apenas
esboçado. Trata-se de dois perigos
que atacam igualmente qualquer
cristão, alterando profundamente a
integração dessas forças do homem
que englobamos sob o nome genérico
de afetividade.

a) Sentimentalismo pietista

A afetividade, e a própria vida moral,
pode ser identificada e
grotescamente reduzida ao mundo
mutável dos sentimentos,



privilegiando-os indevidamente na
vida do cristão e consentindo que
invadam áreas próprias do
entendimento e da vontade; o
sentimento converte-se assim em
critério de verdade e no principal
motivo que põe em movimento a
vontade. A verdade objetiva
desaparece ao ficar reduzida ao
sentimento, como acontece nalgumas
modernas correntes da Ética, e a
vontade debilita-se perdendo o vigor
que deve caracterizá-la.

O ideal de vida cristã patente nas
obras de São Josemaria é de teor
muito diferente. Reage com energia
contra o que define, em traços
rápidos e eficazes, de sabor
impressionista, como “manifestações
do sentimentalismo ineficaz, vazio de
doutrina, empanturrado de
pietismo”[9]; quer dizer uma vida
cristã que não se apoia numa sólida
formação da fé, que a confunde e
identifica com uma piedade que se



esgota em múltiplas manifestações
puramente externas de piedade.
“Urge adquirir doutrina, e viver de
fé, para poder dá-la, e evitar assim
que as almas caiam nos erros da
ignorância ou no pietismo, que
desfigura com a sua devoção vã,
sentimentalista ou supersticiosa, o
rosto da verdadeira piedade”[10].

Legitimar o papel da afetividade na
vida cristã não significa de modo
algum fomentar sentimentos
passageiros que trazem a emoção ou
lágrimas; não é uma questão de
sentimentalismo superficial, de falta
de fortaleza pessoal, de uma
espiritualidade epidérmica que não é
‘profundamente humana’[11]. Nem é
um modo de entender a vida cristã
na qual se concede demasiado
espaço à afetividade, ao sentimento,
e que é compatível com um
‘cumprimento rotineiro’ dos próprios
deveres, “com o fastio ou com a
apatia”[12], com uma ‘entrega’

https://opusdei.org/pt-br/article/fortaleza/


ineficaz que não se propõe de modo
algum revitalizar a existência inteira
com a luz da fé e a força do amor.

Sentimentalismo e pietismo vão
frequentemente de mãos dadas,
segundo o fundador do Opus Dei, e
são uma caricatura da verdadeira
piedade cristã, uma espécie de
carnavalesco “disfarce, um logro
perante Deus e perante os
homens”[13], aparência de vida
cristã, que na realidade reduz a
verdadeira piedade a um apêndice –
“armação externa de piedade”[14] –,
a ‘entusiasmo fácil’[15], a ‘devoção
sensível’[16], carente de sólida raiz
doutrinal e não raramente
acompanhada de uma vistosa falta
de qualidades humanas. Uma espécie
de piedade que não valoriza
suficientemente as virtudes humanas
e que não é raro ver acompanhada
de falta de humanidade em
personalidades pouco harmoniosas.
É uma falsa piedade que São



Josemaria define com ‘beatice’ e que
descreve assim:

“A beatice não é mais do que uma
triste caricatura pseudo-espiritual
geralmente fruto da falta de doutrina
e também de certa deformação do
humano. É lógico que repugne a
quem ama o que é autêntico e
sincero”[17].

b) Indiferença estoica

Por outro lado, a afetividade pode ser
intencionalmente sufocada, dando
lugar a uma espécie de ideal moral
de caráter estoico que se esforça por
conseguir a indiferença ou supressão
da afetividade, ideal desumano de
quem se ruboriza ao ter que admitir
a presença de afetos na sua vida, que
se envergonha de senti-los, que os
considera escória da vida moral que
deve ser eliminada para que esta
última possa resplandecer em toda a
sua pureza. Os afetos, pensa-se,
humanizariam demasiado a vida



cristã. Dá-se lugar assim ao ideal de
orientação kantiana no qual a
intervenção da afetividade parece
minar a autenticidade própria do
comportamento moral: a do
cumprimento do dever pelo próprio
dever, sem permitir que nenhuma
outra razão a falsifique ou
contamine.

São Josemaria não se mostra mais
indulgente com este outro modo
errado de entender a afetividade,
característico de certo tipo de
laicismo moral. Aqui a vida cristã
perde vivacidade, calor; aparece
como algo espartilhado, rígido. Os
sentimentos constituem um perigo, o
amor degrada-se até se converter em
“caridade oficial, seca e sem
alma”[18]. Dá-se por assente que
“conservar o coração limpo, digno de
Deus, significa não misturá-lo, não
contaminá-lo com afetos
humanos”[19]; e corre-se o grave
risco “se tornarem rígidos, sem vida,



como uma boneca de trapos”, o
perigo de que a vida moral adquira
“uma rigidez do cartão”[20]. Aqui a
indiferença não é desapego dos bens
terrenos, desapego que não significa
desprezo, mas justa apreciação dos
mesmos, afirmação da supremacia
absoluta de Deus, único Senhor.
Trata-se antes da indiferença própria
de uma ‘razão fria’ e de uma
“vontade de puro espírito”[21],
própria de quem só sabe viver uma
caridade ‘oficial’ estranhamente
compatível com uma indiferença
fria, que se expressa por palavras,
gestos ou comportamentos que
parecem exigência de um roteiro,
recitação de um papel teatral,
realização artificial de um gesto,
exercício burocrático de uma função.
Este tipo de indiferença próxima, ou
mesmo idêntica, ao ‘desamor’ –
qualidade de um ânimo insensível,
incapaz de se comover –, é com o
ódio, inimigo mortal da caridade[22].



Esta visão das coisas mais parece
consequência de uma mentalidade
deísta, incapaz de pensar num Deus
próximo, que tem um nome, um
Deus que é “Pai e muito Pai” – como
reza um conhecido ponto de
Caminho[23], concretizando com
acerto poético o que nos ensina a
Revelação. Só o horizonte cinzento,
de uma ideia deísta de Deus admite a
indiferença de um ‘coração seco’[24].
Algo que nada tem a ver com os
momentos de frieza ou de cansaço
pelos que pode passar uma
pessoa[25], nem com o ‘decaimento
físico’ ou o ‘cansaço interior’ que
podem fazer a vida interior perder
brilho, frescura, sem que por isso se
possa falar de indiferença. A
divergência aparece clara neste
ponto de Caminho: “Dizes que para ti
tudo é indiferente? - Não queiras
iludir-te. Agora mesmo, se eu te
perguntasse por pessoas e por
atividades em que por Deus
empenhaste a tua alma, sei que me



responderias - briosamente! - com o
interesse de quem fala de coisa
própria.

Não, para ti não é tudo indiferente. É
que não és incansável..., e necessitas
de mais tempo para ti; tempo que
será também para as tuas obras,
porque, no fim das contas, tu és o
instrumento.”[26].

É também característico deste
delineamento converter a vida cristã
num “entrançado aflitivo de
obrigações, que deixa a alma
submetida a uma tensão
exasperante”[27], com o peso
acrescentado de dever controlar,
sufocar ou extirpar sentimentos e
afetos profundos, sobre os quais, no
entanto, não temos domínio. Dá-se
assim lugar à formação de espíritos
internamente violentos, preocupados
convulsivamente de poder exibir
uma folha imaculada de serviços



prestados, de obediência sem
manchas.

2. Horizonte doutrinal dos
ensinamentos de São Josemaria

1) A Humanidade Santíssima de Jesus
Cristo

Se quisermos que a afetividade, o
variado mundo dos sentimentos
superiores, ocupe na vida cristã o
lugar que lhe corresponde, sem cair
em nenhum dos extremos
assinalados, não temos outro
caminho a não ser fixar o olhar em
Jesus Cristo. Sim, porque o equívoco
que está na base daqueles erros não
é outro que o desconhecimento do
significado exato e completo da 
Encarnação do Verbo Eterno de Deus,
o mistério de Jesus Cristo Nosso
Senhor como verdadeiro Deus e
verdadeiro Homem. “Certa
mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar que poderíamos
chamar pietistas, coincidem em não

https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/
https://opusdei.org/.../tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/
https://opusdei.org/.../tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/
https://opusdei.org/.../tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/


considerar o cristão como homem
íntegro e pleno. Para os primeiros, as
exigências do Evangelho sufocariam
as qualidades humanas; para os
outros, a natureza decaída poria em
perigo a pureza da fé. O resultado é o
mesmo: desconhecem a
profundidade da Encarnação de
Cristo, ignoram que o Verbo se fez
carne, homem, e habitou entre nós (Jo
1, 14 )”[28].

Levar a sério que o Filho de Deus se
fez carne e habitou entre nós,
significa para São Josemaria que os
filhos de Deus, que têm de imitar
Cristo, têm de ser muito humanos e
muito divinos. Isso explica a
insistência com que recorda que
“viver cristãmente não é deixar de
ser homem”, e o vigor com que
convida a não “abdicar do esforço
por adquirir essas virtudes que
alguns têm, mesmo sem conhecerem
Cristo”[29].



A importância, que as virtudes
humanas possuem no modo
característico de São Josemaria viver
o Evangelho, tem as suas raízes na
profunda intuição da centralidade do
mistério da Encarnação para a vida
cristã. Com frase incisiva afirmava:

“A nossa fé dá todo o seu relevo a
estas virtudes que pessoa alguma
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode vencer o cristão em
humanidade”[30].

O mistério da Encarnação
desautoriza de raiz qualquer
tentativa de vida cristã que não faça
do batizado um ser ‘integralmente
humano’[31]. Quando afirmamos a
perfeita Humanidade de Jesus Cristo
estamos nos referindo a uma Pessoa
com inteligência e vontade, mas
também com um rico mundo de
sentimentos e afetos. “Tende em vós
os mesmos sentimentos de Cristo
Jesus”[32], escreve São Paulo.



É o que descobrimos ao abrirmos os
Evangelhos. Imediatamente
advertimos que “a indiferença não é
ter o coração seco… como Jesus não o
teve”[33]. Tem “um coração de carne
como o nosso”[34], assim o
demonstram as numerosas cenas da
vida de Nosso Senhor às que São
Josemaria recorria para pôr em
evidência como é o amor de Cristo: a
ressurreição do filho da viúva de
Naim, que manifesta toda a sua
capacidade de compaixão; a cura do
paralítico; o pranto pela morte de
Lázaro; a compaixão pelas multidões
que o seguem e não têm o que comer;
o seu trato com os pecadores[35]...
Com traços abreviados mostra-nos
um quadro do mundo íntimo de
Cristo:

“Os Evangelhos contam-nos que
Jesus não tinha onde reclinar a
cabeça, mas contam-nos também que
tinha amigos queridos e de
confiança, desejosos de recebê-lo em



sua casa. E falam-nos da sua
compaixão pelos doentes, da sua dor
pelos que ignoram e erram, da sua
indignação perante a hipocrisia.
Jesus chora a morte de Lázaro, ira-se
com os mercadores que profanam o
Templo, deixa que seu coração se
enterneça perante a dor da viúva de
Naim”[36].

O mais extraordinário e comovedor
neste ponto é que naqueles gestos
humanos podemos descobrir os
gestos de Deus, porque Cristo é Deus
feito homem, Homem perfeito: “nos
seus aspectos humanos, dá-nos a
conhecer a divindade”[37]; nas
manifestações de amor do Coração
de Cristo tem lugar a definitiva
manifestação do amor de Deus aos
homens:

“(…) o amor de Jesus pelos homens é
um dos aspectos insondáveis do
mistério divino, do amor do Filho
pelo Pai e pelo Espírito Santo. O



Espírito Santo, laço de amor entre o
Pai e o Filho, encontra no Verbo um
Coração humano (…) o Amor, no seio
da Trindade, se derrama sobre todos
os homens por meio do Amor do
Coração de Jesus[38].

Esta é a verdadeira escola onde São
Josemaria, segundo as suas próprias
palavras, aprendeu a amar e onde
nós, os homens, devemos aprender a
libertar os nossos corações do ódio e
da indiferença. O modo de Cristo
amar será sempre o modelo para o
amor cristão[39]. Só assim a nossa
conduta recordará a de Jesus e
evocará a sua ‘figura
amabilíssima’[40].

2) A unidade da pessoa, corpo e
espírito, graça e natureza

São Josemaria não formulou
certamente uma teoria antropológica
nem propunha uma determinada
noção de homem. A concepção do
homem subjacente aos seus



ensinamentos é a que oferece a fé e a
boa teologia, uma ideia
profundamente unitária. Corpo e
espírito, como a natureza e a graça,
não são realidades que se sobrepõem
ou entram em contacto
esporadicamente. São realidades
diferentes e inconfundíveis, mas de
tal modo entrelaçadas na pessoa do
cristão que esta é, real e
indivisivelmente, una. A alma
informa todo o corpo. A união
substancial de ambos tem os seus
efeitos tanto no mundo espiritual
como no corporal. Pela sua parte a
graça cura, aperfeiçoa e eleva a
natureza humana: o homem
completo, corpo e espírito, inicia
uma nova existência. Mas o ato de fé
é ato do entendimento humano e o
ato de caridade é ato da vontade e do
coração humano. A semente da graça
está chamada a permear toda a nossa
humanidade e toda a nossa
existência. Como a gota de azeite se
estende sobre o papel, assim irá



estendendo a graça o seu raio de
ação, primeiro à nossa inteligência e
vontade, raiz e sede da liberdade;
depois, se não opormos resistência,
acabará por alcançar os nossos
sentimentos, a nossa afetividade.

A doutrina de São Josemaria é uma
necessária conclusão da visão do
homem sugerida pela Revelação e
encontra nas suas palavras uma
expressão enérgica e,
simultaneamente, delicada:

“Para que esta verdade se gravasse
de uma forma plástica na vossa
cabeça, preguei em milhares de
ocasiões que nós não possuímos um
coração para amar a Deus e outro
para querer bem às criaturas: este
nosso pobre coração, de carne, ama
com um carinho humano que, se
estiver unido ao amor de Cristo, é
também sobrenatural”[41].

Esta é uma doutrina que repetirá
frequentemente nas suas obras. Essa



profunda compreensão da natureza
e da graça leva-o a dizer e a repetir
frequentemente aos seus filhos no 
Opus Dei que só sendo muito
humanos poderão ser muito
divinos[42]. Daí que devamos dirigir-
nos a Deus Nosso Senhor com tudo o
que somos: “alma, sentimentos,
pensamentos, palavras e ações,
trabalhos e alegrias”[43].

Com grande força propunha este
ensinamento em sentido ascético no
ano de 1967, no decorrer da homilia
que pronunciou na Santa Missa
celebrada no campus da
Universidade de Navarra:

“Não, meus filhos! Não pode haver
uma vida dupla, não podemos ser
como esquizofrênicos, se queremos
ser cristãos. Há uma única vida, feita
de carne e espírito, e essa é que tem
de ser — na alma e no corpo — santa
e plena de Deus, desse Deus invisível,

https://www.youtube.com/OpusDeiBrasilOficial


que nós encontraremos nas coisas
mais visíveis e materiais”[44].

3. O amor de Deus nos
ensinamentos de São Josemaria

A pergunta que o escriba faz a Jesus,
o jovem Mestre que pregava com
singular autoridade, acerca do
primeiro mandamento da lei (cfr. Mc
12, 28ss), sobre o primeiro e
principal de todos os mandamentos,
possui na boca de quem pergunta
maior transcendência da que pode
parecer num primeiro momento. É a
questão do que ocupa o primeiro
lugar na vontade de Deus[45]. A
resposta de Jesus começa com a
citação do texto de Dt 6, 4-5: “Escuta
Israel, o Senhor, nosso Deus, é o
único Senhor. Amarás o Senhor teu
Deus com todo o coração, com toda a
alma, e com todas as forças”. A
profissão de fé no único Deus, o seu
solene reconhecimento como único
soberano do homem, tem como



imediata consequencia o dever de
amá-Lo. O sujeito do dito dever é a
pessoa em toda a sua totalidade: tudo
o que ela é, com a sua completa
existência e com tudo o que
possui[46].

a) A caridade principal exigência da
santidade

Em perfeito acordo com toda a
tradição cristã, São Josemaria viu na
identificação com Cristo a chave da
santidade, a essência da vida cristã:
“Ser santo é ser bom cristão: parecer-
se com Cristo. Aquele que mais se
parece com Cristo, esse é o mais
cristão, mais de Cristo, mais
santo”[47]. A identificação com Cristo
consegue-se antes de tudo pela graça
recebida nos sacramentos, mas exige,
além disso, correspondência à graça,
empenho por conhecer e amar a
Nosso Senhor, por reproduzir os seus
próprios sentimentos, seguindo o
exemplo de São Paulo (Gal 2, 20).



A caridade, o amor de Deus e do
próximo, joga, pois um papel
decisivo na vida cristã. São Josemaria
sublinha com acentos vivos esta
verdade. A vida cristã edifica-se
sobre a caridade: “Os filhos de Deus,
forjam-se na prática desse
mandamento novo”[48], dirá com
fase vigorosa. A via traçada por Jesus
Cristo, caminho de morte e
ressurreição que deve percorrer
quem deseja segui-Lo de perto,
“resume-se numa única palavra:
amar”[49]. Se a consciência de que a
santidade não é privilégio só de
alguns, de que a vocação à plenitude
da vida cristã é verdadeiramente
universal, não termina por induzir
ao desânimo ao contemplar a
própria debilidade, deve-se em boa
parte a que o primeiro requisito e a
primeira e principal exigência da
santidade consiste em amar, algo
“bem de acordo com a nossa
natureza”[50].



A originalidade dos ensinamentos de
São Josemaria sobre da virtude da
caridade revela-se no modo de
apresentar esta virtude. “Meu Deus,
eu Te amo, mas... ensina-me a
amar!”[51], diz um ponto de 
Caminho. Como respondeu Deus
Nosso Senhor à dita oração? Qual a
tonalidade peculiar que apresenta a
caridade nos ensinamentos e na vida
de São Josemaria?

b) Caridade sobrenatural e amor
humano

Na sua dupla vertente, o amor a Deus
e o amor ao próximo, a virtude da
caridade, é amor de um coração
humano, elevado, transformado pela
graça, mas sempre coração humano.
Analogamente a como falamos de
ações ‘teândricas’ em Jesus Cristo,
ações humanas e divinas, porque
quem as realiza é, ao mesmo tempo,
Deus e Homem verdadeiro; assim no
caso do cristão, do homem elevado à

https://opusdei.org/pt-br/article/caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminho/


ordem da graça, divinizado,
‘cristificado’, as suas ações são
também, de certo modo, humano-
divinas. Não se trata de ações
humanas que recebem uma espécie
de verniz exterior que as enobrece,
uma pátina de graça, externa à
própria ação: têm antes como sujeito
um homem novo, um princípio
agente que foi transformado no mais
íntimo do seu ser e que dá, portanto,
origem a ações radicalmente novas,
ainda que não o pareçam se se
contemplam só no seu aspecto
exterior. Trata-se de um
ensinamento que forma parte do que
poderíamos chamar as ‘constantes’
da pregação do fundador do Opus
Dei:

“Este nosso pobre coração, de carne,
ama com um carinho humano que,
se estiver unido ao amor de Cristo, é
também sobrenatural. Esta e não
outra é a caridade que devemos
cultivar na alma, a que nos levará a



descobrir nos outros a imagem de
Nosso Senhor”[52].

É uma consequência mais da
economia sacramental na qual se
desenvolve a vida do cristão. A
elevação do homem à ordem da
graça, faz que as realidades humanas
sejam transformadas partir de
dentro e elevadas a um nível mais
alto.

c) Caridade e ‘carinho’

Entende-se assim muito bem o modo
de apresentar a virtude da caridade,
muito característico de São
Josemaria. Nos seus ensinamentos
sublinha-se, frequentemente, essa
dimensão humana da virtude
teologal, divina de certo modo, da
caridade. Talvez o exemplo mais
frequente, por um lado, e mais
conseguido e belo, por outro, seja a
apresentação da caridade como
‘carinho’: a caridade é afeto humano,
‘carinho’ é afeto elevado à ordem



sobrenatural. Como se dizia no texto
antes citado: o carinho humano, se
está unido ao amor de Cristo, é
também sobrenatural. Com
expressão que não deixa lugar a
dúvidas, afirma rotundamente
noutra ocasião:

“Essa dilectio, essa caridade, reveste-
se de matizes mais íntimos quando se
refere aos irmãos na fé, e
especialmente aos que, por Deus
assim o ter disposto, trabalham mais
perto de nós: os pais, o marido ou a
mulher, os filhos e os irmãos, os
amigos e os colegas, os vizinhos. Se
não existisse esse carinho, amor
humano nobre e limpo, ordenado
por Deus e nEle enraizado, não
haveria caridade”[53].

O amor cristão ao próximo, que não
é sentimento vazio, nem
camaradagem pobre, nem simples
filantropia, também não pode ficar
reduzido a uma das suas perigosas



falsificações, a de uma “caridade
oficial, seca e sem alma”, muito
diferente da “verdadeira caridade de
Cristo, que é ternura, calor
humano”[54]. O desprestígio, que
nalgumas mentes pode ter o próprio
conceito de caridade, deve-se em boa
parte a esta mistificação, contra a
qual São Josemaria reagia com
veemência qualificando-a de
‘caricatura’ e inclusive de
‘aberração’, consistindo em privar a
caridade da sua linfa vital que é o
afeto. Com um exemplo muito
gráfico gravava esta ideia no coração
daqueles que o escutavam:
“Exprimia bem esta aberração a
resignada queixa de uma doente:
Aqui tratam-me com caridade, mas
minha mãe cuidava de mim com 
carinho. O amor que nasce do
coração de Cristo não pode dar lugar
a esse gênero de distinções”[55].

É justamente de Deus, do amor de
Deus e do amor a Deus, de onde



nasce esta caridade que é ternura,
afeto, carinho[56]. Se não existe este
carinho, se não se ‘mete’, se não se
‘põe o coração’[57] no trato, no
serviço prestado aos outros, como
gostava de dizer São Josemaria, não
se poderá falar de caridade
autêntica; daí que se considere uma
desgraça ‘não ter coração’, a
incapacidade de ‘amar com
ternura’[58].

d) ‘Não te comove?’

Frequentemente São Josemaria
convidava os que o escutavam para
se deixarem ‘invadir’, para acolher
sem reservas – mente, vontade e
sentimentos – as verdades de fé ou as
cenas do Evangelho que não podem
ser plenamente acreditadas,
contempladas ou pensadas, sem que
‘toda’ a pessoa se sinta de alguma
maneira, em maior ou menor grau,
afetada. Na medida em que a graça
de Deus for transformando a



existência do homem e
restabelecendo a ordem e a unidade
quebradas pelo pecado, se
‘modelarão’ necessariamente a
inteligência, a vontade e a
afetividade; porque não é índice de
perfeição moral, antes pelo contrário,
que o conhecimento do bem não se
veja acompanhado pelo desejo de
realizá-lo e pela colaboração do
coração que se compraz no bem.

Daí que São Josemaria afirmasse que
se sentia ‘comovido’, ‘removido’ ante
um gesto de Nosso Senhor ou ante
um episódio da Sua vida, e
interpelasse quem o escutava com
frases como esta: “Não vos comove
essa caridade ardente…?”[59],
convidando desse modo a perceber
toda a altura, força e beleza do
motivo de tal comoção. Comover
significa aqui ‘tocar a alma’,
‘acender’[60], penetrar até o mais
profundo da pessoa, resultado de ter
deixado entrar em nós, de não ter



feito resistência à luz de uma
verdade ou à beleza de um valor,
percebidos nas suas justas
dimensões.

Junto a essas expressões, São
Josemaria utilizava outras que têm
mais ou menos idêntico alcance:
“Enamora-me tanto, dizia por
exemplo, a imagem de Cristo …” ou
“Não vos enamora este modo de
proceder de Jesus?”[61]

E se a caridade está dentro da vida
cristã, o seu início vem a ser uma
espécie de ‘enamoramento’, e toda a
existência do cristão uma ‘afirmação
de amor’[62]; tudo nela deve estar
impregnado de amor que é também,
e ao mesmo tempo, carinho humano:
a oração[63], o apostolado[64], a
perseverança[65]… Um amor que
‘embriaga’[66], que se torna
‘apaixonado’[67], ‘loucura’ ou ‘que
enlouquece’[68], ‘entusiasmo’[69].



e) A caridade cristã: nem
insensibilidade indiferente, nem
sentimentalismo

Na doutrina de São Josemaria, a
caridade, o amor de Deus é, pois, algo
bem distante da insensibilidade, da
ausência ou da dureza do coração.
Como o é igualmente a piedade
autêntica, “a piedade que nasce da
filiação divina é uma atitude
profunda da alma, que acaba por
informar a existência inteira: está
presente em todos os pensamentos,
em todos os desejos, em todos os
afetos”[70].

Uma virtude que permite apresentar
o autêntico rosto, cálido, humano,
‘cordial’ do cristianismo; que
empurra suavemente a vivê-lo e
termina por ser um caminho
fascinante de progresso humano e
sobrenatural, unindo assim as
dimensões humana e divina da
perfeição cristã.



Caridade, piedade cristã que é ‘uma
atitude viva’ que produz frutos de
entrega e de cumprimento da
vontade de Deus[71], que nada tem a
ver com comportamentos ritualistas,
sem compromisso, com um
sentimentalismo centrado em si
mesmo, filho da concupiscência, que
termina frequentemente em
deformações patológicas da
sensibilidade. O amor cristão
autêntico é sempre e
necessariamente compreensão, afeto,
compaixão: reage perante a injustiça,
esforça-se por aliviá-la[72], leva a
trabalhar por Deus[73]. “Amar
significa recomeçar a servir todos os
dias, com obras de carinho”[74].

f) A purificação do coração

Purificação, porque a justa avaliação
do papel da afetividade na vida
moral não significa ignorar que o
pecado introduziu a cizânia da
desordem também neste campo. Por



isso, com o realismo da fé e com o
que nasce da experiência pessoal e
do trabalho de almas, São Josemaria
afirmava:

“O verdadeiro amor de Deus - a
pureza de vida, portanto - acha-se tão
longe da sensualidade como da
insensibilidade, de qualquer
sentimentalismo como da ausência
ou da dureza de coração”[75].

É agora o ‘peso das paixões’, no seu
sentido negativo, o que se
sublinha[76]; a necessidade de
‘depurar’ os afetos, de queimar as
suas ‘escórias’[77]; de que ao
‘esbanjar ternura’[78] não se
introduzam sentimentos menos
legítimos que signifiquem ‘apegos’ do
coração[79], que não se querem
cortar os afetos que ‘prendem à
terra’[80]; de combater, porque o
afeto se torna ‘tentação’ ou não
corresponde à qualidade da ação que
acompanha[81]. Por isso, em perfeita



coerência com o seu próprio
ensinamento, a oração de São
Josemaria decorre assim neste
âmbito concreto da vida cristã: “‘–
Não te digo, Senhor, que me tires os
afetos - porque com eles posso servir-
te -, mas que os acrisoles”[82].

O modo de fazê-lo não pode ser outro
que fazer passar pelo crisol do
coração de Cristo os afetos do
próprio coração[83].

José María Yanguas

Romana, n. 26 (1998)

[1] Em relação a tudo quanto se
acaba de dizer, pode-se ler com
proveito a obra de D. von
Hildebrand, El corazón, Palabra,
Madrid 1966, especialmente as pp.
103-131. Convém advertir que
quando falamos de coração no



presente artigo – onde se pretende
comentar alguns ensinamentos de
São Josemaria Escrivá – o
entendemos simplesmente como
símbolo de toda a intimidade afetiva
da pessoa.

[2] G. Abbá, Felicità, vita buona e
virtù, Libreria Ateneo Salesiano,
Roma 1989, cap. IV, 19.

[3] Cfr. Concílio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 13.

[4] Catecismo da Igreja Católica, n.
376.

[5] Catecismo da Igreja Católica, n.
400.

[6] Cfr. S. Tomás, S. Th. I-II, q. 85, a 3,
c.

[7] Cfr. Tit 3, 5.

[8] Cfr. 2 Cor 5, 17.



[9] São Josemaria Escrivá, É Cristo
que passa, n. 163. Para nos
referirmos a esta obra utilizaremos
daqui para frente só o título seguido
do número marginal.

[10] São Josemaria Escrivá, Carta 31-
V-1943, n. 8.

[11] É Cristo que passa, n. 165.

[12] São Josemaria Escrivá, Amigos
de Deus, n. 31. Daqui para frente
citaremos só o título seguido do
número marginal.

[13] É Cristo que passa, n. 167.

[14] São Josemaria Escrivá, Sulco, n.
652. Daqui para frente citaremos só o
título seguido do número marginal.

[15] Sulco, n. 208.

[16] Sulco, n. 769.

[17] São Josemaria Escrivá, 
Entrevistas com Mons. Josemaria



Escrivá, n. 102. Daqui para frente
citaremos só o título seguido do
número marginal.

[18] É Cristo que passa, n. 167.

[19] É Cristo que passa, n. 167.

[20] São Josemaria Escrivá, Forja, n.
156; ibidem, n. 492: ‘Estamos
apaixonados pelo Amor. Por isso
Nosso Senhor não nos quer secos,
rígidos, como uma coisa sem vida’.

[21] É Cristo que passa, n. 166.

[22] Cfr. É Cristo que passa, n. 166.

[23] São Josemaria Escrivá, Caminho,
n. 267.

[24] Caminho, n. 769.

[25] Forja, n. 485.

[26] Caminho, n. 723.

[27] Amigos de Deus, n. 137.



[28] Amigos de Deus, n. 74.

[29] Amigos de Deus, n. 75.

[30]Amigos de Deus, n. 93.

[31] Amigos de Deus, n. 164.

[32] Fil 2, 5.

[33] Caminho, n. 760.

[34] É Cristo que passa, n. 179.

[35] Cfr. É Cristo que passa, nn. 166 e
146.

[36] É Cristo que passa, n. 108.

[37] É Cristo que passa, n. 109. É o
mesmo que nos diz na belíssima
homilia ‘O Coração de Cristo, paz dos
cristãos’, quando afirma que esses
gestos e cenas ‘sempre comoveram e
hão-de continuar a comover os
corações dos homens. Efetivamente,
não incluem apenas o gosto sincero
de um homem que se compadece dos



seus semelhantes: são,
essencialmente, a revelação da
imensa caridade do Senhor. O
Coração de Jesus é o Coração de Deus
Encarnado, do Emanuel – Deus
conosco’ (ibidem, n. 169).

[38] É Cristo que passa, n. 169.

[39] Cfr. É Cristo que passa, n. 166;
Amigos de Deus, n. 125.

[40]É Cristo que passa, n. 122.

[41] Amigos de Deus, n. 229. ‘Temos
de amar a Deus com o mesmo
coração com que amamos os nossos
pais, os nossos irmãos, os outros
membros da nossa família, os nossos
amigos ou amigas. Não temos outro
coração’ (É Cristo que passa, n. 142).

[42] Cfr. É Cristo que passa, n. 166.

[43] É Cristo que passa, n. 164.

[44] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escrivá, n. 114.



[45] Cfr. R. Pesch, Il Vangelo di Marco,
II, Paideia, Brescia, 1982, pp. 358-359

[46] Segundo B. Gerhardsson, a
abundante literatura rabínica sobre
o texto de Dt 6, 5, seria praticamente
unânime em sublinhar que os
diversos elementos do mandamento
significam a total implicação do
homem completo (‘the total
involvement of whole man’),
indicando com a expressão ‘com todo
o coração’ o coração indiviso com
que devemos amar a Deus, que leva a
seguir a inclinação boa que leva Deus
e a refrear e disciplinar o que nos
afasta d’Ele; com a fórmula ‘com toda
a alma’ significar-se-ia o dever de
amar a Deus mesmo quando o amor
possa levar consigo sofrimentos e
inclusive a morte; e posto que, enfim,
para alguns homens os bens que
possuem são mais preciosos que a
própria vida, se acrescente a cláusula
‘com todas as forças’, quer dizer, com
todos os bens que se possuem (cfr. 



The Shema in the New Testament,
Novapress, Lund 1996, pp. 19-20, 28).

[47] Forja, n. 10.

[48] Amigos de Deus, n. 230.

[49] É Cristo que passa, n. 158.
‘Querer alcançar a santidade –
apesar dos erros e das misérias
pessoais, que durarão enquanto
vivermos – significa esforçar-se, com
a graça de Deus, por viver a caridade,
plenitude da lei e vínculo da
perfeição’ (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, n. 62). ‘A
existência do cristão –a tua e a
minha- é o Amor’ (Amigos de Deus, n.
6). Assim, com maiúscula, costumava
escrever esta palavra São Josemaria,
querendo certamente indicar que o
amor do cristão, quando é autêntico,
é uma participação do Amor divino.

[50] Amigos de Deus, n. 6.

[51] Caminho, n. 423.



[52] Amigos de Deus, n. 229.

[53] Amigos de Deus, n. 231. Cfr. 
Ibidem, nn. 266, 290, 291, 108, 162;
Forja, nn. 863, 877; Sulco, nn. 803,
821, 859.

[54] É Cristo que passa, n. 167.

[55] Amigos de Deus, n. 229. ‘Já nos
convencemos de que a caridade nada
tem a ver com essa caricatura que às
vezes se tem pretendido traçar da
virtude central da vida cristã (Ibidem,
n. 236).

[56] Cfr. Amigos de Deus, nn. 233,
227.

[57] Amigos de Deus, n. 228; cfr. É
Cristo que passa, n. 165.

[58] Amigos de Deus, n. 183.

[59] Cfr. Amigos de Deus, nn. 1, 23, 72,
125, 131, 224, 253; Forja, nn. 243, 268,
1028; Sulco, nn. 234, 481.



[60] Amigos de Deus, n. 112.

[61] Cfr. Amigos de Deus, nn. 1, 56,
102.

[62] Sulco, n. 94; Forja, nn. 547, 495,
737, 492.

[63] Forja, nn. 432, 495. ‘Sempre
entendi a oração do cristão como
uma conversa amorosa com Jesus,
que não se deve interromper nem
sequer nos momentos em que
fisicamente estamos longe do
Sacrário, porque toda a nossa vida
está feita de coplas de amor humano
divinizado..., e podemos amar
sempre’ (Ibidem, n. 435).

[64] Cfr. Forja, nn. 31, 375, 985.

[65] ‘Qual é o segredo da
perseverança? O Amor. – Enamora-
te, e não “O” deixarás’ (Caminho,
999).



[66] ‘– Oh Jesus..., fortalece as nossas
almas, aplana o caminho e,
sobretudo, embriaga-nos de Amor!
Faz-nos fogueiras vivas, que
incendeiem a terra com o fogo divino
que Tu trouxeste.’ (Forja, n. 31).

[67] Cfr. Amigos de Deus, nn. 137, 35.

[68] [68] Sulco, n. 799; Caminho, nn.
402, 438, 808, 834, 910, 916; Forja, nn
12, 57, 210, 825, 879; ‘A entrega é o
primeiro passo de uma corrida de
sacrifício, de alegria, de amor, de
união com Deus. E, assim, toda a vida
se enche de uma bendita loucura,
que faz encontrar felicidade onde a
lógica humana não vê senão
negação, padecimento, dor’ (Sulco, n.
2).

[69] ‘Para caldear os tíbios, é preciso
rodeá-los com o fogo do entusiasmo.
Muitos poderiam gritar-nos: – “Não
vos lamenteis do meu estado!
Ensinai-me mas é o caminho para



sair desta situação que tanto vos
entristece!” (Sulco, n. 736).

[70] Amigos de Deus, n. 146.

[71] Cfr. É Cristo que passa, n. 163.

[72] Cfr. É Cristo que passa, n. 167.

[73] Cfr. Amigos de Deus, n. 143.

[74] Amigos de Deus, n. 31. Cfr. É
Cristo que passa, nn. 172, 182.

[75] Amigos de Deus, n. 183.

[76] Amigos de Deus, n. 194; Sulco, n.
851; Forja, nn. 204, 315, 414.

[77] Sulco, n. 828.

[78] Caminho, n. 61.

[79] Forja, n. 356.

[80] Caminho, n. 786.

[81] Cfr. Caminho, nn. 726, 727; Sulco,
nn. 166, 174.



[82] Forja, n. 750.

[83] Cfr. Forja, nn. 98, 872, 204.
‘Pondo amor de Deus na amizade,
este afeto depura-se, engrandece-se,
espiritualiza-se; porque se queimam
as escórias, os pontos de vista
egoístas, as considerações
excessivamente carnais. Não o
esqueças: o amor de Deus ordena
melhor os nossos afetos, torna-os
mais puros, sem os diminuir’ (Sulco,
n. 828).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/amar-com-
todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-
deus-e-verdadeiro-homem/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/amar-com-todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-deus-e-verdadeiro-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-com-todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-deus-e-verdadeiro-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-com-todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-deus-e-verdadeiro-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-com-todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-deus-e-verdadeiro-homem/

	Amar “com todo o coração”

