opusdei.org

Amar “com todo o
coracao”

A pessoa humana nao é so
inteligéncia e vontade. Uma
pessoa dotada de uma
inteligéncia preclara e de uma
vontade férrea, mas sem
coracao, nao reproduz a
imagem de Jesus Cristo que se
revela no Evangelho. A
perfeicdo moral das agoes
humanas, requer a participagao
dos afetos ou sentimentos
adequados. Estudo sobre a
importancia dos afetos na vida
crista.



09/04/2019

Amar ‘com todo o coracao’ (Dt 6, 5)
- Consideracoes sobre o amor do
cristdo, nos ensinamentos de Sao
Josemaria Escriva

A tese de que a Teologia Moral nem
sempre valorizou na sua justa
medida o papel da afetividade na
vida cristd, ndo encontrara
provavelmente excessivas objecdes.
E frequente, com efeito, considerar
que as pessoas dotadas de viva
sensibilidade, de uma afetividade
forte, intensa, estao expostas a
particulares perigos. A veeméncia de
certos sentimentos interpreta-se, com
excessiva precipitacdo, como
auséncia de controle, do devido
controle que devemos exercer sobre
nos mesmos. Olha-se com certo
receio, sendo com aberta
desconfianca ou suspeita, a esfera



afetiva da pessoa, como se nela se
escondessem especiais insidias ou
imperasse uma desordem mais
profunda que a produzida pelo
pecado na inteligéncia ou na vontade
humanas. A que se deve tal receio?

As causas podem ser diversas. Por
um lado, ha aqueles que consideram
como ideal moral, uma espécie de
indiferenca estoica, acompanhada de
um elegante respeito das formas, das
‘boas maneiras’, mas longe de
qualquer excesso. Considera-se
modelar uma vida moral governada
pela maxima do ne quid nimis, do
evitar qualquer tipo de ‘exageros’:
uma vida de certo modo neutra,
‘objetiva’. Um ideal de vida moral ao
qual dificilmente se ajustaria aquele
episddio em que Cristo expulsa do
templo os mercadores (cfr. Mt 21,
12ss).

A suspeita pode nascer também da
possibilidade, nada irreal, de que na



vida de uma pessoa com intensa
afetividade, o coragdo invada o
campo proprio da inteligéncia ou da
vontade, permitindo assim que seja
ele quem decida sobre a verdade ou
0 erro e quem leva, em ultima
instancia, a vontade a atuar(1].
Perante tal perigo prefere-se obrigar
0 coracdo a calar-se, impedir que se
pronuncie. Sentimentos e afetos
pertenceriam ao mundo cego do
passional que exige ndo so6 controle,
mas também uma constante
repressao e, se for possivel,
supressao.

Deste modo esquece-se que a
perfeicdo do homem implica o
desenvolvimento harmoénico de tudo
0 que é autenticamente humano e
que, por isso, depende também da
qualidade da sua vida afetiva. A
pessoa humana ndo € so inteligéncia
e vontade. Uma pessoa dotada de
uma inteligéncia preclara e de uma
vontade férrea, mas sem coragao ou



com um coracdo duro e incapaz de
amar, possui uma personalidade
mutilada, ndo reproduz de modo
algum a imagem de Jesus Cristo que
se revela no Evangelho.

Por isso, foi possivel dizer que: “E
verdadeiramente boa a vida do
sujeito que ndo so sabe escolher
retamente, como também participa
emotivamente na boa conduta:
apaixona-se pelo bem e pelo mal
moral; deseja um e repele o outro,
também apaixonadamente; sente
amor ou ddio, prazer ou tristeza,
esperanca ou temor, etc.”[2]. A
perfeicdo moral das acdes humanas,
a plenitude de bondade de que sdo
capazes, requer, pois, a participacao
dos afetos ou sentimentos
adequados; pede que a sua
realizacdo seja acompanhada pelo
sentimento ou pela emocéo ‘devida’,
quer dizer, a que corresponde a
qualidade da acdo que se cumpre, a
que ‘condiz’ com a mesma. A retiddo



do juizo da inteligéncia e a bondade
do ato da vontade deve-se
acrescentar, por assim dizer, a
retiddo do mundo afetivo da pessoa,
a tonalidade tipicamente humana
que da cor aos nossos atos e que 0s
torna inconfundiveis com os de
qualquer outra pessoa. A
‘concordancia’ da afetividade com o
ato intencional que a motiva e ao
qual de algum modo esta
inseparavelmente ligado, é em si
mesma valiosa: surpreenderia muito,
numa pessoa de grande altura moral,
que ‘sentisse’ um movimento de
tristeza perante tdo grande bem; ou
que a alegria que pode despertar
nele um ato trivial, superasse em
intensidade e, sobretudo em
profundidade, aquela que
experimenta perante a comovedora
acao de quem da generosamente a
vida por outro.

Este estudo vai nesta direcdo: a de
mostrar que o amor a Deus e ao



proximo alcanca a sua plenitude
quando, em maior ou menor grau,
inclui no seu raio de influéncia a
afetividade humana, o mundo dos
sentimentos. A graca divina, com
efeito, estd chamada a permear o
homem, néo so a inteligéncia e a
vontade, mas também a afetividade.
Esse amplo e variado mundo que
define e caracteriza em boa medida
cada pessoa, ndo deve ser nem
sufocado nem suprimido, mas
ordenado, reordenado, e integrado
no processo de ‘cristificacao’, quer
dizer, no empenho do cristao, guiado
e sustentado pela graca, em
identificar-se totalmente com Cristo.

Para o por em evidéncia, utilizarei a
doutrina teologico-ascética de Sdo
Josemaria Escriva, pois um ponto-
chave dos seus ensinamentos € este:
0 amor sobrenatural, a caridade, tem
em nds uma dimensdo humana que
ndo pode ser substituida; trata-se do
amor de uma criatura que nao €



somente espirito, mas também corpo
e alma em unidade substancial.

Com este fim, procurarei mostrar, em
primeiro lugar, que nos
ensinamentos de Sao Josemaria se
faz referéncia a duas graves
deformacoes da afetividade que
podem minar a autenticidade da vida
cristd: o sentimentalismo e o ideal da
indiferenca estoica (1). Depois,
tentarei por em evidéncia o
horizonte doutrinal no qual se situa a
doutrina de Sdo Josemaria sobre o
papel da afetividade na vida do
cristao (2), para me centrar, a seguir,
no modo de entender a virtude da
caridade, especifico de Sdo Josemaria

(3).

1. Sentimentalismo e indiferenca
estoica

A fé cristd ensina que o pecado
quebrou a harmonia entre a criagao,
de maneira particular a harmonia
interna do homem. Quando o



Concilio Vaticano II define o pecado,
apresenta-o como ruptura, como
fator de desordem, dentro e fora do
homem[3]. Como recorda o
Catecismo da Igreja Catolica: “A
harmonia interior da pessoa
humana, a harmonia entre o homem
e a mulher, enfim, a harmonia entre
0 primeiro casal e toda a criagdo
constituia o estado dito de justica
original”’[4]. Com o pecado dos
Nnossos primeiros pais aquela
situacdo foi profundamente alterada,
de modo que “a harmonia em que
viviam, gracas a justica original,
ficou destruida; o dominio das
faculdades espirituais da alma sobre
o corpo foi quebrado...”[5]. Todas as
poténcias da alma, como argumenta
Sao Tomas, ficaram de algum modo
privadas da ordem que lhes é
propria e pela qual se ordenam
naturalmente a virtude: a natureza
humana ficou ferida[6]. Mas gracas
ao Batismo, que é banho de
regeneracao, os homens sdo


https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-o-pecado/
https://opusdei.org/.../tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/.../tema-7-a-elevacao-sobrenatural-e-o-pecado-original/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-o-batismo/

renovados no Espirito Santo[7], sdo
uma nova criatura[8]. Permanecem,
no entanto, no batizado, algumas
consequéncias temporais do pecado,
entre elas a inclinacdo para o mal
que chamamos ‘concupiscéncia’,
certa debilidade na harmonia
estabelecida, harmonia que é preciso
ir consolidando com a graca de Deus
e 0 empenho pessoal.

Sentimentalismo e indiferenca
estoica sdo dois modos errados de
situar-se neste quadro geral apenas
esbocado. Trata-se de dois perigos
que atacam igualmente qualquer
cristdo, alterando profundamente a
integracdo dessas forcas do homem
que englobamos sob 0 nome genérico
de afetividade.

a) Sentimentalismo pietista

A afetividade, e a propria vida moral,
pode ser identificada e
grotescamente reduzida ao mundo
mutavel dos sentimentos,



privilegiando-os indevidamente na
vida do cristdo e consentindo que
invadam areas proprias do
entendimento e da vontade; o
sentimento converte-se assim em
critério de verdade e no principal
motivo que pde em movimento a
vontade. A verdade objetiva
desaparece ao ficar reduzida ao
sentimento, como acontece nalgumas
modernas correntes da Etica, e a
vontade debilita-se perdendo o vigor
que deve caracteriza-la.

O ideal de vida crista patente nas
obras de Sdo Josemaria é de teor
muito diferente. Reage com energia
contra o que define, em tracos
rapidos e eficazes, de sabor
impressionista, como “manifestacdes
do sentimentalismo ineficaz, vazio de
doutrina, empanturrado de
pietismo”[9]; quer dizer uma vida
cristd que ndo se apoia numa solida
formacdo da fé, que a confunde e
identifica com uma piedade que se



esgota em multiplas manifestacdes
puramente externas de piedade.
“Urge adquirir doutrina, e viver de
fé, para poder da-la, e evitar assim
que as almas caiam nos erros da
ignorancia ou no pietismo, que
desfigura com a sua devocao va,
sentimentalista ou supersticiosa, o
rosto da verdadeira piedade”[10].

Legitimar o papel da afetividade na
vida cristd ndo significa de modo
algum fomentar sentimentos
passageiros que trazem a emo¢do ou
lagrimas; ndo é uma questao de
sentimentalismo superficial, de falta
de fortaleza pessoal, de uma
espiritualidade epidérmica que ndo é
‘profundamente humana’[11]. Nem é
um modo de entender a vida crista
na qual se concede demasiado
espaco a afetividade, ao sentimento,
e que é compativel com um
‘cumprimento rotineiro’ dos proprios
deveres, “com o fastio ou com a
apatia”[12], com uma ‘entrega’


https://opusdei.org/pt-br/article/fortaleza/

ineficaz que ndo se propde de modo
algum revitalizar a existéncia inteira
com a luz da fé e a for¢a do amor.

Sentimentalismo e pietismo vao
frequentemente de méos dadas,
segundo o fundador do Opus Deij, e
sdo uma caricatura da verdadeira
piedade cristd, uma espécie de
carnavalesco “disfarce, um logro
perante Deus e perante os
homens”[13], aparéncia de vida
cristd, que na realidade reduz a
verdadeira piedade a um apéndice -
“armacdo externa de piedade”[14] -,
a ‘entusiasmo facil’[15], a ‘devocao
sensivel’[16], carente de sdlida raiz
doutrinal e ndo raramente
acompanhada de uma vistosa falta
de qualidades humanas. Uma espécie
de piedade que ndo valoriza
suficientemente as virtudes humanas
e que nao é raro ver acompanhada
de falta de humanidade em
personalidades pouco harmoniosas.
E uma falsa piedade que Sdo



Josemaria define com ‘beatice’ e que
descreve assim:

“A beatice ndo é mais do que uma
triste caricatura pseudo-espiritual
geralmente fruto da falta de doutrina
e também de certa deformacdo do
humano. E 16gico que repugne a
quem ama o que € auténtico e
sincero”[17].

b) Indiferenca estoica

Por outro lado, a afetividade pode ser
intencionalmente sufocada, dando
lugar a uma espécie de ideal moral
de carater estoico que se esforca por
conseguir a indiferenca ou supressao
da afetividade, ideal desumano de
quem se ruboriza ao ter que admitir
a presenca de afetos na sua vida, que
se envergonha de senti-los, que os
considera escoria da vida moral que
deve ser eliminada para que esta
ultima possa resplandecer em toda a
sua pureza. Os afetos, pensa-se,
humanizariam demasiado a vida



crista. Da-se lugar assim ao ideal de
orientacdo kantiana no qual a
intervencdo da afetividade parece
minar a autenticidade propria do
comportamento moral: a do
cumprimento do dever pelo préprio
dever, sem permitir que nenhuma
outra razdo a falsifique ou
contamine.

Sdo Josemaria ndo se mostra mais
indulgente com este outro modo
errado de entender a afetividade,
caracteristico de certo tipo de
laicismo moral. Aqui a vida crista
perde vivacidade, calor; aparece
como algo espartilhado, rigido. Os
sentimentos constituem um perigo, o
amor degrada-se até se converter em
“caridade oficial, seca e sem
alma”[18]. Da-se por assente que
“conservar o coracdo limpo, digno de
Deus, significa ndo misturd-lo, ndo
contamind-lo com afetos
humanos”[19]; e corre-se o grave
risco “se tornarem rigidos, sem vida,



como uma boneca de trapos”, o
perigo de que a vida moral adquira
“uma rigidez do cartdo”[20]. Aqui a
indiferenca ndo é desapego dos bens
terrenos, desapego que nao significa
desprezo, mas justa apreciacdo dos
mesmos, afirmacao da supremacia
absoluta de Deus, unico Senhor.
Trata-se antes da indiferenca propria
de uma ‘razdo fria’ e de uma
“vontade de puro espirito”[21],
propria de quem so sabe viver uma
caridade ‘oficial’ estranhamente
compativel com uma indiferenca
fria, que se expressa por palavras,
gestos ou comportamentos que
parecem exigéncia de um roteiro,
recitacdo de um papel teatral,
realizacdo artificial de um gesto,
exercicio burocratico de uma funcao.
Este tipo de indiferenca proxima, ou
mesmo idéntica, ao ‘desamor’ —
qualidade de um animo insensivel,
incapaz de se comover —, é com 0
odio, inimigo mortal da caridade[22].



Esta visdo das coisas mais parece
consequéncia de uma mentalidade
deista, incapaz de pensar num Deus
proximo, que tem um nome, um
Deus que é “Pai e muito Pai” - como
reza um conhecido ponto de
Caminho[23], concretizando com
acerto poético o que nos ensina a
Revelacgdo. SO o horizonte cinzento,
de uma ideia deista de Deus admite a
indiferenca de um ‘coracao seco’[24].
Algo que nada tem a ver com 08
momentos de frieza ou de cansaco
pelos que pode passar uma
pessoa[25], nem com o ‘decaimento
fisico’ ou o ‘cansaco interior’ que
podem fazer a vida interior perder
brilho, frescura, sem que por isso se
possa falar de indiferenca. A
divergéncia aparece clara neste
ponto de Caminho: “Dizes que para ti
tudo é indiferente? - Ndo queiras
iludir-te. Agora mesmao, se eu te
perguntasse por pessoas e por
atividades em que por Deus
empenhaste a tua alma, sei que me



responderias - briosamente! - com o
interesse de quem fala de coisa
propria.

Nao, para ti ndo é tudo indiferente. E
que ndo és incansavel..., e necessitas
de mais tempo para ti; tempo que
sera também para as tuas obras,
porque, no fim das contas, tu és o
instrumento.”[26].

E também caracteristico deste
delineamento converter a vida crista
num “entrancado aflitivo de
obrigacdes, que deixa a alma
submetida a uma tensao
exasperante”[27], com o peso
acrescentado de dever controlar,
sufocar ou extirpar sentimentos e
afetos profundos, sobre os quais, no
entanto, ndo temos dominio. Da-se
assim lugar a formacao de espiritos
internamente violentos, preocupados
convulsivamente de poder exibir
uma folha imaculada de servicos



prestados, de obediéncia sem
manchas.

2. Horizonte doutrinal dos
ensinamentos de Sdo Josemaria

1) A Humanidade Santissima de Jesus
Cristo

Se quisermos que a afetividade, o
variado mundo dos sentimentos
superiores, ocupe na vida crista o
lugar que lhe corresponde, sem cair
em nenhum dos extremos
assinalados, ndo temos outro
caminho a ndo ser fixar o olhar em
Jesus Cristo. Sim, porque o equivoco
que estd na base daqueles erros nao
€ outro que o desconhecimento do
significado exato e completo da
Encarnacdo do Verbo Eterno de Deus,
0 mistério de Jesus Cristo Nosso
Senhor como verdadeiro Deus e
verdadeiro Homem. “Certa
mentalidade laicista e outras
maneiras de pensar que poderiamos
chamar pietistas, coincidem em nao


https://opusdei.org/pt-br/article/tema-9-a-encarnacao/
https://opusdei.org/.../tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/
https://opusdei.org/.../tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/
https://opusdei.org/.../tema-8-jesus-cristo-deus-e-homem-verdadeiro/

considerar o cristdo como homem
integro e pleno. Para os primeiros, as
exigéncias do Evangelho sufocariam
as qualidades humanas; para os
outros, a natureza decaida poria em
perigo a pureza da fé. O resultado é o
mesmo: desconhecem a
profundidade da Encarnacdo de
Cristo, ignoram que o Verbo se fez
carne, homem, e habitou entre nos (Jo
1, 14 )7[28].

Levar a sério que o Filho de Deus se
fez carne e habitou entre nos,
significa para Sdo Josemaria que os
filhos de Deus, que tém de imitar
Cristo, tém de ser muito humanos e
muito divinos. Isso explica a
insisténcia com que recorda que
“viver cristdmente ndo é deixar de
ser homem?”, e 0 vigor com que
convida a ndo “abdicar do esfor¢o
por adquirir essas virtudes que
alguns tém, mesmo sem conhecerem
Cristo”[29].



A importancia, que as virtudes
humanas possuem no modo
caracteristico de Sdo Josemaria viver
o Evangelho, tem as suas raizes na
profunda intuicdo da centralidade do
mistério da Encarnacao para a vida
crista. Com frase incisiva afirmava:

“A nossa fé da todo o seu relevo a
estas virtudes que pessoa alguma
deveria deixar de cultivar. Ninguém
pode vencer o cristdo em
humanidade”[30].

O mistério da Encarnacao
desautoriza de raiz qualquer
tentativa de vida crista que ndo faca
do batizado um ser ‘integralmente
humano’[31]. Quando afirmamos a
perfeita Humanidade de Jesus Cristo
estamos nos referindo a uma Pessoa
com inteligéncia e vontade, mas
também com um rico mundo de
sentimentos e afetos. “Tende em vos
0s mesmos sentimentos de Cristo
Jesus”[32], escreve Sdo Paulo.



E 0 que descobrimos ao abrirmos os
Evangelhos. Imediatamente
advertimos que “a indiferenca néo é
ter o coracao seco... como Jesus nao o
teve”[33]. Tem “um coracdo de carne
como 0 nosso”[34], assim o
demonstram as numerosas cenas da
vida de Nosso Senhor as que Sao
Josemaria recorria para por em
evidéncia como € o amor de Cristo: a
ressurreicdo do filho da viuva de
Naim, que manifesta toda a sua
capacidade de compaixdo; a cura do
paralitico; o pranto pela morte de
Lazaro; a compaixdo pelas multiddes
que o seguem e ndo tém o que comer;
0 seu trato com os pecadores[35]...
Com tracos abreviados mostra-nos
um quadro do mundo intimo de
Cristo:

“Os Evangelhos contam-nos que
Jesus ndo tinha onde reclinar a
cabeca, mas contam-nos também que
tinha amigos queridos e de
confianga, desejosos de recebé-lo em



sua casa. E falam-nos da sua
compaixdo pelos doentes, da sua dor
pelos que ignoram e erram, da sua
indignacdo perante a hipocrisia.
Jesus chora a morte de Lazaro, ira-se
com os mercadores que profanam o
Templo, deixa que seu coragao se
enterneca perante a dor da viuva de
Naim”[36].

O mais extraordindrio e comovedor
neste ponto € que naqueles gestos
humanos podemos descobrir os
gestos de Deus, porque Cristo é Deus
feito homem, Homem perfeito: “nos
seus aspectos humanos, da-nos a
conhecer a divindade”[37]; nas
manifestacdes de amor do Coracao
de Cristo tem lugar a definitiva
manifestacdo do amor de Deus aos
homens:

“(...) o amor de Jesus pelos homens é
um dos aspectos insondaveis do
mistério divino, do amor do Filho
pelo Pai e pelo Espirito Santo. O



Espirito Santo, laco de amor entre o
Pai e o Filho, encontra no Verbo um
Coracdo humano (...) 0 Amor, no seio
da Trindade, se derrama sobre todos
0s homens por meio do Amor do
Coracdo de Jesus[38].

Esta é a verdadeira escola onde Sdo
Josemaria, segundo as suas proprias
palavras, aprendeu a amar e onde
nos, os homens, devemos aprender a
libertar os nossos coracdes do odio e
da indiferenca. O modo de Cristo
amar sera sempre o modelo para o
amor cristdo[39]. SO assim a nossa
conduta recordard a de Jesus e
evocara a sua ‘figura
amabilissima’[40].

2) A unidade da pessoa, corpo e
espirito, graca e natureza

Sdo Josemaria ndo formulou
certamente uma teoria antropologica
nem propunha uma determinada
nocdo de homem. A concepc¢ao do
homem subjacente aos seus



ensinamentos € a que oferece afé e a
boa teologia, uma ideia
profundamente unitaria. Corpo e
espirito, como a natureza e a graca,
ndo sdo realidades que se sobrepdem
ou entram em contacto
esporadicamente. Sdo realidades
diferentes e inconfundiveis, mas de
tal modo entrelacadas na pessoa do
cristdo que esta é, real e
indivisivelmente, una. A alma
informa todo o corpo. A unido
substancial de ambos tem os seus
efeitos tanto no mundo espiritual
como no corporal. Pela sua parte a
graca cura, aperfeicoa e eleva a
natureza humana: o homem
completo, corpo e espirito, inicia
uma nova existéncia. Mas o ato de fé
é ato do entendimento humano e o
ato de caridade é ato da vontade e do
coracdo humano. A semente da graca
estd chamada a permear toda a nossa
humanidade e toda a nossa
existéncia. Como a gota de azeite se
estende sobre o papel, assim ira



estendendo a graca o seu raio de
acao, primeiro a nossa inteligéncia e
vontade, raiz e sede da liberdade;
depois, se ndo opormos resisténcia,
acabara por alcancar os nossos
sentimentos, a nossa afetividade.

A doutrina de Sao Josemaria é uma
necessaria conclusdo da visao do
homem sugerida pela Revelacdo e
encontra nas suas palavras uma
expressdo enérgica e,
simultaneamente, delicada:

“Para que esta verdade se gravasse
de uma forma plastica na vossa
cabeca, preguei em milhares de
ocasides que nos ndo possuimos um
coracdo para amar a Deus e outro
para querer bem as criaturas: este
nosso pobre coracao, de carne, ama
com um carinho humano que, se
estiver unido ao amor de Cristo, é
também sobrenatural”[41].

Esta € uma doutrina que repetira
frequentemente nas suas obras. Essa



profunda compreensdo da natureza
e da graca leva-o a dizer e a repetir
frequentemente aos seus filhos no
Opus Dei que s6 sendo muito
humanos poderao ser muito
divinos[42]. Dai que devamos dirigir-
nos a Deus Nosso Senhor com tudo o
que somos: “alma, sentimentos,
pensamentos, palavras e acoes,
trabalhos e alegrias”[43].

Com grande forga propunha este
ensinamento em sentido ascético no
ano de 1967, no decorrer da homilia
que pronunciou na Santa Missa
celebrada no campus da
Universidade de Navarra:

“Nao, meus filhos! Nao pode haver
uma vida dupla, ndo podemos ser
como esquizofrénicos, se queremos
ser cristdos. Ha uma unica vida, feita
de carne e espirito, e essa é que tem
de ser — na alma e no corpo — santa
e plena de Deus, desse Deus invisivel,


https://www.youtube.com/OpusDeiBrasilOficial

que nds encontraremos nas coisas
mais visiveis e materiais”[44].

3. O amor de Deus nos
ensinamentos de Sdo Josemaria

A pergunta que o escriba faz a Jesus,
0 jovem Mestre que pregava com
singular autoridade, acerca do
primeiro mandamento da lei (cfr. Mc
12, 28ss), sobre o primeiro e
principal de todos os mandamentos,
possui na boca de quem pergunta
maior transcendéncia da que pode
parecer num primeiro momento. E a
questdo do que ocupa o primeiro
lugar na vontade de Deus[45]. A
resposta de Jesus comeca com a
citacdo do texto de Dt 6, 4-5: “Escuta
Israel, o Senhor, nosso Deus, é o
unico Senhor. Amaras o Senhor teu
Deus com todo o coragdo, com toda a
alma, e com todas as forgas”. A
profissao de fé no unico Deus, 0 seu
solene reconhecimento como unico
soberano do homem, tem como



imediata consequencia o dever de
ama-Lo. O sujeito do dito dever é a
pessoa em toda a sua totalidade: tudo
o0 que ela é, com a sua completa
existéncia e com tudo o que
possui[46].

a) A caridade principal exigéncia da
santidade

Em perfeito acordo com toda a
tradicdo cristd, Sdo Josemaria viu na
identificacdo com Cristo a chave da
santidade, a esséncia da vida crista:
“Ser santo é ser bom cristdo: parecer-
se com Cristo. Aquele que mais se
parece com Cristo, esse é o mais
cristdo, mais de Cristo, mais
santo”[47]. A identificacdo com Cristo
consegue-se antes de tudo pela graca
recebida nos sacramentos, mas exige,
além disso, correspondéncia a graca,
empenho por conhecer e amar a
Nosso Senhor, por reproduzir os seus
proprios sentimentos, seguindo o
exemplo de Sdo Paulo (Gal 2, 20).



A caridade, o amor de Deus e do
proximo, joga, pois um papel
decisivo na vida cristd. Sdo Josemaria
sublinha com acentos vivos esta
verdade. A vida crista edifica-se
sobre a caridade: “Os filhos de Deus,
forjam-se na pratica desse
mandamento novo”[48], dirda com
fase vigorosa. A via tracada por Jesus
Cristo, caminho de morte e
ressurreicdo que deve percorrer
quem deseja segui-Lo de perto,
“resume-se numa unica palavra:
amar”[49]. Se a consciéncia de que a
santidade ndo é privilégio so de
alguns, de que a vocacdo a plenitude
da vida crista é verdadeiramente
universal, ndo termina por induzir
ao desanimo ao contemplar a
propria debilidade, deve-se em boa
parte a que o primeiro requisito e a
primeira e principal exigéncia da
santidade consiste em amar, algo
“bem de acordo com a nossa
natureza”[50].



A originalidade dos ensinamentos de
Séo Josemaria sobre da virtude da
caridade revela-se no modo de
apresentar esta virtude. “Meu Deus,
eu Te amo, mas... ensina-me a
amar!”[51], diz um ponto de
Caminho. Como respondeu Deus
Nosso Senhor a dita oracdo? Qual a
tonalidade peculiar que apresenta a
caridade nos ensinamentos e na vida
de Sdo Josemaria?

b) Caridade sobrenatural e amor
humano

Na sua dupla vertente, o amor a Deus
e 0 amor ao proximo, a virtude da
caridade, é amor de um coracao
humano, elevado, transformado pela
graca, mas sempre cora¢ao humano.
Analogamente a como falamos de
acoes ‘tedndricas’ em Jesus Cristo,
acdes humanas e divinas, porque
quem as realiza é, ao mesmo tempo,
Deus e Homem verdadeiro; assim no
caso do cristdo, do homem elevado a


https://opusdei.org/pt-br/article/caminho/
https://opusdei.org/pt-br/article/caminho/

ordem da graca, divinizado,
‘cristificado’, as suas acgoes sdo
também, de certo modo, humano-
divinas. Ndo se trata de acoes
humanas que recebem uma espécie
de verniz exterior que as enobrece,
uma patina de graga, externa a
propria acao: tém antes como sujeito
um homem novo, um principio
agente que foi transformado no mais
intimo do seu ser e que da, portanto,
origem a acoes radicalmente novas,
ainda que ndo o parecam se se
contemplam so no seu aspecto
exterior. Trata-se de um
ensinamento que forma parte do que
poderiamos chamar as ‘constantes’
da pregacdo do fundador do Opus
Dei:

“Este nosso pobre coracdo, de carne,
ama com um carinho humano que,
se estiver unido ao amor de Cristo, é
também sobrenatural. Esta e nao
outra € a caridade que devemos
cultivar na alma, a que nos levara a



descobrir nos outros a imagem de
Nosso Senhor”[52].

E uma consequéncia mais da
economia sacramental na qual se
desenvolve a vida do cristdo. A
elevacdo do homem a ordem da
graca, faz que as realidades humanas
sejam transformadas partir de
dentro e elevadas a um nivel mais
alto.

c) Caridade e ‘carinho’

Entende-se assim muito bem o modo
de apresentar a virtude da caridade,
muito caracteristico de Sao
Josemaria. Nos seus ensinamentos
sublinha-se, frequentemente, essa
dimensdo humana da virtude
teologal, divina de certo modo, da
caridade. Talvez o exemplo mais
frequente, por um lado, e mais
conseguido e belo, por outro, seja a
apresentacdo da caridade como
‘carinho’: a caridade é afeto humano,
‘carinho’ é afeto elevado a ordem



sobrenatural. Como se dizia no texto
antes citado: o carinho humano, se
esta unido ao amor de Cristo, é
também sobrenatural. Com
expressao que ndo deixa lugar a
duvidas, afirma rotundamente
noutra ocasiao:

“Essa dilectio, essa caridade, reveste-
se de matizes mais intimos quando se
refere aos irmaos na fé, e
especialmente aos que, por Deus
assim o ter disposto, trabalham mais
perto de nds: os pais, o marido ou a
mulher, os filhos e os irmaos, os
amigos e os colegas, os vizinhos. Se
nao existisse esse carinho, amor
humano nobre e limpo, ordenado
por Deus e nEle enraizado, ndo
haveria caridade”[53].

O amor cristdo ao proximo, que nao
é sentimento vazio, nem
camaradagem pobre, nem simples
filantropia, também ndo pode ficar
reduzido a uma das suas perigosas



falsificacgodes, a de uma “caridade
oficial, seca e sem alma”, muito
diferente da “verdadeira caridade de
Cristo, que é ternura, calor
humano”[54]. O desprestigio, que
nalgumas mentes pode ter o proprio
conceito de caridade, deve-se em boa
parte a esta mistificacdo, contra a
qual Sdo Josemaria reagia com
veeméncia qualificando-a de
‘caricatura’ e inclusive de
‘aberracdo’, consistindo em privar a
caridade da sua linfa vital que é o
afeto. Com um exemplo muito
grafico gravava esta ideia no coracao
daqueles que o escutavam:
“Exprimia bem esta aberracdo a
resignada queixa de uma doente:
Aqui tratam-me com caridade, mas
minha maée cuidava de mim com
carinho. O amor que nasce do
coracdo de Cristo ndo pode dar lugar
a esse género de distin¢des”[55].

E justamente de Deus, do amor de
Deus e do amor a Deus, de onde



nasce esta caridade que é ternura,
afeto, carinho[56]. Se ndo existe este
carinho, se ndo se ‘mete’, se nao se
‘pOe o corac¢do’[57] no trato, no
servico prestado aos outros, como
gostava de dizer Sao Josemaria, ndo
se podera falar de caridade
auténtica; dai que se considere uma
desgraca ‘ndo ter coracao’, a
incapacidade de ‘amar com
ternura’[58].

d) ‘Ndo te comove?’

Frequentemente Sao Josemaria
convidava o0s que o0 escutavam para
se deixarem ‘invadir’, para acolher
sem reservas — mente, vontade e
sentimentos — as verdades de fé ou as
cenas do Evangelho que ndo podem
ser plenamente acreditadas,
contempladas ou pensadas, sem que
‘toda’ a pessoa se sinta de alguma
maneira, em maior ou menor grau,
afetada. Na medida em que a graca
de Deus for transformando a



existéncia do homem e
restabelecendo a ordem e a unidade
quebradas pelo pecado, se
‘modelardo’ necessariamente a
inteligéncia, a vontade e a
afetividade; porque néo é indice de
perfeicdo moral, antes pelo contrario,
que o conhecimento do bem néo se
veja acompanhado pelo desejo de
realiza-lo e pela colaboracdo do
coracao que se compraz no bem.

Dail que Sdo Josemaria afirmasse que
se sentia ‘comovido’, ‘removido’ ante
um gesto de Nosso Senhor ou ante
um episddio da Sua vida, e
interpelasse quem o escutava com
frases como esta: “Nao vos comove
essa caridade ardente...?”’[59],
convidando desse modo a perceber
toda a altura, forca e beleza do
motivo de tal comog¢ao. Comover
significa aqui ‘tocar a alma’,
‘acender’[60], penetrar até o mais
profundo da pessoa, resultado de ter
deixado entrar em nas, de nao ter



feito resisténcia a luz de uma
verdade ou a beleza de um valor,
percebidos nas suas justas
dimensdes.

Junto a essas expressoes, Sao
Josemaria utilizava outras que tém
mais ou menos idéntico alcance:
“Enamora-me tanto, dizia por
exemplo, a imagem de Cristo ...” ou
“Ndao vos enamora este modo de
proceder de Jesus?”[61]

E se a caridade estd dentro da vida
cristd, o seu inicio vem a ser uma
espécie de ‘enamoramento’, e toda a
existéncia do cristdo uma ‘afirmacao
de amor’[62]; tudo nela deve estar
impregnado de amor que é também,
e ao mesmo tempo, carinho humano:
a oracdo[63], o apostolado[64], a
perseverancal65]... Um amor que
‘embriaga’[66], que se torna
‘apaixonado’[67], loucura’ ou ‘que
enlouquece’[68], ‘entusiasmo’[69].



e) A caridade cristd: nem
insensibilidade indiferente, nem
sentimentalismo

Na doutrina de Sao Josemaria, a
caridade, o amor de Deus &, pois, algo
bem distante da insensibilidade, da
auséncia ou da dureza do coracao.
Como o é igualmente a piedade
auténtica, “a piedade que nasce da
filiacdo divina é uma atitude
profunda da alma, que acaba por
informar a existéncia inteira: esta
presente em todos 0s pensamentos,
em todos os desejos, em todos 0s
afetos”[70].

Uma virtude que permite apresentar
0 auténtico rosto, calido, humano,
‘cordial’ do cristianismo; que
empurra suavemente a vivé-lo e
termina por ser um caminho
fascinante de progresso humano e
sobrenatural, unindo assim as
dimensdes humana e divina da
perfeicdo crista.



Caridade, piedade cristd que é ‘uma
atitude viva’ que produz frutos de
entrega e de cumprimento da
vontade de Deus[71], que nada tem a
ver com comportamentos ritualistas,
sem compromisso, com um
sentimentalismo centrado em si
mesmo, filho da concupiscéncia, que
termina frequentemente em
deformacoes patoldgicas da
sensibilidade. O amor cristao
auténtico é sempre e
necessariamente compreensao, afeto,
compaixdo: reage perante a injustica,
esforca-se por alivia-la[72], leva a
trabalhar por Deus[73]. “Amar
significa recomecar a servir todos os
dias, com obras de carinho”[74].

f) A purificagdo do coragdo

Purificagdo, porque a justa avaliacdo
do papel da afetividade na vida
moral ndo significa ignorar que o
pecado introduziu a cizania da
desordem também neste campo. Por



isso, com o realismo da fé e com o
que nasce da experiéncia pessoal e
do trabalho de almas, Sdo Josemaria
afirmava:

“O verdadeiro amor de Deus - a
pureza de vida, portanto - acha-se tdo
longe da sensualidade como da
insensibilidade, de qualquer
sentimentalismo como da auséncia
ou da dureza de cora¢do”[75].

E agora o ‘peso das paixdes’, no seu
sentido negativo, o que se
sublinha[76]; a necessidade de
‘depurar’ os afetos, de queimar as
suas ‘escorias’[77]; de que ao
‘esbanjar ternura’[78] ndo se
introduzam sentimentos menos
legitimos que signifiquem ‘apegos’ do
coracao[79], que nao se querem
cortar os afetos que ‘prendem a
terra’[80]; de combater, porque o
afeto se torna ‘tentacdo’ ou nao
corresponde a qualidade da acdo que
acompanha([81]. Por isso, em perfeita



coeréncia com o seu proprio
ensinamento, a oragdo de Sao
Josemaria decorre assim neste
ambito concreto da vida crista: “-
Nao te digo, Senhor, que me tires os
afetos - porque com eles posso servir-
te -, mas que os acrisoles”[82].

O modo de fazé-lo ndo pode ser outro
que fazer passar pelo crisol do
coracdo de Cristo os afetos do
proprio coracgao[83].

José Maria Yanguas

Romana, n. 26 (1998)

[1] Em relacéo a tudo quanto se
acaba de dizer, pode-se ler com
proveito a obra de D. von
Hildebrand, El corazon, Palabra,
Madrid 1966, especialmente as pp.
103-131. Convém advertir que
quando falamos de coracdo no



presente artigo — onde se pretende
comentar alguns ensinamentos de
Sao Josemaria Escriva — o
entendemos simplesmente como
simbolo de toda a intimidade afetiva
da pessoa.

[2] G. Abba, Felicita, vita buona e
virtu, Libreria Ateneo Salesiano,
Roma 1989, cap. IV, 19.

[3] Cfr. Concilio Vaticano II, Const.
past. Gaudium et spes, n. 13.

[4] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
376.

[5] Catecismo da Igreja Catdlica, n.
400.

[6] Cfr. S. Tomas, S. Th. I-11, q. 85, a 3,
C.

[7] Cfr. Tit 3, 5.

[8] Cfr. 2 Cor 5, 17.



[9] Sdo Josemaria Escriva, E Cristo
que passa, n. 163. Para nos
referirmos a esta obra utilizaremos
daqui para frente so o titulo seguido
do numero marginal.

[10] Sdo Josemaria Escriva, Carta 31-
V-1943, n. 8.

[11] E Cristo que passa, n. 165.

[12] S&0 Josemaria Escriva, Amigos
de Deus, n. 31. Daqui para frente
citaremos so o titulo seguido do
numero marginal.

[13] E Cristo que passa, n. 167.

[14] Sdo Josemaria Escriva, Sulco, n.
652. Daqui para frente citaremos so o
titulo seguido do numero marginal.

[15] Sulco, n. 208.
[16] Sulco, n. 769.

[17] S&o Josemaria Escriva,
Entrevistas com Mons. Josemaria



Escrivad, n. 102. Daqui para frente
citaremos so o titulo seguido do
numero marginal.

[18] E Cristo que passa, n. 167.
[19] E Cristo que passa, n. 167.

[20] Sdo Josemaria Escriva, Forja, n.
156; ibidem, n. 492: ‘Estamos
apaixonados pelo Amor. Por isso
Nosso Senhor nao nos quer secos,
rigidos, como uma coisa sem vida’.

[21] E Cristo que passa, n. 166.
[22] Cfr. E Cristo que passa, 1. 166.

[23] Sdo Josemaria Escriva, Caminho,
n. 267.

[24] Caminho, n. 769.
[25] Forja, n. 485.
[26] Caminho, n. 723.

[27] Amigos de Deus, n. 137.



[28] Amigos de Deus, n. 74.
[29] Amigos de Deus, n. 75.
[30]Amigos de Deus, n. 93.
[31] Amigos de Deus, n. 164.
[32] Fil 2, 5.

[33] Caminho, n. 760.

[34] E Cristo que passa, n. 179.

[35] Cfr. E Cristo que passa, nn. 166 e
146.

[36] E Cristo que passa, n. 108.

[37] E Cristo que passa, n. 109. E o
mesmo que nos diz na belissima
homilia ‘O Coracéao de Cristo, paz dos
cristdos’, quando afirma que esses
gestos e cenas ‘sempre comoveram e
héo-de continuar a comover 0s
coracdes dos homens. Efetivamente,
ndo incluem apenas o gosto sincero
de um homem que se compadece dos



seus semelhantes: sdo,
essencialmente, a revelacdo da
imensa caridade do Senhor. O
Coracao de Jesus é o Coracgdo de Deus
Encarnado, do Emanuel — Deus
conosco’ (ibidem, n. 169).

[38] E Cristo que passa, n. 169.

[39] Cfr. E Cristo que passa, 1. 166;
Amigos de Deus, n. 125.

[40]E Cristo que passa, n. 122.

[41] Amigos de Deus, n. 229. ‘Temos
de amar a Deus com o0 mesmo
coracao com (que amamos 0S N0SS0S
pais, 0s nossos irmdos, 0s outros
membros da nossa familia, os nossos
amigos ou amigas. Nao temos outro
coracdo’ (E Cristo que passa, n. 142).

[42] Cfr. E Cristo que passa, 1. 166.
[43] E Cristo que passa, n. 164.

[44] Entrevistas com Mons. Josemaria
Escriva, n. 114.



[45] Cfr. R. Pesch, Il Vangelo di Marco,
I, Paideia, Brescia, 1982, pp. 358-359

[46] Segundo B. Gerhardsson, a
abundante literatura rabinica sobre

o texto de Dt 6, 5, seria praticamente
unanime em sublinhar que os
diversos elementos do mandamento
significam a total implicagdo do
homem completo (‘the total
involvement of whole man’),
indicando com a expressdo ‘com todo
0 coracdo’ o coracdo indiviso com
que devemos amar a Deus, que leva a
seguir a inclinacdo boa que leva Deus
e a refrear e disciplinar o que nos
afasta d’Ele; com a formula ‘com toda
a alma’ significar-se-ia o dever de
amar a Deus mesmo quando o amor
possa levar consigo sofrimentos e
inclusive a morte; e posto que, enfim,
para alguns homens os bens que
possuem sdo mais preciosos que a
propria vida, se acrescente a clausula
‘com todas as forcas’, quer dizer, com
todos os bens que se possuem (cfr.



The Shema in the New Testament,
Novapress, Lund 1996, pp. 19-20, 28).

[47] Forja, n. 10.
[48] Amigos de Deus, n. 230.

[49] E Cristo que passa, n. 158.
‘Querer alcancar a santidade —
apesar dos erros e das misérias
pessoais, que durardo enquanto
vivermos - significa esforgar-se, com
a graca de Deus, por viver a caridade,
plenitude da lei e vinculo da
perfeicdo’ (Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivd, n. 62). ‘A
existéncia do cristdo-atua e a
minha- é o Amor’ (Amigos de Deus, n.
6). Assim, com maiuscula, costumava
escrever esta palavra Sdo Josemaria,
querendo certamente indicar que o
amor do cristdo, quando é auténtico,
€ uma participacdo do Amor divino.

[50] Amigos de Deus, n. 6.

[51] Caminho, n. 423.



[52] Amigos de Deus, n. 229.

[53] Amigos de Deus, n. 231. Cfr.
Ibidem, nn. 266, 290, 291, 108, 162;
Forja, nn. 863, 877; Sulco, nn. 803,
821, 859.

[54] E Cristo que passa, n. 167.

[55] Amigos de Deus, n. 229. ‘Ja nos
convencemos de que a caridade nada
tem a ver com essa caricatura que as
vezes se tem pretendido tracar da
virtude central da vida crista (Ibidem,
n. 236).

[56] Cfr. Amigos de Deus, nn. 233,
227.

[57] Amigos de Deus, n. 228; cfr. E
Cristo que passa, n. 165.

[58] Amigos de Deus, n. 183.

[59] Cfr. Amigos de Deus, nn. 1, 23, 72,
125, 131, 224, 253; Forja, nn. 243, 268,
1028; Sulco, nn. 234, 481.



[60] Amigos de Deus, n. 112.

[61] Cfr. Amigos de Deus, nn. 1, 56,
102.

[62] Sulco, n. 94; Forja, nn. 547, 495,
737, 492.

[63] Forja, nn. 432, 495. ‘Sempre
entendi a oragdo do cristdo como
uma conversa amorosa com Jesus,
que ndo se deve interromper nem
sequer nos momentos em que
fisicamente estamos longe do
Sacrario, porque toda a nossa vida
estd feita de coplas de amor humano
divinizado..., e podemos amar
sempre’ (Ibidem, n. 435).

[64] Cfr. Forja, nn. 31, 375, 985.

[65] ‘Qual é o segredo da
perseveranca? O Amor. - Enamora-
te, e ndo “0O” deixaras’ (Caminho,
999).



[66] ‘- Oh Jesus..., fortalece as nossas
almas, aplana o caminho e,
sobretudo, embriaga-nos de Amor!
Faz-nos fogueiras vivas, que
incendeiem a terra com o fogo divino
que Tu trouxeste.” (Forja, n. 31).

[67] Cfr. Amigos de Deus, nn. 137, 35.

[68] [68] Sulco, n. 799; Caminho, nn.
402, 438, 808, 834, 910, 916; Forja, nn
12,57, 210, 825, 879; ‘A entrega é o
primeiro passo de uma corrida de
sacrificio, de alegria, de amor, de
unido com Deus. E, assim, toda a vida
se enche de uma bendita loucura,
que faz encontrar felicidade onde a
l6gica humana ndo vé sendo
negacdao, padecimento, dor’ (Sulco, n.
2).

[69] ‘Para caldear os tibios, € preciso
rodea-los com o fogo do entusiasmo.
Muitos poderiam gritar-nos: — “Nao
vos lamenteis do meu estado!
Ensinai-me mas é o caminho para



sair desta situacdo que tanto vos
entristece!” (Sulco, n. 736).

[70] Amigos de Deus, n. 146.

[71] Cfr. E Cristo que passa, n. 163.
[72] Cfr. E Cristo que passa, n. 167.
[73] Cfr. Amigos de Deus, n. 143.

[74] Amigos de Deus, n. 31. Cfr. E
Cristo que passa, nn. 172, 182.

[75] Amigos de Deus, n. 183.

[76] Amigos de Deus, n. 194; Sulco, n.
851; Forja, nn. 204, 315, 414.

[77] Sulco, n. 828.
[78] Caminho, n. 61.
[79] Forja, n. 356.
[80] Caminho, n. 786.

[81] Cfr. Caminho, nn. 726, 727; Sulco,
nn. 166, 174.



[82] Forja, n. 750.

[83] Cfr. Forja, nn. 98, 872, 204.
‘Pondo amor de Deus na amizade,
este afeto depura-se, engrandece-se,
espiritualiza-se; porque se queimam
as escorias, os pontos de vista
egoistas, as consideracoes
excessivamente carnais. Nao o
esquecas: o amor de Deus ordena
melhor os nossos afetos, torna-os
mais puros, sem os diminuir’ (Sulco,
n. 828).

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://
opusdei.org/pt-br/article/amar-com-
todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-
deus-e-verdadeiro-homem/ (03/02/2026)


https://opusdei.org/pt-br/article/amar-com-todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-deus-e-verdadeiro-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-com-todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-deus-e-verdadeiro-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-com-todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-deus-e-verdadeiro-homem/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-com-todo-o-coracao-como-jesus-verdadeiro-deus-e-verdadeiro-homem/

	Amar “com todo o coração”

