
opusdei.org

Amar
apaixonadamente a
Sagrada Escritura

O teólogo Scott Hahn comenta
sobre São Josemaria e a Bíblia,
afirmando que, em certo
sentido, só podemos
compreender bem as ações de
São Josemaría, ou as graças que
ele recebeu, quando chegamos
a compreender seu uso das
Escrituras.

30/09/2022



O mundo conhece Josemaria Escrivá
(1902-1975) como fundador do Opus
Dei e da Sociedade Sacerdotal da
Santa Cruz. Os fiéis da Igreja Católica
conhecem-no sobretudo por sua
santidade e seu poder de intercessão,
e por isso, em 6 de outubro de 2002, o
Papa João Paulo II o canonizou,
declarando-o assim merecedor de
pública veneração e imitação.

Em certo sentido, só poderemos
compreender plenamente os méritos
de São Josemaria, ou as graças que
recebeu, se compreendermos o uso
que fez das Escrituras. Desenvolveu,
com o Opus Dei, uma espiritualidade
estritamente bíblica, e ele mesmo
percebia que a instituição por ele
fundada estava firmemente
assentada sobre o fundamento das
Escrituras. Na exposição talvez mais
poderosa do seu espírito, a homilia
“Amar o mundo apaixonadamente”,
São Josemaria proclama
repetidamente a Bíblia como sua

https://opusdei.org/pt-br/article/a-canonizacao-de-josemaria-escriva-2/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-o-mundo-apaixonadamente-2/


principal fonte de autoridade: “Esta
doutrina da Sagrada Escritura (...)
encontra-se – como sabem – no
próprio núcleo do espírito do Opus
Dei” (Entrevistas, n. 116): “Ensinei-o
constantemente com palavras da
Escritura Santa” (n. 114).

Eu diria, inclusive, que a Bíblia foi
sempre para São Josemaria a
linguagem referencial primária. Ele
estava familiarizado com os
ensinamentos dos Padres e Doutores
da Igreja, dominava a teologia
escolástica e se manteve a par das
tendências da teologia
contemporânea, mas voltava
repetidamente às Escrituras em sua
pregação e em seus escritos e para
elas dirigia seus filhos espirituais do
Opus Dei.

São Josemaria tinha plena
consciência da unidade entre os dois
testamentos, o Antigo e o Novo. Para
ele, os oráculos do Antigo Testamento



não perderam relevância pelo fato de
encontrarem sua plenitude no Novo.
Pelo contrário, resplandecem com
uma luz nova e mais brilhante. Não
duvidava, por isso, em tomar os
ensinamentos dos profetas e
patriarcas de Israel como modelos
espirituais para os cristãos de hoje:

“Quando receberes o Senhor na
Eucaristia, agradece-lhe com todas as
veras de tua alma essa bondade de
estar contigo. Não te detiveste a
considerar que passaram séculos e
séculos, até que viesse o Messias? Os
patriarcas e os profetas pediam, com
todo o povo de Israel: A terra tem
sede, Senhor, vem! Oxalá seja assim a
tua espera de amor” (Forja, n. 991).

Citava com frequência textos tanto
do Antigo como do Novo Testamento,
mas especialmente dos Evangelhos,
aos quais a Tradição atribuiu um
lugar proeminente (cfr. Dei Verbum,
18). As frases mais repetidas em sua



pregação são, possivelmente, as que
invocam o texto sagrado: “como diz o
Evangelho...”, “a Sagrada Escritura
diz...”, “os Evangelhos relatam...”,
“lembra-te da cena do Evangelho...”.

Mons. Álvaro del Portillo, o filho
mais fiel de São Josemaria, seu
confessor e sucessor à frente do Opus
Dei, afirma: “Admirava-me a
facilidade com que citava de cor e
com exatidão frases da Sagrada
Escritura. Mesmo em suas conversas
familiares referia textos sagrados
para mover os presentes a uma
oração mais profunda”[1].

As Escrituras como referência

A fundação do Opus Dei teve lugar
em 2 de outubro de 1928, quando São
Josemaria “viu” a Obra de Deus
(ainda sem nome) como um caminho
de santificação no trabalho
profissional e no cumprimento dos
deveres cotidianos do cristão.



Naquele momento, o Opus Dei
parecia-se com o quê? Não
conhecemos os detalhes exatos, mas
podemos vislumbrar a Obra
encarnada nos escritos posteriores
do fundador. Neles fala das
Escrituras como da referência segura
de seu estilo de vida, que era “velho
como o Evangelho e como o
Evangelho novo” (Entrevistas, n. 24).
Logo no início de sua obra
fundamental, Caminho, escreveu:
“Oxalá fossem tais o teu porte e a tua
conversação que todos pudessem
dizer ao ver-te ou ouvir-te falar: ‘Este
lê a vida de Jesus Cristo’” (Caminho,
n. 2). E, pelo contrário, ao falar
daqueles que não viviam a caridade
cristã, São Josemaria dizia que
“parece que não leram o
Evangelho” (Sulco, n. 26).

A sua leitura do Evangelho e das
Escrituras em geral, era iluminada
pelo seu particular carisma
fundacional, que o levava a



desenvolver algumas ideias que
haviam passado despercebidas à
teologia anterior. É notável sua
ênfase renovada em certos conceitos
das Escrituras: a chamada universal
à santidade, por exemplo, e a
santificação da vida cotidiana.
Sentia-se atraído a contemplar
muitas vezes os Evangelhos, e aludia
repetidamente aos trinta anos de
vida oculta de Jesus. Nesse relativo
silêncio encontrava um modelo para
a “vida oculta” das pessoas comuns
que vivem no mundo.

Assim, o estudo das Escrituras foi
essencial para a sua espiritualidade
pessoal e para o programa que
desenvolveu para os membros do
Opus Dei. Afirmava que as Escrituras
não só permitiam que os leitores
conhecessem a vida de Jesus, mas
ainda os impulsionava a imitá-lo.
“Temos de reproduzir em nossa vida
a vida de Cristo, conhecendo Cristo à
força de ler a Sagrada Escritura e de



a meditar, à força de fazer oração” (É
Cristo que passa, n. 14).

O método

São Josemaria praticou e pregou um
caminho particular de acesso às
Escrituras na oração. Trata-se de um
caminho intensivo, mais do que
exaustivo. Mons. del Portillo
sublinhava que o fundador do Opus
Dei “deu provas constantes de um
respeito extraordinário para com a
Sagrada Escritura que, junto com
Tradição da Igreja, foi a fonte de que
se nutria ininterruptamente para a
sua oração pessoal e para a sua
pregação. Lia diariamente algumas
páginas – um capítulo – da Escritura,
em particular do Novo
Testamento”[2].

Esta prática do estudo diário do Novo
Testamento – por volta de cinco
minutos – foi prescrita por São
Josemaria a todos os que ele dirigia.
Impulsionava-os a entrar com a



imaginação na cena, assumindo o
papel de alguma das personagens,
quando lessem o Evangelho. “Esses
minutos diários de leitura do Novo
Testamento, que te aconselhei –
entrando e participando no conteúdo
de cada cena, como um protagonista
mais – são para que encarnes, para
que ‘cumpras’ o Evangelho na tua
vida...e para ‘o fazer
cumprir’” (Sulco, n. 672; vid. também
Amigos de Deus, n. 222).

Em outra passagem de seus escritos
desenvolveu ainda mais esta ideia,
enfatizando outra vez o uso da
imaginação com uma experiência
quase sensorial:

“Misturai-vos com frequência entre
as personagens do Novo Testamento.
Saboreai as cenas comoventes em
que o Mestre atua com gestos divinos
e humanos ou relata com modos de
dizer humanos e divinos a história
sublime do perdão, do Amor



ininterrupto que tem pelos seus
filhos. Esses traslados do Céu
renovam-se agora também, na
perenidade atual do Evangelho:
apalpa-se, nota-se, pode-se afirmar
que se toca com as mãos a proteção
divina” (Amigos de Deus, n. 216).

O poder de transformar-se

Embora na verdade a leitura do
Evangelho lhe tomasse apenas cinco
minutos por dia, não podemos
reduzir a meditação que São
Josemaria fazia com as Escrituras a
esses breves momentos. Fazia
também oração com as Escritura na
Missa diária e na recitação do Ofício
Divino. Utilizava com frequência
comentários bíblicos de Padres da
Igreja para a leitura espiritual.
Insistia efetivamente em que a
meditação pessoal das Escrituras
devia alimentar a oração mental do
cristão, além das orações
espontâneas que preenchessem o seu



dia. “Porque é preciso que a
conheçamos bem, que a tenhamos
toda inteira na cabeça e no coração,
de modo que, em qualquer momento,
sem necessidade de livro algum
fechando os olhos, possamos
contemplá-la como num filme, de
forma que, nas mais diversas
situações da nossa existência,
acudam à memória as palavras e os
atos do Senhor” (É Cristo que passa,
n. 107).

Através da leitura das Escrituras
chegará a graça da transformação, da
conversão. Ler a Bíblia não constitui
um ato passivo, mas comporta uma
busca ativa e o encontro posterior.
“Se agirmos assim, se não criarmos
obstáculos, as palavras de Cristo
penetrarão até o fundo da alma e
transformar-nos-ão. Porque a
palavra de Deus é viva e eficaz e mais
penetrante de que a espada de dois
gumes, e introduz-se até às dobras da
alma e do espírito, até às articulações



e medulas, e discerne os pensamentos
e as intenções do coração (Hb
4,12)” (É Cristo que passa, n. 107).

Filiação divina e Palavra Revelada

No coração do Opus Dei há uma ideia
muito simples. São Josemaria dizia:
“A filiação divina é o fundamento do
espírito do Opus Dei. Todos os
homens são filhos de Deus” (É Cristo
que Passa, n. 64). São Josemaria
experimentou pessoalmente esta
filiação de uma forma mística, em
um dia de 1931, estando num bonde
em Madri. Sentiu naquele momento
“o alcance dessa assombrosa
realidade” de ser filho de Deus e
desceu do bonde balbuciando “Abba,
Pater! Abba, Pater!” (cfr. Gal 4, 6)[3].

Muitos Padres da Igreja,
especialmente São João Crisóstomo
falaram da Revelação, em termos de
“acomodação” e “condescendência”,
que o Crisóstomo interpretava como
ações paternais. Para revelar-se,



Deus, se acomoda ao homem, como
um pai humano que se detém a
contemplar o seu filho. Do mesmo
modo que um pai humano se põe às
vezes a falar “como o filho”, Deus se
comunica frequentemente com
condescendência – isto é, fala como
pessoa humana falaria, com a sua
própria linguagem, como se tivesse
as mesmas paixões e debilidades.
Assim, lemos nas Escrituras que Deus
“se arrepende” de suas decisões,
quando com certeza Deus nunca
precisou arrepender-se.

Seja como for, os pais humanos não
só se colocam ao nível de seus filhos.
Tentam também elevar o nível dos
filhos para que se comportem como
adultos. De forma similar, Deus
também se comunica desta forma –
isto é, eleva os filhos a um nível
divino, dotando as simples palavras
humanas de seu poder divino (como
no caso dos profetas).



São Josemaria acreditava nas
Escrituras como acreditaria nas
palavras do seu pai. A sua confiança
filial é um exemplo da fé constante
dos cristãos de que são “sagrados e
canônicos os livros completos tanto
do Antigo como do Novo Testamento,
com todas as suas partes, porque,
escritos sob a inspiração do Espírito
Santo, eles têm a Deus como autor
(...). Portanto, já que tudo o que os
autores inspirados ou hagiógrafos
afirmam, deve ser tido como
afirmado pelo Espírito Santo, deve-se
professar que os livros da Escritura
ensinam com certeza, fielmente e
sem erro, a verdade que Deus, em
vista da nossa salvação, quis que
fosse consignado nas Letras
Sagradas” (Dei Verbum, 11).

Mons. del Portillo insistia em que São
Josemaria mostrava a sua fé na
origem divina das Escrituras não só
em sua pregação e em seus escritos,
mas também na conversa diária.



“Como prova de sua veneração para
com a Sagrada Escritura, introduzia
frequentemente suas citações com as
palavras: ‘O Espírito Santo diz...’ Não
era um simples modo de dizer, mas
um autêntico ato de fé, que ajudava a
avaliar o valor eterno e toda a
verdade que as palavras contêm e às
quais podemos acabar por
acostumar-nos”[4].

Sentido literal e espiritual

São Josemaria punha grande ênfase
na imaginação para captar todos os
detalhes, até os menores, da
narrativa evangélica. Nenhuma
palavra era supérflua para ele,
nenhum detalhe, insignificante: o
Espírito Santo não desperdiçava
palavras.

Este cuidado, porém, com relação ao
sentido literal e histórico, não o
cegava na hora de captar o sentido
espiritual das Escrituras. A Igreja
interpretou tradicionalmente os



textos bíblicos como literalmente
verdadeiros e como sinais espirituais
de Cristo, do céu ou das verdades
morais (cfr. Catecismo da Igreja
Católica, nn. 115-117). Com efeito,
embora São Josemaria nunca tenha
empregado expressamente os termos
“exegese literal” ou “exegese
espiritual”, foi um dos grandes
exegetas de seu tempo. Concordo
com o cardeal Parente quando
observa que os comentários de São
Josemaria sobre a Sagrada Escritura
refletem “uma profundidade e um
tom imediato muitas vezes
superiores até às obras dos Santos
Padres”[5].

A respeito disso pode-se dar um
grande número de exemplos.
Consideremos este ensinamento em 
Caminho: “Como os filhos bons de
Noé, cobre com o manto da caridade
as misérias que vires em teu pai, o
Sacerdote” (n. 75). Da cena da
vergonhosa embriaguez de Noé (Gn



9, 20-23), São Josemaria tira um
esmagador ensinamento moral para
a vida contemporânea na Igreja.
Trata-se de exegese espiritual,
concisa e incisiva. Com uma só frase
aprendemos de nossos antepassados
do Antigo Testamento porque não
devemos nunca espalhar o escândalo
contra o sacerdote, que, do ponto de
vista da fé, chamamos “Pai”.

Temos outra assombrosa exegese
espiritual quando compara os
pecados dos cristãos com a atitude de
Esaú que troca seus direitos de
primogênito por um prato de
lentilhas (Gn 25, 29-34). Por um
momento de prazer, muitos cristãos
estão dispostos a tornar-se inimigos
de Deus e renunciar assim à vida
eterna (São Josemaria utiliza a
imagem de Esaú em diversos
escritos. Ver, por exemplo, Amigos de
Deus, n. 13).



São Josemaria, em suma, não hesitou
em atualizar o texto bíblico
aplicando-o à vida contemporânea,
colocando-se assim na linha dos
grandes exegetas desde Santo
Agostinho e São João Crisóstomo até
Santo Antônio de Pádua e Jacques
Bossuet. Os especialistas qualificam
esta interpretação extensiva como a
“acomodação do sentido espiritual”.

Nenhuma destas interpretações, no
entanto, põe em dúvida a verdade
histórico-cultural do texto bíblico,
pelo qual São Josemaria tinha
reverência. Em palavras de São
Tomás de Aquino “todos os outros
sentidos da Sagrada Escritura devem
estar fundados no literal”[6].

Assim, para assentar firmemente as
bases, São Josemaria realizou
estudos detalhados sobre o que a
ciência bíblica tinha a dizer acerca
da cultura milenar do antigo Israel e
do Império Romano nos tempos de



Jesus. A sua pregação da Paixão de
Cristo, por exemplo, mostra como
estava familiarizado com as
afirmações históricas do método de
crucifixão dos romanos. As suas
homilias sobre São José mostram um
profundo interesse não só pela
filologia, mas também pelas antigas
tradições dos judeus na vida familiar
e no trabalho.

São Josemaria recebia
ocasionalmente iluminações divinas
extraordinárias que lhe revelavam
um sentido particular do texto
bíblico. Por exemplo, na festa da
Transfiguração de 1931, durante a
celebração da Missa, como conta em
seus Apontamentos íntimos:
“enquanto elevava a Hóstia, houve
outra voz sem ruído de palavras.
Uma voz, como sempre, perfeita,
clara: Et Ego si exaltatus fuero a
terra, omnia traham ad me ipsum! [‘E
eu, quando for levantado sobre a
terra, tudo atrairei a mim’ (Jo 12,



32)]. E o conceito preciso: não é no
sentido em que o diz a Escritura;
digo-o no sentido de que me
coloqueis no cume de todas as
atividades humanas: que haja em
todos os lugares do mundo cristãos
com uma dedicação pessoal e
libérrima, que sejam outros
Cristos”[7].

Esta repentina iluminação teve uma
profunda influência no
desenvolvimento subsequente do
Opus Dei. Veio seguramente de Deus.
Mas, hoje como sempre, a graça se
acrescenta à natureza e a aperfeiçoa.
O que São Josemaria descreve é
claramente um exemplo de
contemplação infusa, firmemente
baseada, e isso sem dúvida alguma,
em uma constante e disciplinada
vida de meditação das Escrituras.

Poderiam mencionar-se vários
episódios que ilustram perfeitamente
um princípio resumido pela



Comissão Bíblica Pontifícia, no
documento, publicado em 1993, A
interpretação da Bíblia na Igreja: “é
principalmente pela liturgia que os
cristãos entram em contato com as
Escrituras (...). A liturgia, e
especialmente a liturgia sacramental,
onde a celebração eucarística
constitui o grau máximo, realiza a
atualização mais perfeita dos textos
bíblicos (...). Cristo é então ‘presente
em sua palavra, pois é ele mesmo
quem fala quando as Santas
Escrituras são lidas na
igreja’ (Sacrosanctum Concilium, 7).
O texto escrito volta assim a ser
palavra viva”[8].

Texto e contexto

São Josemaria estudou muito
seriamente as Escrituras. Sabia que a
Bíblia constitui um texto que não se
entende e nem se interpreta de um
modo evidente ou automático. E,
apesar de Deus lhe conceder às vezes



luzes sobrenaturais, tinha
consciência de que esses fenômenos
eram algo extraordinário e não o
modo usual de chegar a
compreender o sentido de um texto.

Se não se podia confiar nas próprias
luzes, nem depender exclusivamente
de fenômenos místicos para onde
mirava em seus estudos normais da
Bíblia? Recorria à Igreja, à sua
tradição viva, da qual os antigos
Padres são “testemunhas
perenes” (Catecismo da Igreja
Católica, n. 688). Uma rápida vista de
olhos de seus volumes de homilias
revela sua íntima familiaridade com
as obras de São Jerônimo, São Basílio,
Santo Agostinho ou São Tomás de
Aquino.

São Josemaria comparou todas as
suas reflexões acerca das Escrituras –
inclusive as que recebeu por
inspirações divinas – com o
testemunho dos Padres e do



Magistério papal e conciliar.
Conhecia bem os perigos escondidos
na continua dependência da
interpretação pessoal das Escrituras,
também porque encontrava uma
clara advertência sobre isso... nas
próprias páginas da Sagrada
Escritura! No primeiro domingo da
Quaresma de 1952 reflete sobre as
formas sutis com que o demônio
tenta Jesus no deserto:

“Vale a pena considerar o método
que Satanás empregou com Jesus
Cristo Senhor Nosso: argumenta com
textos dos livros sagrados,
desfigurando de forma blasfema o
seu sentido. Jesus não se deixa
enganar: o Verbo feito carne bem
conhece a Palavra Divina, escrita
para a salvação dos homens, e não
para sua confusão e condenação.
Quem estiver unido a Jesus Cristo
pelo Amor – podemos concluir – não
se deixará nunca enganar pelo
manejo fraudulento da Escritura



Santa, porque sabe que é obra típica
do demônio procurar confundir a
consciência cristã, esgrimindo
dolosamente os próprios termos
empregados pela eterna Sabedoria,
tentando transformar a luz em
trevas” (É Cristo que passa, n.63).

Da atual Babel de interpretações
bíblicas conflitivas podemos deduzir
que o método de Satanás não mudou
muito ao longo dos séculos. Em meio
a tanta confusão, São Josemaria
apresenta-se como um modelo de fé
inteligente, porém filial. Enquanto
tantos exegetas cristãos passavam
pelo século vinte com as pobres
roupagens do agnosticismo e a
irrelevância, São Josemaria se
enriquecia com uma completa
confiança na Bíblia; e na Igreja como
sua intérprete infalível.

Podemos ver, tocar e estudar o seu
legado na Bíblia de Navarra, projeto
que ele impulsionou. Iniciado no



começo dos anos 70 na Universidade
de Navarra, na Espanha, a Bíblia de
Navarra oferece uma fidedigna e
bela tradução das Escrituras à qual
se acrescentam numerosas citações
de concílios eclesiais, Padres e
Doutores. Este grande
empreendimento permitiu aos que
não são nem teólogos nem
eclesiásticos desfrutar e enriquecer-
se com a Bíblia de um modo
semelhante ao de São Josemaria.

O lugar da Bíblia

Os encontros mais profundos de São
Josemaria com a Sagrada Escritura
não se deram em seu escritório nem
na sua pregação oral, mas na liturgia.
Da mesma forma que os Padres e o
Concílio Vaticano II, ele via a Missa
como o encontro por excelência com
Jesus Cristo “no pão e na
palavra” (ver, por exemplo, É Cristo
que passa, nn. 116, 118, 122; Forja, n.
437). A Santa Missa, dentro da qual



encontramos a Liturgia da Palavra, é,
para São Josemaria, “o centro e a
raiz” da vida interior.

As suas homilias – repletas de
citações e alusões a ambos os
Testamentos – têm sempre o foco no
tempo litúrgico e especialmente nas
leituras do dia. Ele via, efetivamente,
a Missa como o habitat sobrenatural
de suas homilias. “Acabam de escutar
a leitura solene dos dois textos da
Sagrada Escritura correspondentes à
Missa do XXI domingo depois de
Pentecostes. Tendo ouvido a Palavra
de Deus, ficam já situados no âmbito
em que querem mover-se as palavras
que agora vou dizer: palavras de
sacerdote, pronunciadas perante
uma grande família de filhos de Deus
em sua Igreja Santa. Palavras,
portanto, que desejam ser
sobrenaturais, pregoeiras da
grandeza de Deus e de suas
misericórdias para com os homens:
palavras que a todos preparam para



a impressionante Eucaristia, que hoje
celebramos” (Entrevistas, n. 113).

Como os Padres da Igreja e os Padres
do Concílio Vaticano II, São
Josemaria via na Missa um momento
de particular graça para receber a
Palavra de Deus. As inspirações
recebidas na Liturgia da Palavra
deviam ser profundas e duradouras:
“ouvimos agora a Palavra da
Escritura, a Epístola e o Evangelho,
luzes do Paráclito, que fala com voz
humana para que a nossa
inteligência saiba e contemple, para
que a vontade se robusteça e a ação
se cumpra” (É Cristo que passa, n.
89).

O intérprete virtuoso

Ao canonizar Josemaria Escrivá, a
Igreja o apresentou como digno de
ser imitado. Não pode haver dúvida
de que imitá-lo inclui um detalhado
estudo das Escrituras, uma leitura
meditada das Escrituras e uma



disciplinada oração com as
Escrituras. O próprio horário dele de
cada dia dá fé disto. As “normas de
piedade” que vivia – e que
estabeleceu para os seus filhos no
Opus Dei – estão impregnadas de
matizes bíblicos.

Não obstante, o que era claramente
crucial para São Josemaria é o
encontro com Jesus Cristo, ser “ipse
Christus”, o próprio Cristo. Esta meta
deve ser alcançada através de certos
meios, entre os quais a leitura
meditada do Evangelho. Assim, não
se pode viver ou entender a vocação
ao Opus Dei sem pelo menos aspirar
a um alto grau de conhecimento da
Bíblia.

Apesar de a maior parte da sua vida
ter-se passado antes do Concílio
Vaticano II, São Josemaria antecipou
muitos dos seus ensinamentos –
como a ênfase ao proclamar a
chamado universal à santidade e ao

https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-o-plano-de-vida/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-que-e-o-plano-de-vida/


apostolado, que tinha sido o caráter
distintivo do Opus Dei desde 1928.
Creio, no entanto, que São Josemaria
esteve em sintonia sobretudo com a
doutrina sobre a Sagrada Escritura –
sua verdade, autoridade, inspiração e
infalibilidade – que teria uma mais
robusta expressão na Constituição
Dogmática sobre a Revelação Divina, 
Dei Verbum.

Da mesma forma que muitos homens
tendem a ver em suas mulheres as
melhores qualidades descritas no
livro dos Provérbios, 31 (“a mulher
virtuosa”), a mim, agrada-me ver em
São Josemaria, meu pai espiritual, o
cumprimento das palavras da Dei
Verbum, 25. Nelas, os Padres
Conciliares oferecem uma visão do
sacerdote ideal. Como conclusão,
queria ser suficientemente atrevido
para adaptar estas palavras a São
Josemaria e a muitos dos sacerdotes
que o seguiram no Opus Dei e na 
Sociedade Sacerdotal da Santa Cruz.

https://opusdei.org/pt-br/priestly-society-of-the-holy-cross/


Submergem-se nas Escrituras “com
leitura assídua e com estudo
diligente”. Velam “para que não
venham a ser ‘vão pregador da
palavra de Deus externamente, quem
não escuta interiormente’ (Santo
Agostinho, Serm. 179, I)”.

Comunicam aos fiéis que lhes estão
confiados “especialmente na Sagrada
Liturgia, as vastíssimas riquezas da
palavra divina”

Aprendem “a eminente ciência de
Jesus Cristo (Fl 3, 8) pela leitura
frequente das divinas Escrituras”.

Aproximam-se de boa mente “ao
próprio texto sagrado, quer pela
Sagrada Liturgia, repleta da palavra
de Deus, quer pela piedosa leitura,
quer por cursos apropriados, e
outros meios”.

E não esquecem que “a leitura da
Sagrada Escritura deve ser
acompanhada pela oração para que



se estabeleça o diálogo entre Deus e o
homem; pois ‘a Ele falamos quando
rezamos, e a Ele ouvimos quando
lemos as palavras divinas’ (Santo
Ambrósio, De officiis ministerium I,
20,88)”.

Scott Hahn, Ph.D.

Publicado em Romana, n. 35: 
Passionately Loving the Word: The
Use of Sacred Scripture in the
Writings of Saint Josemaria

[1] Á. DEL PORTILLO, Entrevista
sobre o Fundador del Opus Dei,
realizada por Cesare Cavalleri,
Quadrante, São Paulo.

[2] Ibid.

[3] ANDRÉS VÁZQUEZ DE PRADA, O
Fundador do Opus Dei, vol I: Senhor,

https://en.romana.org/35/a-study/passionately-loving-the-word-the-use-of-sacred-scr/
https://en.romana.org/35/a-study/passionately-loving-the-word-the-use-of-sacred-scr/
https://en.romana.org/35/a-study/passionately-loving-the-word-the-use-of-sacred-scr/


que eu veja!, Quadrante, São Paulo
2004, p. 357.

[4] A. del PORTILLO.

[5] Ibid. Nota do tradutor: A
expressão Padres da Igreja ou Santos
Padres costuma aplicar-se aos
escritores cristãos dos primeiros
séculos que se distinguiam pela
ortodoxia da doutrina, santidade de
vida e aprovação, pelo menos tácita,
da Igreja. Os maiores foram Santo
Ambrósio, Santo Agostinho, São
Jerônimo e São Gregório Magno, no
Ocidente, e São Basílio, São Gregório
Nazianceno, Santo Atanásio e São
João Crisóstomo, no Oriente.

[6] SÃO TOMÁS DE AQUINO, S. Th. I,
1,10 ad.1; cfr. Catecismo da Igreja
Católica, n. 116.

[7] Carta, 29/12/1947, citada em
VÁZQUEZ DE PRADA. P. 348.



[8] Comissão Bíblica Pontifícia, A
interpretação da Bíblia na Igreja,
IV.c.1.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/amar-
apaixonadamente-a-sagrada-escritura/

(12/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/amar-apaixonadamente-a-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-apaixonadamente-a-sagrada-escritura/
https://opusdei.org/pt-br/article/amar-apaixonadamente-a-sagrada-escritura/

	Amar apaixonadamente a Sagrada Escritura

