
opusdei.org

Amadureceu em nós
a exigência de uma
nova fraternidade

Mensagem do Santo Padre para
o 4˚ Dia Mundial dos Pobres,
com o lema “Estende a tua mão
ao pobre”, que será celebrada
no 33˚ Domingo do Tempo
Comum (15 de novembro de
2020).

13/11/2020

"Estende a tua mão ao pobre" (Sir 7,
32): a sabedoria antiga dispôs estas
palavras como um código sacro que



se deve seguir na vida. Hoje ressoam
com toda a densidade do seu
significado para nos ajudar, também
a nós, a concentrar o olhar no
essencial e superar as barreiras da
indiferença. A pobreza assume
sempre rostos diferentes, que exigem
atenção a cada condição particular:
em cada uma destas, podemos
encontrar o Senhor Jesus, que
revelou estar presente nos seus
irmãos mais frágeis (cf. Mt 25, 40).

1. Tomemos nas mãos o Ben-Sirá, um
dos livros do Antigo Testamento.
Nele encontramos as palavras dum
mestre da sabedoria que viveu cerca
de duzentos anos antes de Cristo.
Andava à procura da sabedoria que
torna os homens melhores e capazes
de perscrutar profundamente as
vicissitudes da vida. E fê-lo num
período de dura prova para o povo
de Israel, um tempo de dor, luto e
miséria por causa da dominação de
potências estrangeiras. Sendo um



homem de grande fé, enraizado nas
tradições dos pais, o seu primeiro
pensamento foi dirigir-se a Deus para
Lhe pedir o dom da sabedoria. E o
Senhor não lhe deixou faltar a sua
ajuda.

Desde as primeiras páginas do livro,
Ben-Sirá propõe os seus conselhos
sobre muitas situações concretas da
vida, sendo a pobreza uma delas.
Insiste que, na contrariedade, é
preciso ter confiança em Deus: "Não
te perturbes no tempo do infortúnio.
Conserva-te unido a Ele e não te
separes, para teres bom êxito no teu
momento derradeiro. Aceita tudo o
que te acontecer e tem paciência nas
vicissitudes da tua humilhação,
porque no fogo se prova o ouro, e os
eleitos de Deus no cadinho da
humilhação. Nas doenças e na
pobreza, confia n’Ele. Confia em
Deus e Ele te salvará, endireita os
teus caminhos e espera n’Ele. Vós
que temeis o Senhor, esperai na sua



misericórdia, e não vos afasteis, para
não cairdes" (2, 2-7).

2. Página a página, descobrimos um
precioso compêndio de sugestões
sobre o modo de agir à luz duma
relação íntima com Deus, criador e
amante da criação, justo e
providente para com todos os seus
filhos. Mas, a constante referência a
Deus não impede de olhar para o
homem concreto; pelo contrário, as
duas realidades estão intimamente
conexas.

Demonstra-o claramente o texto
donde se tirou o título desta
Mensagem (cf. 7, 29-36). São
inseparáveis a oração a Deus e a
solidariedade com os pobres e os
enfermos. Para celebrar um culto
agradável ao Senhor, é preciso
reconhecer que toda a pessoa,
mesmo a mais indigente e
desprezada, traz gravada em si
mesma a imagem de Deus. De tal



consciência deriva o dom da bênção
divina, atraída pela generosidade
praticada para com os pobres. Por
isso, o tempo que se deve dedicar à
oração não pode tornar-se jamais um
álibi para descuidar o próximo em
dificuldade. É verdade o contrário: a
bênção do Senhor desce sobre nós e a
oração alcança o seu objetivo,
quando são acompanhadas pelo
serviço dos pobres.

3. Como permanece atual, também
para nós, este ensinamento! Na
realidade, a Palavra de Deus
ultrapassa o espaço, o tempo, as
religiões e as culturas. A
generosidade que apoia o vulnerável,
consola o aflito, mitiga os
sofrimentos, devolve dignidade a
quem dela está privado, é condição
para uma vida plenamente humana.
A opção de prestar atenção aos
pobres, às suas muitas e variadas
carências, não pode ser condicionada
pelo tempo disponível ou por



interesses privados, nem por projetos
pastorais ou sociais desencarnados.
Não se pode sufocar a força da graça
de Deus pela tendência narcisista de
se colocar sempre a si mesmo no
primeiro lugar.

Manter o olhar voltado para o pobre
é difícil, mas tão necessário para
imprimir a justa direção à nossa vida
pessoal e social. Não se trata de
gastar muitas palavras, mas antes de
comprometer concretamente a vida,
impelidos pela caridade divina.
Todos os anos, com o Dia Mundial
dos Pobres, volto a esta realidade
fundamental para a vida da Igreja,
porque os pobres estão e sempre
estarão conosco (cf. Jo 12, 8) para nos
ajudar a acolher a companhia de
Cristo na existência do dia a dia.

4. O encontro com uma pessoa em
condições de pobreza não cessa de
nos provocar e questionar. Como
podemos contribuir para eliminar ou



pelo menos aliviar a sua
marginalização e o seu sofrimento?
Como podemos ajudá-la na sua
pobreza espiritual? A comunidade
cristã é chamada a coenvolver-se
nesta experiência de partilha, ciente
de que não é lícito delegá-la a outros.
E, para servir de apoio aos pobres, é
fundamental viver pessoalmente a
pobreza evangélica. Não podemos
sentir-nos tranquilos, quando um
membro da família humana é
relegado para a retaguarda,
reduzindo-se a uma sombra. O
clamor silencioso de tantos pobres
deve encontrar o povo de Deus na
vanguarda, sempre e em toda parte,
para lhes dar voz, defendê-los e
solidarizar-se com eles face a tanta
hipocrisia e tantas promessas não
cumpridas, e para os convidar a
participar na vida da comunidade.

É verdade que a Igreja não tem
soluções globais a propor, mas
oferece, com a graça de Cristo, o seu



testemunho e gestos de partilha.
Além disso, sente-se obrigada a
apresentar os pedidos de quantos
não têm o necessário para viver.
Lembrar a todos o grande valor do
bem comum é, para o povo cristão,
um compromisso vital, que se
concretiza na tentativa de não
esquecer nenhum daqueles cuja
humanidade é violada nas suas
necessidades fundamentais.

5. Estender a mão leva a descobrir,
antes de tudo a quem o faz, que
dentro de nós existe a capacidade de
realizar gestos que dão sentido à
vida. Quantas mãos estendidas se
veem todos os dias! Infelizmente,
sucede sempre com maior
frequência que a pressa faz cair num
turbilhão de indiferença, a tal ponto
que se deixa de reconhecer todo o
bem que se realiza diariamente no
silêncio e com grande generosidade.
Assim, só quando acontecem fatos
que transtornam o curso da nossa



vida é que os olhos se tornam
capazes de vislumbrar a bondade dos
santos "ao pé da porta", "daqueles
que vivem perto de nós e são um
reflexo da presença de
Deus" (Francisco, Exort. ap. Gaudete
et exsultate, 7), mas dos quais
ninguém fala. As más notícias
abundam de tal modo nas páginas
dos jornais, nos sites da internet e
nos visores da televisão, que faz
pensar que o mal reine soberano.
Mas não é assim. Certamente não
faltam a malvadez e a violência, a
prepotência e a corrupção, mas a
vida está tecida por atos de respeito e
generosidade que não só compensam
o mal, mas impelem a ultrapassá-lo
permanecendo cheios de esperança.

6. Estender a mão é um sinal: um
sinal que apela imediatamente à
proximidade, à solidariedade, ao
amor. Nestes meses, em que o
mundo inteiro foi dominado por um
vírus que trouxe dor e morte,

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Os_santos_ao_p%C3%A9_da_porta
https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20180319_gaudete-et-exsultate.html#Os_santos_ao_p%C3%A9_da_porta


desconforto e perplexidade,
pudemos ver tantas mãos estendidas!
A mão estendida do médico que se
preocupa de cada paciente,
procurando encontrar o remédio
certo. A mão estendida da
enfermeira e do enfermeiro que
permanece, muito para além dos
seus horários de trabalho, a cuidar
dos doentes. A mão estendida de
quem trabalha na administração e
providencia os meios para salvar o
maior número possível de vidas. A
mão estendida do farmacêutico
exposto a inúmeros pedidos num
arriscado contato com as pessoas. A
mão estendida do sacerdote que, com
o coração partido, continua a
abençoar. A mão estendida do
voluntário que socorre quem mora
na rua e a quantos, embora
possuindo um teto, não têm nada
para comer. A mão estendida de
homens e mulheres que trabalham
para prestar serviços essenciais e
segurança. E poderíamos enumerar



ainda outras mãos estendidas, até
compor uma ladainha de obras de
bem. Todas estas mãos desafiaram o
contágio e o medo, a fim de dar apoio
e consolação.

7. Esta pandemia chegou de
improviso e apanhou-nos
impreparados, deixando uma grande
sensação de desorientamento e
impotência. Mas, a mão estendida ao
pobre não chegou de improviso.
Antes, dá testemunho de como nos
preparamos para reconhecer o pobre
a fim de o apoiar no tempo da
necessidade. Não nos improvisamos
instrumentos de misericórdia.
Requer-se um treino diário, que
parte da consciência de quanto nós
próprios, em primeiro lugar,
precisamos duma mão estendida em
nosso favor.

Este período que estamos a viver
colocou em crise muitas certezas.
Sentimo-nos mais pobres e mais



vulneráveis, porque experimentamos
a sensação da limitação e a restrição
da liberdade. A perda do emprego,
dos afetos mais queridos, como a
falta das relações interpessoais
habituais, abriu subitamente
horizontes que já não estávamos
acostumados a observar. As nossas
riquezas espirituais e materiais
foram postas em questão e
descobrimo-nos amedrontados.
Fechados no silêncio das nossas
casas, descobrimos como é
importante a simplicidade e o
manter os olhos fixos no essencial.
Amadureceu em nós a exigência
duma nova fraternidade, capaz de
ajuda recíproca e estima mútua. Este
é um tempo favorável para "voltar a
sentir que precisamos uns dos
outros, que temos uma
responsabilidade para com os outros
e o mundo (...). Vivemos já muito
tempo na degradação moral,
baldando-nos à ética, à bondade, à fé,
à honestidade (...). Uma tal



destruição de todo o fundamento da
vida social acaba por colocar-nos uns
contra os outros na defesa dos
próprios interesses, provoca o
despertar de novas formas de
violência e crueldade e impede o
desenvolvimento duma verdadeira
cultura do cuidado do meio
ambiente" (Francisco, Carta enc. 
Laudato si’, 229). Enfim, as graves
crises económicas, financeiras e
políticas não cessarão enquanto
permitirmos que permaneça em
letargo a responsabilidade que cada
um deve sentir para com o próximo e
toda a pessoa.

8. "Estende a mão ao pobre" é, pois,
um convite à responsabilidade, sob
forma de empenho direto, de quem
se sente parte do mesmo destino. É
um encorajamento a assumir os
pesos dos mais vulneráveis, como
recorda São Paulo: "Pelo amor, fazei-
vos servos uns dos outros. É que toda
a Lei se cumpre plenamente nesta

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/encyclicals/documents/papa-francesco_20150524_enciclica-laudato-si.html#229


única palavra: ama o teu próximo
como a ti mesmo. (...) Carregai as
cargas uns dos outros" (Gal 5, 13-14;
6, 2). O Apóstolo ensina que a
liberdade que nos foi dada com a
morte e ressurreição de Jesus Cristo
é, para cada um de nós, uma
responsabilidade para colocar-se ao
serviço dos outros, sobretudo dos
mais frágeis. Não se trata duma
exortação facultativa, mas duma
condição da autenticidade da fé que
professamos.

E aqui volta o livro de Ben-Sirá em
nossa ajuda: sugere ações concretas
para apoiar os mais vulneráveis e
usa também algumas imagens
sugestivas. Primeiro, toma em
consideração a debilidade de
quantos estão tristes: "Não fujas dos
que choram" (7, 34). O período da
pandemia constrangeu-nos a um
isolamento forçado, impedindo-nos
até de poder consolar e estar junto de
amigos e conhecidos atribulados com



a perda dos seus entes queridos. E,
depois, afirma o autor sagrado: "Não
sejas preguiçoso em visitar um
doente" (7, 35). Experimentamos a
impossibilidade de estar junto de
quem sofre e, ao mesmo tempo,
tomamos consciência da fragilidade
da nossa existência. Enfim, a Palavra
de Deus nunca nos deixa tranquilos e
continua a estimular-nos para o bem.

9. "Estende a mão ao pobre" faz
ressaltar, por contraste, a atitude de
quantos conservam as mãos nos
bolsos e não se deixam comover pela
pobreza, da qual frequentemente são
cúmplices também eles. A
indiferença e o cinismo são o seu
alimento diário. Que diferença
relativamente às mãos generosas que
acima descrevemos! Com efeito,
existem mãos estendidas para
premer rapidamente o teclado dum
computador e deslocar somas de
dinheiro duma parte do mundo para
outra, decretando a riqueza de



restritas oligarquias e a miséria de
multidões ou a falência de nações
inteiras. Há mãos estendidas a
acumular dinheiro com a venda de
armas que outras mãos, incluindo
mãos de crianças, utilizarão para
semear morte e pobreza. Existem
mãos estendidas que, na sombra,
trocam doses de morte para se
enriquecer e viver no luxo e num
efémero desregramento. Existem
mãos estendidas que às escondidas
trocam favores ilegais para um lucro
fácil e corruto. E há também mãos
estendidas que, numa hipócrita
respeitabilidade, estabelecem leis
que eles mesmos não observam.

Neste cenário, "os excluídos
continuam a esperar. Para se poder
apoiar um estilo de vida que exclui
os outros ou mesmo entusiasmar-se
com este ideal egoísta, desenvolveu-
se uma globalização da indiferença.
Quase sem nos dar conta, tornamo-
nos incapazes de nos compadecer ao



ouvir os clamores alheios, já não
choramos à vista do drama dos
outros, nem nos interessamos por
cuidar deles, como se tudo fosse uma
responsabilidade de outrem, que não
nos incumbe" (Francisco, Exort. ap 
Evangelii gaudium, 54). Não
poderemos ser felizes enquanto estas
mãos que semeiam morte não forem
transformadas em instrumentos de
justiça e paz para o mundo inteiro.

10. "Em todas as tuas obras, lembra-
te do teu fim" (Sir 7, 36): tal é a frase
com que Ben-Sirá conclui a sua
reflexão. O texto presta-se a uma
dupla interpretação. A primeira
destaca que precisamos de ter
sempre presente o fim da nossa
existência. A lembrança do nosso
destino comum pode ajudar a
conduzir uma vida sob o signo da
atenção a quem é mais pobre e não
teve as mesmas possibilidades que
nós. Mas existe também uma
segunda interpretação, que evidencia

https://www.vatican.va/content/francesco/pt/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html#N%C3%A3o_a_uma_economia_da_exclus%C3%A3o


principalmente a finalidade, o
objetivo para o qual tende cada um.
É a finalidade da nossa vida que
exige um projeto a realizar e um
caminho a percorrer sem se cansar.
Pois bem! O objetivo de cada ação
nossa só pode ser o amor: tal é o
objetivo para onde caminhamos, e
nada deve distrair-nos dele. Este
amor é partilha, dedicação e serviço,
mas começa pela descoberta de que
primeiro fomos nós amados e
despertados para o amor. Esta
finalidade aparece no momento em
que a criança se cruza com o sorriso
da mãe, sentindo-se amada pelo
próprio fato de existir. De igual modo
um sorriso que partilhamos com o
pobre é fonte de amor e permite
viver na alegria. Possa então a mão
estendida enriquecer-se sempre com
o sorriso de quem não faz pesar a
sua presença nem a ajuda que presta,
mas alegra-se apenas em viver o
estilo dos discípulos de Cristo.



Neste caminho de encontro diário
com os pobres, acompanha-nos a
Mãe de Deus que é, mais do que
qualquer outra, a Mãe dos pobres. A
Virgem Maria conhece de perto as
dificuldades e os sofrimentos de
quantos estão marginalizados,
porque Ela mesma Se viu a dar à luz
o Filho de Deus num estábulo.
Devido à ameaça de Herodes, fugiu,
juntamente com José, seu esposo, e o
Menino Jesus, para outro país e,
durante alguns anos, a Sagrada
Família conheceu a condição de
refugiados. Possa a oração à Mãe dos
pobres acomunar estes seus filhos
prediletos e quantos os servem em
nome de Cristo. E a oração
transforme a mão estendida num
abraço de partilha e reconhecida
fraternidade.

Roma, em São João de Latrão, na
Memória litúrgica de Santo António,
13 de junho de 2020.



Francisco

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/amadureceu-
em-nos-a-exigencia-de-uma-nova-

fraternidade/ (30/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/amadureceu-em-nos-a-exigencia-de-uma-nova-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/amadureceu-em-nos-a-exigencia-de-uma-nova-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/amadureceu-em-nos-a-exigencia-de-uma-nova-fraternidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/amadureceu-em-nos-a-exigencia-de-uma-nova-fraternidade/

	Amadureceu em nós a exigência de uma nova fraternidade

