
opusdei.org

Álvaro del Portillo e
o perdão

Álvaro del Portillo procurou
imitar o exemplo de perdão
transmitido por São Josemaria.
Tanto os seus escritos, como os
testemunhos de quem o
conheceu mostram a sua
vontade de perdoar seguindo o
roteiro de São Josemaria:
“rezar, perdoar, trabalhar,
sorrir”.

14/09/2020

Um homem de paz



Falar do perdão implica referir-se ao
mal como presença perturbadora no
mundo e ao bem como superação do
mal. Mas “hoje você fala com as
pessoas sobre certo e errado e
provavelmente elas vão rir de você”,
diz McCarthy em seu romance Onde
os Velhos Não Tem Vez[1]. A ofensa
coloca a pessoa diante do bem e do
mal. E a sua atitude de perdão ou
ressentimento dirá muito sobre ela.
Nenhuma pessoa que foi ofendida
sorri diante do bem ou do mal.

Ainda não conhecemos em toda a sua
profundidade a vida de Álvaro del
Portillo, embora conheçamos o
suficiente para iniciar algumas
linhas de trabalho. Uma delas
provém de concentrar a atenção na
sua caridade para com o próximo e,
especificamente, no seu amor aos
inimigos. Sobressai então a sua
caridade heroica e como assimilou a
lógica do perdão, fiel a São
Josemaria.



Os que conheceram dom Álvaro o
definem como um homem de paz[2].
Dom Álvaro era um homem de paz e
a irradiava à sua volta, porque amou
heroicamente os outros incluindo os
inimigos; porque, falando de modo
negativo, não levava em conta o mal
e não respondia às ofensas com
ressentimento. A paz que ele vivia
contava com uma gramática própria,
longe da falsa paz que muitas vezes
encontramos.

Muitos concordam também em
indicar, como um dos traços da sua
personalidade, que nele a fortaleza e
a valentia se integravam à paz para
empreender o que era difícil[3]. São
Josemaria queria que os filhos de
Deus fossem “semeadores de paz e de
alegria”[4], sim, mas não
pusilânimes. Dom Álvaro realizou
em sua vida o modelo que São
Josemaria propunha para todos os
cristãos, que é a coerência de todas
as virtudes em unidade de vida.



Temos que apreciar em sua justa
medida o fato de que Dom Álvaro
perdoasse como São Josemaria,
evitando o risco de confundir a
fidelidade com a reprodução
mimética, com a mera imitação
despersonalizada. O que é admirável
é precisamente que viveu a caridade
inspirado em São Josemaria,
encarnando uma proposta nova de
santidade na Igreja.

A autenticidade de Mons. del Portillo,
ao viver a caridade, baseia-se em que
era ele quem a vivia. Como
testemunhava o Cardeal Deskur,
“tudo o que Álvaro havia aprendido
de Josemaria Escrivá era
profundamente seu, parte de si
mesmo, era a sua vida. Ele foi o
melhor exemplo da virtude da
fidelidade”[5]. Poder-se-ia dizer que
quanto maior a fidelidade, mais
autêntica ela é.



Por isso, mais do que indagar em que
se distinguiu de São Josemaria,
tentaremos compreender dois
aspectos muito relevantes. O
primeiro, a sua fidelidade ao carisma
de São Josemaria no modo particular
de viver a caridade com aqueles que
o ofendiam, manifestada no perdão.
O segundo, as suas circunstâncias
vitais, que não foram idênticas às de
São Josemaria.

Da mesma forma que não se
entenderia a vida de São Josemaria
sem aludir ao modo como viveu o
amor aos inimigos, tampouco se
compreenderia a figura de Dom
Álvaro sem conhecer e avaliar a sua
heroicidade nesse mesmo aspecto.
Diante das ofensas, a estrutura da
vida cristã e as forças físicas e
psíquicas recebem maior pressão.
Costuma ser fácil amar a quem nos
ama, mas é difícil e pode parecer um
absurdo amar a quem nos ofende e



enfrentar serenamente os danos
causados.

Convém esclarecer que o amor aos
inimigos não se reduz a reprimir a
reação natural da vingança, o que em
muitas situações pode já ser muito.
“O perdão na sua forma mais
autêntica e elevada, é um ato de
amor gratuito”[6], que pede querer
um bem para o ofensor: “amar o
inimigo”[7]. Os estudiosos de
psicologia afirmaram durante longo
tempo que o perdão consistia
fundamentalmente numa ação
negativa. Há alguns anos os autores
acrescentam também a necessidade
da benevolência, de uma conduta
positiva do ofendido, para que se dê
o verdadeiro perdão[8], e assim
convergem a dimensão psicológica e
a mensagem evangélica de amar os
inimigos.

O perdão como lembrança
transformadora



Às vezes há resistência em lembrar-
se das ofensas pelo temor de que a
recordação reabra o que parecia
enfim esquecido. Tal temor pode ser
justificado numa época como a nossa
de esquecimentos dolosos e
recordações vingativas. No entanto,
nem o perdão deve ser identificado
com o esquecimento, nem a
recordação, com a vingança.

No contexto que estamos
considerando, recorda-se a ofensa
para medir a ação de Deus no
ofendido, a sua estatura moral e a
sua capacidade de transformar o
conflito, do mesmo modo que para
falar de um mártir é preciso referir-
se ao fato histórico do martírio, não
para sublinhar o mal cometido ou
culpar os seus autores, e sim para
examinar o potencial de superação
do mal que teve o perdão que foi
concedido. Do ponto de vista do
perdão são as pessoas que



interessam: o ofendido, o ofensor e a
relação inerente entre eles.

Este é o contexto e o objetivo da
lembrança. O perdão desvia a
atenção da ofensa e a redireciona à
decisão transformadora tomada pelo
ofendido, à fonte dessa ação e
também ao ofensor, descobrindo
soluções inéditas de reconciliação.

Por esses motivos centraremos o
nosso estudo nas respostas às
ofensas, que mencionaremos
concisamente sem detalhes. Em
primeiro lugar, estabeleceremos uma
breve cronologia da vida de Dom
Álvaro. Abordaremos depois a
conaturalidade do perdão, o modo
prático de perdoar ensinado por São
Josemaria, a integração da caridade
com o próximo no governo e,
finalmente, ofereceremos uma
conclusão. O propósito é propor um
tema e reflexões que forçosamente
devem ser provisórias.



Relatos de amor e perdão

Retrocedendo à infância, um
paralelismo percorre a vida de São
Josemaria e a de Dom Álvaro. As
duas famílias empobreceram. No
caso de dom Álvaro, foi a revolução
mexicana de princípios do século XX
que se apropriou das propriedades e
negócios da família da sua mãe e
implicou a saída do país e a mudança
para a Espanha. Nos dois
acontecimentos vemos famílias
cristãs que perdoam e que, de forma
coerente com o perdão concedido,
não transmitem o rancor aos filhos.
Álvaro aprendeu dos seus pais a
perdoar e a não guardar
ressentimento dessa nação que amou
durante toda a sua vida[9].

Em 1934, quando tinha 19 anos e
ainda não conhecia São Josemaria,
foi brutalmente atingido na cabeça
com uma chave inglesa, no ambiente
violento da Espanha daquela época,



depois de ter dado aula de catequese
numa paróquia de Vallecas[10], em
Madri. Conseguiu fugir pelo metrô,
que estava fechando as portas
exatamente quando Álvaro entrou e
os seus agressores ficaram fora.
Como ele mesmo dizia, “por isso,
talvez, não me mataram”[11]. A
notícia da agressão foi publicada
pelos principais jornais de Madri.
Sua irmã Pilar conta que Álvaro
suportou a longa convalescença com
“santa resignação”[12].

Dois anos depois, em 1936, começou
a Guerra Civil Espanhola durante a
qual, junto com tantas outras
pessoas, passou anos de sofrimento.
Devido a suas convicções cristãs, foi
fugitivo e desertor; durante meses foi
de um alojamento a outro, em casas
particulares ou procurando refúgio
em instituições consulares da
Finlândia, México e Honduras.
Esteve preso no cárcere de San
Antón, do qual levavam diariamente



pessoas para serem executadas e
onde sofreu torturas e humilhações.
Não pôde sair da Legação de
Honduras, na qual permaneceu
refugiado durante quinze meses,
para ver pela última vez seu pai
agonizante, pois arriscaria a sua
própria vida[13]. “A dureza da
guerra civil acelerou o processo de
amadurecimento espiritual do Servo
de Deus, que aprendeu a perdoar de
coração, e recordava aos outros o
dever de perdoar ‘tudo a todos’”[14].
Raríssimas vezes referiu-se durante a
sua vida aos sofrimentos daquela
época. Certa vez, em uma reunião
com sacerdotes, nas Filipinas em
1987, aproveitou para recordar o
dever de perdoar: “Era um ódio
incrível à religião. Mas é preciso
saber perdoar”[15].

Depois da guerra civil, vemo-lo
sempre ao lado de São Josemaria. Os
anos quarenta do século passado
foram os das calúnias mais



intensas[16] contra a pessoa de São
Josemaria e contra o Opus Dei. As
calúnias continuaram praticamente
durante toda a vida do fundador, ao
mesmo tempo em que se dava a
expansão apostólica da Obra por
todo o mundo. Dom Álvaro sofria
junto de São Josemaria como seu
colaborador mais próximo e, a partir
de 1944, também como seu
confessor. Nunca saberemos até que
ponto Álvaro del Portillo sustentou o
fundador nesta singular travessia do
deserto. “Naquela época, a situação
ganhou em pouco tempo dimensões
tão grandes que São Josemaria
perguntava frequentemente a
Álvaro: De onde nos insultarão
amanhã?”[17]. Como afirmava São
Josemaria, dom Álvaro havia
recebido muitas vezes os golpes
destinados ao fundador[18].
Permaneceu sempre ao seu lado e
nunca o deixou sozinho. Como indica
Medina “esta época pôs em evidência
mais uma vez alguns traços de



Álvaro, como o seu amor à verdade,
a lealdade para com o fundador, a
valentia e a fortaleza diante das
adversidades, a serenidade e a paz
interior, a prudência e a capacidade
de perdoar”[19].

Dom Álvaro foi, portanto,
testemunha das ofensas infligidas
desde 1935 até 1975 e das reações do
fundador diante delas: como havia
perdoado na prática e como era o seu
olhar para o ofensor. E também da
sua crescente união com Deus
através da purificação passiva.
Presenciou um estilo de perdão
sobrenatural, completo, discreto e
sem sentir-se vítima. Os casos foram
tantos e o modelo de comportamento
tão nítido que dom Álvaro saberia
anos depois o que tinha que fazer.
Além disso, no núcleo do espírito do
Opus Dei que devia transmitir às
gerações seguintes, encontra-se
igualmente a capacidade de conviver



com todos, compreender, desculpar e
perdoar[20].

Em 1975, dom Álvaro foi eleito
primeiro sucessor de São Josemaria à
frente do Opus Dei. Desde então, a
fidelidade ao espírito da Obra e à sua
conservação e defesa converteram-se
em uma missão para toda a vida. É a
isso que se deve recorrer para
compreender e interpretar as suas
decisões.

A década de 1980 foi intensa e as
dificuldades foram vindo uma após a
outra praticamente até a data do seu
falecimento. Como prelado,
enfrentou fatos ofensivos
relacionados à configuração jurídica
do Opus Dei antes e depois de 1982; e
ainda, sobretudo entre 1979 e 1983, o
grupo terrorista ETA iniciou uma
série de atentados dirigidos a
atividades do Opus Dei na
Espanha[21]. Nos começos dos anos
oitenta, surgiram episódios



caluniosos de longa duração que
dificultaram o trabalho apostólico
em alguns países como a Alemanha
(1983), Áustria (1983) e Suíça (1984),
Itália (1986); Espanha e Holanda,
também durante os anos oitenta.
Finalmente, a campanha, de
repercussões na mídia internacional,
contra a beatificação do fundador
antes de 1992[22].

Olhando para trás, o Cardeal Cheli
dizia em 1994: “Nestes quase
quarenta anos vi Mons. del Portillo
enfrentar provas que teriam abalado
qualquer outro; o Senhor permitiu
frequentemente que o Opus Dei fosse
objeto de calúnias, de suspeitas
injustas e, às vezes de manobras
malvadas. Ele havia aprendido de
Josemaria Escrivá a perdoar, a cobrir
a injustiça com a caridade. Abraçava
a Cruz, perdoava, calava e
continuava servindo, trabalhando.
Isto, para mim, é heroísmo”[23].



Destaca-se repetidamente, nos
testemunhos sobre dom Álvaro ou
em suas próprias palavras, a singular
simbiose de caridade e fortaleza, que
chegou a configurar uma marca de
sua personalidade.

A conaturalidade do perdão ou o
“perdão fácil”

O filósofo Paul Ricoeur intitula um
dos capítulos do seu livro A memória,
a história, o esquecimento de “O
perdãodifícil”[24]. O texto é uma
reflexão sobre o perdão e se refere a
ele dizendo que não é “nem fácil,
nem impossível”[25]. Ricoeur
considera o que é patente para todos:
perdoar é difícil. Tanto que
percebemos uma cumplicidade
espontânea entre muitos cristãos: o
perdão é admirável, mas não poderia
ser exigido em algumas
circunstâncias. A caridade tornou-se
confortável e adapta o ethos
evangélico do amor aos inimigos,



diminuindo-o, restringindo o
desenvolvimento da caridade até as
consequências interpessoais e
sociais. Diante da presença do mal, e
mais ainda quando nos afeta
pessoalmente, tendemos a deixar-nos
superar por ele.

Perdoar é difícil porque, como indica
também Ricoeur, “é essencialmente
num sentimento que se dá a
experiência da falta”[26]. A ofensa
atinge primeiro a esfera emocional e
esta funciona como uma caixa de
ressonância no espírito que pode
sentir-se incapaz de tomar a decisão
de perdoar.

Por seu lado, Álvaro del Portillo
escrevia em 1982, a respeito de uma
campanha caluniosa na época da
configuração jurídica do Opus Dei:
“aprendemos a amar a aqueles que
[...] não entendiam ou não queriam
entender o nosso caminho.



Aprendemos a ter paciência e
aprendemos o perdão fácil”[27].

Era um modo paradoxal de expressar
que ele tinha aprendido a tornar fácil
o que é difícil. Há uma aprendizagem
do “perdão fácil”. Vêm aqui à
memória as conhecidas palavras de
São Josemaria: “Não precisei
aprender a perdoar, porque o Senhor
me ensinou a amar”[28]. Ele dizia
também em 1974 que “um homem
que sabe perdoar tem algo de divino
em seu caráter, porque só Deus nos
ensinou a perdoar assim”[29].
Aprender a amar e saber perdoar são
sinais de Deus nas pessoas.

Da aprendizagem do perdão
emergem duas considerações: a
primeira, que o motor do perdão é o
amor e a segunda, que é preciso
aprender a articulá-lo. Embora se
possa outorgar instantaneamente, o
perdão não é um ato invertebrado. A
aprendizagem indica que uma coisa



é perdoar e outra é que a decisão
tomada envolva toda a pessoa
(inteligência, vontade e esfera
afetiva) e mantenha a decisão ao
longo do tempo. O Evangelho traz
esse significado dizendo que é
preciso perdoar “de coração”[30] e a
sabedoria cristã descreveu a
totalidade como “perdoar de todo
coração”.

No que se refere ao amor, quanto
mais se ama, mais fácil é perdoar.
Neste sentido, a dificuldade de
perdoar não depende só da
gravidade da ofensa, mas em grande
medida da capacidade de amar do
ofendido. Ser capaz de perdoar é um
dom de Deus (“o Senhor me ensinou
a amar”) e fruto da correspondência
da pessoa.

Para analisar a estrutura íntima do
processo que leva ao perdão, a
teóloga alemã Jutta Burggraf, refere-
se aos “atos eminentemente



livres”[31], que seriam os que são
decididos e realizados em situações
de especial resistência. A mesma
autora indica que “aqui se vê
claramente que o perdão, embora
ligado a experiências afetivas, não é
um sentimento. É um ato da vontade
que não corresponde ao nosso estado
psíquico. Podemos perdoar
chorando. Quando uma pessoa
realiza o ato de perdoar com
liberdade, muitas vezes, o sofrimento
perde a sua amargura e pode
desaparecer, com o tempo”[32].

O ato fluirá com mais facilidade se há
amor; e a sua repetição outorga
conaturalidade. A facilidade de
perdoar revela igualmente a
transformação da pessoa pela
caridade e esta conforma o lugar
mais profundo, onde as decisões são
tomadas[33]. Como dizia Francisco
Ponz, ao relatar um episódio da vida
de dom Álvaro durante a Guerra
Civil, “viviam as virtudes cristãs com



simplicidade, sem ostentação
humana, como algo que a graça
divina tinha feito conatural”[34].

É o amor que pode levar uma pessoa
a percorrer processo do perdão em
um segundo, com pleno
conhecimento e advertência do seu
alcance. A conaturalidade não
impede a consciência da ofensa, do
dano e das suas consequências, às
vezes irreparáveis. Perdoar também
não é renunciar à justiça nem à
verdade. Perdoar é um ato de
confiança em Deus e é assumir o
risco da falta de correspondência por
parte do ofensor.

O perdão que a caridade outorga tem
relação com aquele “perdoa-lhes
porque não sabem o que fazem”[35],
que poderia ser traduzido por “eu sei
bem o que faço ao perdoar, você não
sabe o que faz ao ofender”. Como
escreveu dom Álvaro em uma carta
por ocasião de um atentado



terrorista no santuário de
Torreciudad em 1979: “Senhor,
perdoa-lhes porque não sabem o que
fazem! Parece que sabem sim,
porque atuaram com perfídia
diabólica: colocaram a bomba de
modo que os confessionários
ficassem destruídos. Incomodam-nos
as ‘pegadas de Jesus’, como diria
nosso Padre. [...] Parece que sabem,
mas não sabem, porque o ódio os
impede de conhecer a barbárie em
que caíram: e lhes perdoamos de
todo coração [...]”[36]. É hora de
desterrar o tópico de que quem
perdoa como um cristão não sabe o
que faz. É hora de separar
semanticamente o perdão da
fraqueza.

Que a fonte do perdão é o amor,
mostra-o na atualidade o testemunho
de pessoas que, muitas vezes com
uma fé simples perdoam com a
referência tão fácil de expressar
como radical de conteúdo do “amor



aos inimigos”[37]: somos cristãos,
devemos perdoar[38]. A este aspecto
pode-se aplicar também o que
recorda o Papa Francisco na Evangeli
Gaudium: “A presença do Espírito
confere aos cristãos uma certa
conaturalidade com as realidades
divinas e uma sabedoria que lhes
permite captá-las intuitivamente,
embora não possuam os meios
adequados para expressá-las com
precisão”[39].

Em 1982, quando Álvaro del Portillo
se refere ao “perdão fácil”, haviam
transcorrido quase 50 anos desde
aquele dia de fevereiro de 1934,
quando tentaram acabar com ele em
Vallecas. Esforçou-se sempre por
perdoar. Para ele, o perdão tornou-se
tão natural e próprio, que a paz e a
serenidade diante das contradições
ficava evidente em seu corpo e em
seu sorriso.



O perdão vertebrado: O roteiro de
São Josemaria

O fundador do Opus Dei recordou
muitas vezes que é preciso “aprender
a fazer o bem”[40]. Álvaro del
Portillo procurou ajustar-se sempre
ao perdão transmitido diretamente
por São Josemaria, até interiorizá-lo.
Tanto os escritos de dom Álvaro,
como os testemunhos de terceiros em
épocas diferentes, mostram a sua
vontade invariável de perdoar
seguindo o roteiro traçado por São
Josemaria e formulado com algumas
variantes: “rezar, perdoar e
trabalhar”. Outras vezes: “rezar,
perdoar, trabalhar, sorrir”. Também:
“calar”. E como consequência de tais
atitudes, a união com Deus, a
serenidade e a paz[41].

O perdão outorgado por São
Josemaria harmoniza os níveis
teológico e psicológico. As pautas
nasciam, sobretudo, da caridade com



Deus. Depois, da sua experiência de
perdão e do conhecimento da
psicologia humana. Em particular,
pela forma como o delito age sobre a
pessoa ofendida e das medidas que
devem ser adotadas, não só para
minimizar os seus efeitos, mas para
reverter a ofensa em uma
oportunidade de amar a cruz. São
Josemaria oferece um caminho para
materializar a ação da caridade com
o próximo que me ofendeu aqui e
agora.

A primeira coisa que dom Álvaro
fazia era pensar como o fundador
teria atuado. Por exemplo, eis como
respondia a uma carta de apoio que
o Cardeal Ratzinger lhe tinha
enviado em 1986 por ocasião das
dificuldades padecidas na Itália: “[...]
Basta-nos seguir o exemplo do nosso
queridíssimo fundador diante das
calúnias: embora lhe doessem por
causa da ofensa a Deus e do dano
causado às almas, perdoava de todo



coração, rezava pelos caluniadores,
sorria e continuava trabalhando
infatigavelmente para cumprir a
vontade de Deus. Nós também nos
esforçamos para atuar deste modo
[...]”[42].

Ou em uma carta ao vigário do Opus
Dei na Espanha em 1980, poucos dias
depois de receber a notícia de um
atentado com bomba na
Universidade de Navarra: “A
primeira reação que me veio
espontaneamente ao coração e à
cabeça [...] foi pensar como teria
reagido nosso queridíssimo Padre
diante desse ataque [...]. Não
demorei nenhum segundo para
recordar o que ele viveu sempre em
grau heroico: amar a todos, também
aos que se consideram inimigos da
Obra de Deus; perdoar, de todo o
coração, lembrando-nos da paciência
de que Deus Nosso Senhor tem
conosco, com cada um de nós; e,
imediatamente, rezar pelos que



cometem estas violências, para que o
Senhor ilumine as suas almas e eles
retifiquem os seus descaminhos”[43].

Chama a atenção o fato de dom
Álvaro sublinhar o perdão desde o
primeiro momento, como lhe tinha
aconselhado São Josemaria: “O Padre
ensinava a perdoar a todos e
logo”[44]. Devemos não dar só uns
passos, mas fazê-lo logo:
“imediatamente – antes de mais nada
– procurei desagravar o Senhor por
este gesto louco [...] e, depois destes
primeiros pensamentos, ou
simultaneamente, outros, bem fortes
vieram-me à cabeça e ao coração:
Senhor, perdoa-os [...]!”[45]

A prontidão em chegar à “atitude de
perdão”[46] evita que a gama de
emoções negativas ganhem terreno,
enfraqueçam o autodomínio e
cheguem a impossibilitar o perdão. A
decisão de perdoar desde o primeiro
momento, e depois mantida, atua



como um muro de contenção
fechando a passagem ao aluvião
emocional. Perdoar desde o primeiro
momento é difícil porque é
imediatamente depois da ofensa que
a sensibilidade mostra os seus efeitos
com mais intensidade.

Inclusive perdoando assim acontece
que, como o mar na ressaca, os
sentimentos negativos voltam
repetidas vezes. A ofensa contém um
alto potencial de retorno: por
exemplo, quando vemos ou ouvimos
falar da pessoa que nos ofendeu, ou
outro estímulo recorda a ofensa.

Por isso é preciso prestar atenção
para outro aspecto ao qual Álvaro del
Portilllo se refere frequentemente,
que é, “perdoar de todo coração”,
“perdoar e perdoar de todo coração”.
O perdão circula normalmente em
duas velocidades. A primeira seria a
decisão de perdoar e a segunda, a
reafirmação na decisão tomada,



enquanto se padece a dor no
transcorrer do tempo. A segunda
corre mais lentamente porque nem
sempre controlamos a sensibilidade
que, não sem resistência, deve ceder
à “tomada de posição” inicial. O que
as pautas do perdão descobrem é a
corrida de obstáculos que quem
quiser perdoar verdadeiramente
encontrará.

O perdão fundamentado na caridade,
embora não evite o sofrimento, voa
mais alto do que estas considerações,
assumindo-as. O fim de quem perdoa
é a identificação com a vontade
divina, que ajuda a “perdoar, e
perdoar de todo coração”. A presença
do perdão como união com Deus
envolve o tom sobrenatural dos
escritos de Mons. del Portillo. Numa
carta na qual respondia à viúva de
uma pessoa recém assassinada por
um grupo terrorista, que já havia
perdoado; depois de dizer que “a sua
carta, cheia de sentido sobrenatural,



deu-me um grande consolo”, dizia-
lhes: “peço além disso ao Senhor –
pela intercessão de nosso Padre – que
conservem a paz e a serenidade, que
os ajude a amar a sua Vontade
santíssima sem simplesmente
conformar-se em aceitá-la, e que os
encha de suas graças porque, como
bons filhos seus, devem
perdoar”[47].

Governo e perdão

No que se refere aos anos em que
Álvaro del Portillo foi prelado do
Opus Dei, deter-nos-emos em alguns
momentos do seu governo que
refletem as diferentes maneiras de
expressar a caridade em diálogo com
a prudência, a fortaleza, a justiça, a
verdade ou o exercício da
paternidade.

A radicalidade do mandato de amar
os inimigos poderia levar ao
equívoco de que o perdão implica
renúncia à justiça e à verdade. Não



há dúvida de que algumas vezes o
perdão implica isso. No entanto,
outras vezes não, e é então que
muitas vezes se avalia se o perdão
outorgado é verdadeiro,
principalmente se dessa atuação
pessoal derivam efeitos para outras
pessoas ou instituições. A
compenetração da caridade e da
fortaleza em dom Álvaro revela-se
também na ação dirigida a pedir
justiça ou a esclarecer a verdade.

Procurar a verdade e a justiça por
rancor não é a mesma coisa que
procurá-las por caridade. O rancor
oferece a possibilidade de que a
justiça degenere em vingança e no
surgimento de novas ofensas. A
justiça estimulada pelo perdão
alcança melhor o seu próprio fim.
Por sua vez, a procura da verdade
poderia degenerar no acúmulo de
motivos que tornem válido o próprio
ressentimento, em vez da lembrança
já transformada pelo amor à qual



agora, ao conhecer toda a verdade,
acrescentam-se novas revelações. É
difícil permanecer na caridade e na
serenidade durante a busca da
justiça e da verdade, porque se
revive o passado ofensivo e seus
efeitos.

Por outro lado, as medidas a adotar
diante de uma ofensa não são
sempre idênticas. É próprio da
caridade equilibrar a intensidade da
participação das outras virtudes,
conformando a atuação final
segundo as circunstâncias. Como
indicam Burkhart e López, “a
caridade com essas pessoas [os
ofensores] pode exigir às vezes
empregar os meios para impedir que
façam o mal, mas outras vezes pode
levar a não impedi-lo”[48].

Assim, no caso dos ataques pessoais,
São Josemaria não respondia, mas
sim o fazia quando se tratava da
Obra ou de filhas ou filhos seus, e



dom Álvaro procurava atuar da
mesma forma[49].

Com relação à Obra, conserva-se uma
boa quantidade de testemunhos que
referem entrevistas de dom Álvaro
cujo objetivo era explicar a Obra,
desfazer mal-entendidos ou mostrar
a verdade diante de falsidades. A
origem desses encontros era muitas
vezes uma calúnia que chegava a
seus ouvidos ou aos de São
Josemaria. Às vezes conseguia-se
desfazer o mal-entendido ou a
calúnia e outras vezes não, mas
cumpria-se assim um dever de
justiça. Não foi pouco o tempo e o
esforço investidos por dom Álvaro
nessa tarefa ao longo da sua vida. A
sua caridade e simplicidade, junto da
coerência ao defender a verdade[50],
transformaram muitas relações em
amizade para toda vida[51].

Na mesma linha de amor à verdade e
de fortaleza encontra-se a



interpelação no Parlamento italiano
de três deputados que pretendiam
aplicar ao Opus Dei a legislação das
seitas. “Mesmo quando o eco da
polêmica se extinguiu, o Servo de
Deus insistiu diante das autoridades
civis italianas para que a verdade
fosse proclamada publicamente”[52].
E assim aconteceu. Quando a
verdade sobre a Obra estava em jogo,
ele enfrentava qualquer obstáculo e
chegava até onde fosse necessário
para que a verdade fosse
proclamada[53].

Por outro lado, em outras
circunstâncias, depois de uma
campanha difamatória da cadeia de
televisão alemã WDR em 1983, em
que em uma série de programas
“qualificou-se o Opus Dei de seita
religiosa e sociedade secreta de
grande periculosidade social [...], o
Opus Dei foi aos tribunais civis
contra os autores daquelas
gravíssimas calúnias. [...] Os



tribunais aceitaram a queixa
declarando que as ações da WDR
constituíam uma grave lesão dos
direitos fundamentais da
pessoa”[54].

Ao mesmo tempo que estes episódios,
dom Álvaro ajudava seus filhos a
manter um grande sentido
sobrenatural e a perdoar. Pedia-o nas
cartas que lhes enviava ou nos
encontros que mantinha com eles.
Exigia caridade heroica e punha-se
na pele de quem sofria e de suas
necessidades.

Dom Álvaro, como um bom pai,
acompanhava os seus filhos e lhes
transmitia paz e serenidade. Como
indicação de conduta prática, viveu e
ensinou o que tinha aprendido de
São Josemaria: que os fiéis da Obra
não falassem entre si das ofensas,
para evitar até mesmo a ocasião de
faltar à caridade contra os ofensores
e não desperdiçar energia que



deveria ser dirigida à
evangelização[55].

Impulsionava a continuar com o
trabalho apostólico sem se deixar
abater pelas contrariedades. Por
exemplo, escrevia a seus filhos da
Alemanha depois da publicação de
um livro calunioso: “Semeiem
incansavelmente a paz e o amor de
Cristo em tantos corações que estão
esperando uma voz que os estimule.
Sejam indomáveis. Não se deixem
intimidar por essa vozes
farisaicas”[56]. Procurava
igualmente acompanhá-los
fisicamente. “Mons. del Portillo
acompanhou de perto os seus filhos
alemães naqueles momentos, indo
vê-los com frequência e animando-os
a ter confiança em Deus e a não se
deixar atemorizar [...]”[57]. “Durante
aqueles anos de dificuldades fez
quinze viagens a Áustria” e “entre
1987 e 1993 foi à Suíça quarenta e
sete vezes”[58].



As suas chamadas à paz, apoiadas na
confiança em Deus, são também
abundantes. Numa tentativa de
transmitir serenidade àqueles que
ele pensava que podiam precisar,
escrevia em 1980 a Florencio
Sánchez Bella, quando recebeu a
notícia do atentado terrorista à
Universidade de Navarra, antes
citado: “Fiquei com muita paz, e foi
esta noite em que melhor dormi
desde que cheguei a Londres.
Portanto, filhas e filhos, muita
paz!”[59].

Testemunha de perdão em um
mundo conflituoso: a fraternidade
criadora

Comove reler um testemunho sobre
dom Álvaro do início dos anos trinta:
“Tenho gravada na memória a
imagem do Álvaro, com um daqueles
pobres meninos no colo, pelas ruas
de Madri, a caminho do Asilo”[60].
Tratava-se de vários irmãos



pequenos que Álvaro e um amigo
haviam encontrado abandonados
nuns barracos, pois os pais tinham
sido detidos pela polícia. Como dizia
dom Álvaro, “o contato com a
miséria humana produz um choque,
o que me preparou para o momento
em que me apresentaram o nosso
Padre”[61].

O perdão e a misericórdia são
parentes próximos. Dom Álvaro,
assim como São Josemaria, outro
paralelismo entre eles, tiveram como
escola de misericórdia a pobreza
extrema de grandes áreas de Madri.
Deus preparava Álvaro para o futuro,
dando-lhe um coração capaz de
amar, de compreender e de perdoar.
Dos numerosos testemunhos
recolhidos da sua vida, pode-se ver a
resposta de caridade heroica, que
deu em todo momento, não sem
esforço.



O Opus Dei recebeu do fundador e de
Álvaro, em sua fidelidade a São
Josemaria ao viver a caridade com o
próximo que ofende, um legado
transcendental. Trata-se de uma
herança da qual sempre se pode
tomar maior consciência, para
conservá-la e transmiti-la tal e como
foi recebida e que garante também a
unidade da Prelazia.

Resumindo as suas atitudes, o
caminho depois da ofensa seria:
sentir dor pela ofensa a Deus, pensar
em tudo que Deus perdoa a cada um,
perdoar desde o primeiro instante,
perdoar de todo coração, rezar pelo
ofensor, calar, trabalhar, sorrir (não
perder a alegria), serenidade e paz.
Mesmo com essas atitudes,
considerar que é preciso pedir justiça
e verdade.

Este modo concreto de perdoar
poderia servir para toda mulher e
todo homem, especialmente para os



cristãos da Igreja de hoje. “Cristo não
redime somente a pessoa individual,
mas também as relações sociais entre
os homens”[62]. Os cristãos devem
sair do solilóquio da culpa para
entrar no diálogo do perdão. O
cristão não é um ingênuo que pensa
que por perdoar as ofensas, estas vão
desaparecer do mundo, nem sequer
da sua pequena galáxia de relações.
Mas sabe que o perdão, como forma
de amor, acrescenta sempre um
registro intangível e inesperado.

O desenvolvimento da caridade
chega sempre mais longe do que
qualquer recurso humano idealizado
para resolver conflitos, como a
negociação ou os equilíbrios de força,
meios que muitas vezes será preciso
promover. Se não há perdão, a rota e
o destino já estão marcados. O
“mandamento novo” diz respeito não
só à relação em si, mas também a
modos novos e práticos de
transformar os conflitos onde



parecia não haver solução. Se
permitirmos que a caridade
desenvolva todo o seu potencial,
então “o Espírito Santo possui uma
inventiva infinita, própria de uma
mente divina, que se ocupa de
desatar os nós dos acontecimentos
humanos, inclusive os mais
impenetráveis”[63]. É a fraternidade
criadora.

O Papa Francisco indica, entre as
propostas para a nova evangelização
“desenvolver um novo discurso da
credibilidade”[64]. Parte do
”discurso” inclui a promoção de um
novo circuito de valores entre as
pessoas, de forma que o amor entre
os cristãos continue sendo um sinal
reconhecível da sua identidade.

O exemplo de perdão de Álvaro del
Portillo será muito útil para
recuperar o perfil hoje deformado,
de um ato inspirado pelo amor, não
determinado por um sentimento



nem associado à debilidade nem ao
temor. No perdão assim outorgado, a
caridade estabelece a medida da
verdade e da justiça. O perdão cobre
também o trecho que a verdade e a
justiça deveriam percorrer quando
não são possíveis. O perdão é então o
nivelador final.

- ESC – Edizioni Santa Croce

Comunicação apresentada por Jaime
Cárdenas no Congresso por ocasião
do Centenário de Álvaro del Portillo,
na Pontifícia Universidade da Santa
Cruz (12-14 de março de 2014).

[1] C. MCCARTHY, Onde os Velhos Não
Tem Vez, Ed Objetivo, Rio de Janeiro,
2006.

[2] “[...] As impressões que conservo
daquelas e de outras ocasiões de
contato com dom Álvaro são as de



uma pessoa [...] muito serena e
inteiramente pacífica”, Perfil
Cronológico-Espiritual do Servo de
Deus Mons, Álvaro del Portillo, Bispo
Prelado do Opus Dei (1914-1994),
Postulação da Causa, Roma, 2002,
Carta do Cardeal Cassidy a Mons.
Javier Echevarría, p. 156. Cfr.
também, na p. 68, a mesma ideia em
relação à época das calúnias nos
anos quarenta do século XX na
Espanha.

[3] “A fortaleza de Mons. Álvaro del
Portillo [...] era uma das
características principais de sua
personalidade”, Perfil Cronológico-
Espiritual, p. 233. “Dom Álvaro foi,
desde jovem, um homem valente”, J.
ORLANDIS, Mis recuerdos, Primeros
tiempos del Opus Dei en Roma, Rialp,
Madri, 2005, p.44.

[4] SÃO JOSEMARIA, Sulco, n. 59, 
www.escrivaobras.org (consultada
em 31/08/2020).

https://www.escrivaobras.org


[5] Perfil Cronológico-Espiritual,
testemunho do Cardeal Deskur, pp.
233-234.

[6] São João Paulo II, Mensagem para
a celebração da XXX Jornada
Mundial da Paz, 1/01/1997, Oferece o
perdão, recebe a paz, 
www.vatican.va (consultada em
31/08/2020).

[7] Mt 5, 44.

[8] Cfr. M. E. MCCULLOUGH, &
A.D.COHEN, Writing about the
personal benefits of a transgression
facilitates forgiveness, “Journal of
Consulting and clinical Psychology”,
74 (2006), 2887-897, Agradeço a
contribuição de Patricia Díez
Deustua, Psicóloga Clínica e
Terapeuta Familiar (Universidade
Internacional de Catalunha).

[9] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, Un hombre fiel, Rialp, Madri,
2012, pp. 33-34.

https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/messages/peace/documents/hf_jp-ii_mes_08121996_xxx-world-day-for-peace.html
https://www.vatican.va


[10] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 78-80.

[11] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 78-80.

[12] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp.78-80.

[13] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 107-173, para uma
panorâmica da vida de Álvaro del
Portillo durante a Guerra Civil
Espanhola.

[14] Perfil Cronológico-Espiritual, p.
48. “Ao terminara a Guerra Civil,
Álvaro seguiu o exemplo dado por
São Josemaria: perdoar e esquecer,
rezar pelos de um lado e pelos do
outro, contribuir para o bem comum
com o seu trabalho pessoal”, J.
MEDINA, Álvaro del Portillo, p. 180.

[15] Perfil Cronológico-Espiritual, p.
48.



[16] Para um relato desta época, cfr.
A. VÁZQUEZ DE PRADA, O Fundador
do Opus Dei, Vol. II, Quadrante, São
Paulo, 2004, pp. 485-498. No que se
refere a dom Álvaro neste período,
cfr. J. MEDINA Álvaro del Portillo, pp.
203-209.

[17] Perfil Cronológico-Espiritual, p.
68.

[18] “Álvaro é um modelo, e o meu
filho que mais trabalhou e mais
sofreu pela Obra”, Perfil Cronológico-
Espiritual, p. 231. Palavras de São
Josemaria.

[19] J. MEDINA, Álvaro del Portillo, p.
205.

[20] Cfr. J. CÁRDENAS, São Josemaria,
mestre de perdão, em “Romana”, n.
52, Roma, 2011, p. 186-187.

[21] A organização terrorista ETA
(Euskadi y LIbertad), socialista e
separatista, surge em 1958 no País

https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/


Basco, Espanha, e conta com uma
longa história de violência.

[22] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 573-579, para uma visão
de conjunto das dificuldades dos
anos oitenta do século passado.

[23] Perfil Cronológico-Espiritual,
testemunho do Cardeal Cheli, p. 233.

[24] P. RICOEUR, A memória, a
história, o esquecimento, Editora
Unicamp, Campinas, 2007.

[25] P. RICOEUR, A memória, p. 465.

[26] P. RICOEUR, A memória, p. 467

[27] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
“Carta 28/11/1982”, n. 18, p. 505.

[28] SÃO JOSEMARIA, Sulco, n. 804, 
www.escrivaworks.org.br/
(consultada em 31/08/2020).

[29] Palavras de São Josemaria
tomadas de “Apuntes de la

https://www.escrivaworks.org.br/


predicación, 18-V-1974”, citadas em
E.BURKHART-J. LÓPEZ, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria, Vol. II, Rialp,
Madri, 2011, p. 334.

[30] Mt 18, 35. “[...] O coração é
considerado como resumo e a fonte,
a expressão e o fundo último dos
pensamentos, das palavras, das
ações” SÃO JOSEMARIA,É Cristo que
passa, n. 164, https://
www.escrivaworks.org.br/
(consultada em 15-XII-2013).

[31] J. BURGGRAF, El arte de
perdonar, artigo publicadoem
“Diálogos Almundí”, 6-VI-2004.

[32] J. BURGGRAF, El arte de
perdonar, artigo publicado em
Diálogos Almudí, 6-VI-2004.

[33] “A caridade, infundida por Deus
na alma, transforma a partir de
dentro a inteligência e a vontade”,
SÃO JOSEMARIA, Es Cristo que passa,

https://www.escrivaworks.org.br/
https://www.escrivaworks.org.br/


edição crítico-histórica preparada
por Antonio ARANDA, Rialp, Madri,
2013, p. 442. Cfr. também o
comentário da edição crítica.

[34] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
testemunho de Francisco Ponz, nota
118, p. 137.

[35] Lc 23, 34.

[36] A. DEL PORTILLO, Carta a
Florencio Sánchez-Bella, Vigário do
Opus Dei na Espanha, Roma,
1-07-1979, por ocasião do atentado de
ETA ao Santuário de Torreciudad
(Espanha) em 26-VI-1979, Arquivo
Geral da Prelazia (AGP). Cfr. também
J.MEDINA, Álvaro del Portillo, p. 448.

[37] Mt 5, 44.

[38] “Há testemunhos comoventes
dos fiéis da África, testemunhos
concretos de sofrimentos e
reconciliação nas tragédias da
história recente do continente”,



BENTO XVI, Africae Munus, n. 20. Cfr.
também a Message des Évêques de
Centrafique aux fidèles chrétiens,
aux hommes et aux femmes de
bonne volonté, 08-01-2014, em 
www.journaldebangui.com
(consultada em 15/01/2014).

[39] FRANCISCO, Evangelii Gaudium,
24-11-2013, n. 119, www.vatican.va
(consultada em 1/09/2020).

[40] Is 1, 17. São Josemaria utilizou
frequentemente esta citação em sua
pregação, por exemplo em Amigos de
Deus, n. 91, www.escrivaobras.org
(consultada em 1/09/2020).

[41] Sobre o perdão em São
Josemaria, cfr. J. CÁRDENAS, São
Josemaria Escrivá, Mestre de Perdão.

[42] J. MEDINA, Álvaro del Portillo, p.
580.

[43] A. DEL PORTILLO, Carta a
Florencio Sánchez Bella, Vigário do

https://www.journaldebangui.com
https://www.vatican.va
https://www.escrivaobras.org
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/
https://opusdei.org/pt-br/article/o-perdao-em-sao-josemaria-escriva/


Opus Dei na Espanha, Londres,
13-7-1980, depois de ter recebido a
notícia de um atentado de ETA contra
a Universidade de Navarra, AGP.

[44] J. ORLANDIS, Años de juventude
en el Opus Dei, Rialp, Madri, 5ª
edição, p. l84.

[45] A.DEL PORTILLO, Carta a
Florencio Sánchez Bella, Vigário do
Opus Dei na Espanha, Roma,
1-07-1979, depois de receber a notícia
do atentado ao Santuário de
Torreciudad, AGP.

[46] M. CRESPO, O perdão, uma
investigação filosófica, Encontro,
Madri, 2004, p.93.

[47] A. DEL PORTILLO, Carta a Maite
Letamendía, Roma, 16-10-76, por
ocasião do assassinato do seu marido
Juan María de Araluce, junto com sua
escolta, em 4/10/76, AGP. Araluce era
Presidente da Diputación de
Guipúzcoa (Espanha). Tanto Maite



quanto Juan María era
supernumerários do Opus Dei.

[48] E. BURKHART-J.LÓPEZ, Vida
cotidiana, Vol. II, p. 336.

[49] Cfr. Beato Josemaria Escrivá de
Balaguer: Un hombre de Dios.
Testimonios sobre el Fundador del
Opus Dei, Palabra, Madri, 1994, p.
104, testemunho de Mons. Laureano
Castán Lacoma.

[50] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p. 577, nota 66, uma carta de
dom Álvaro a Hans Urs Von
Balthasar de 1984 na qual pedia uma
retificação pública por declarações
deformadas sobre a Obra.

[51] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p.208, em que se relata a
entrevista de dom Álvaro com o
Núncio na Espanha Mons. Gaetano
Cicognani em 1941 e que foi o
começo de uma longa amizade.



[52] Perfil Cronológico-Espiritual, p.
176, nota 11.

[53] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, pp. 579-582, para uma
relação dos fatos.

[54] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p574, em que se relata a
campanha daWDR.

[55] Cfr. J. MEDINA, Álvaro del
Portillo, p. 574.

[56] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
Carta a César Ortiz-Echagüe, roma,
10-02-1986, nota60, p. 575.

[57] J. MEDINA, Álvaro del Portillo, p.
574.

[58] J. MEDINA, Álvaro del Portillo, p.
576.

[59] Á. DEL PORTILLO, Carta a
Florencio Sánchez-Bella, Londres,
13-07-1980, AGP.



[60] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
testemunho de Manuel Pérez, p. 78.

[61] J. MEDINA, Álvaro del Portillo,
testemunho de Manuel Pérez, p. 78.

[62] FRANCISCO, Evangelii Gaudium,
178.

[63] FRANCISCO, Evangelii Gaudium,
178.

[64] FRANCISCO, Evangelii Gaudium,
132.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/alvaro-del-
portillo-e-o-perdao/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/alvaro-del-portillo-e-o-perdao/
https://opusdei.org/pt-br/article/alvaro-del-portillo-e-o-perdao/
https://opusdei.org/pt-br/article/alvaro-del-portillo-e-o-perdao/

	Álvaro del Portillo e o perdão

