
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (11):
Frutos da fidelidade

A certeza de saber-nos sempre
com Deus é uma fonte viva de
esperança, da qual brotam
mananciais de alegria e paz,
que fecundam as nossas vidas e
as vidas das pessoas que
convivem conosco.

20/08/2019

O livro dos Salmos começa com um
canto à fecundidade de quem
procura ser fiel a Deus e à sua lei, e



não se deixa levar pelo ambiente que
os ímpios promovem: “Será como
uma árvore plantada na margem das
águas correntes: dá fruto na época
própria, sua folhagem não murchará
jamais. Tudo o que empreende,
prospera” (cf. Sal 1,1-3). Na verdade,
trata-se de um ensinamento
constante nas Escrituras: “Aquele que
é fiel será muito louvado” (Prov.
28,20); “o que semeia justiça receberá
uma recompensa certa” (Prov. 11,18).
Todas as obras de Deus são fecundas,
assim como as vidas das pessoas que
respondem ao seu chamado. O
Senhor recordou-o aos apóstolos na
última ceia: “eu vos escolhi e vos
constituí para que vades e produzais
fruto, e o vosso fruto permaneça” (Jo
15,16). A única coisa que Ele nos
pede é que permaneçamos unidos a
Ele como os ramos à videira, porque
“quem permanecer em mim e eu
nele, esse dá muito fruto” (Jo 15,5).



Ao longo dos séculos, os santos
também experimentaram a
generosidade de Deus. Santa Teresa,
por exemplo, escreveu: “E não
costuma Sua Majestade pagar mal a
pousada, quando Lhe dão boa
hospedagem”[1]. Ele prometeu
àqueles que são fiéis que serão
recebidos em seu Reino, com
palavras cheias de carinho:
“Parabéns, servo bom e fiel! Como te
mostraste fiel na administração de
tão pouco, eu te confiarei muito
mais. Vem participar da alegria do
teu senhor!” (Mt 25,21). No entanto,
Deus não espera o Céu para dar o
prêmio aos seus filhos, nesta vida Ele
já os vai introduzindo na alegria
divina com muitas bênçãos, com
frutos de santidade e virtudes,
fazendo com que cada pessoa e os
seus talentos tenham o melhor
rendimento possível. Ajuda-nos a
não prestar muita atenção à nossa
fragilidade e a confiarmos cada vez
mais no poder de Deus. Além disso,



por meio de seus filhos, o Senhor
também abençoa as pessoas que
estão ao seu redor. Deus se alegra
com isso: “nisto é glorificado meu
Pai, para que deis muito fruto” (Jo
15,8).

Nestas páginas, vamos rever alguns
frutos que a nossa fidelidade produz,
tanto na nossa vida como na dos
outros. Queira Deus que esses frutos,
e muitos outros que só Ele conhece,
nos animem a nunca interromper a
ação de graças pelos seus cuidados e
pela sua proximidade. Assim, nós
também aprenderemos a nos
beneficiarmos desse amor cada dia
mais.

Um céu dentro de nós

Poucas semanas antes de ir para o
Céu, São Josemaria dizia a alguns de
seus filhos: “O Senhor quis depositar
em nós um tesouro riquíssimo. (…)
Em nós habita Deus, Senhor Nosso,
com toda a sua grandeza. Em nossos



corações há habitualmente um
Céu”[2]. O Senhor havia prometido
aos apóstolos: “Se alguém me ama,
guardará a minha palavra e meu Pai
o amará, e nós viremos a Ele e nele
faremos nossa morada” (Jo 14,23).
Este é o principal dom que Deus nos
oferece: a sua amizade e a sua
presença em nós.

Todos os dias podemos contemplar
na oração com olhos novos esta
verdade da presença divina em nós,
e cultivá-la em nossa memória.
Repletos de assombro e
agradecimento procuraremos
corresponder como bons filhos ao
carinho imenso que Deus tem por
nós. Porque “não é para ficar no
cibório de ouro que Ele desce do céu
todos os dias, mas para encontrar um
outro céu, infinitamente mais
querido que o primeiro, o céu da
nossa alma, feito à sua imagem, o
templo vivo da adorável
Trindade”[3]. Somente com este



presente divino podemos sentir-nos
infinitamente recompensados e
também seguros da alegria que
damos a Deus com a nossa
fidelidade.

Quando chega o cansaço físico ou
moral, quando os abalos e
dificuldades aumentam, é hora de
lembrar outra vez que, “se Deus
mora na nossa alma, tudo o mais, por
muito importante que pareça, é
acidental, transitório. Em
contrapartida, nós, em Deus, somos o
permanente”[4]. A certeza de que
Deus está comigo, em mim e de que
eu estou n’Ele (cfr. Jo, 6,56) é fonte de
uma segurança interior e uma
esperança impossíveis de explicar
humanamente. Esta convicção vai
nos tornando cada vez mais simples
– como crianças – e nos dá uma visão
ampla e confiada, um interior
descontraído e alegre. Do fundo da
alma brotam então a alegria e a paz,
como frutos naturais da fidelidade e



da entrega. Esses frutos são tão
importantes, têm tanta força
evangelizadora que São Josemaria os
pedia diariamente ao Senhor na
santa Missa, para ele e para todos os
seus filhos e filhas[5].

Temos um Céu dentro de nós para
levá-lo a todos os lugares: à nossa
casa, ao lugar de trabalho, ao
descanso, às reuniões com nossos
amigos... “Nos nossos dias, em que se
nota frequentemente uma forte
ausência de paz na vida social, no
trabalho, na vida familiar… é cada
vez mais necessário que os cristãos
sejam, com expressão de São
Josemaria, ‘semeadores de paz e de
alegria’”[6]. Sabemos por experiência
que essa paz e essa alegria não são
nossas. Por isso procuramos cultivar
a presença de Deus em nossos
corações, para que Ele preencha a
nossa vida e para que seja Ele que
comunique os seus dons aos que nos
rodeiam. E a eficácia dessa simples



semeadura é certa, ainda que o seu
alcance seja imprevisível: “A paz do
mundo depende talvez mais das
nossas disposições pessoais,
habituais e perseverantes, por sorrir,
perdoar e não nos darmos
importância, do que das grandes
negociações entre os Estados, por
muito importantes que sejam”[7].

Coração firme e misericordioso

Quando deixamos que a presença de
Deus crie raízes e frutifique em nós –
de certo modo, a fidelidade é isso –
gradualmente adquirimos uma
“firmeza interior” com a qual se
torna possível ser pacientes e mansos
diante das contrariedades, dos
imprevistos, das situações
desagradáveis, dos nossos próprios
limites e dos limites dos outros. São
João Maria Vianney dizia que “as
nossas falhas são grãos de areia ao
lado da grande montanha da
misericórdia de Deus”[8]. Essa



convicção nos permite reagir de uma
forma cada vez mais parecida a
como Deus reage às mesmas pessoas
e circunstâncias, com mansidão e
misericórdia, sem nos preocuparmos
quando não respondem às nossas
previsões e gostos imediatos.
Descobrimos, em suma, que todos os
acontecimentos são de alguma forma
“veículos da vontade divina e devem
ser recebidos com respeito e amor,
com alegria e paz”[9]. Desta forma,
pouco a pouco, adquirimos uma
facilidade maior para rezar,
desculpar e perdoar, como o Senhor
faz, e se perdermos a paz, logo a
recuperamos.

Às vezes, pode parecer uma fraqueza
essa disposição de cultivar a
mansidão e a misericórdia em nossos
corações diante das misérias alheias
que nos parecem denunciáveis ou
diante da malícia de alguns que
querem nos fazer mal. Lembremo-
nos, no entanto, de como Jesus



repreende os discípulos quando eles
sugerem enviar um castigo do céu
aos samaritanos que não O recebem
(cf. Lc 9,55). “O programa do cristão
— o programa do bom Samaritano, o
programa de Jesus — é ‘um coração
que vê’. Este coração vê onde há
necessidade de amor, e atua em
consequência”[10].

A nossa paciente misericórdia, que
não se irrita nem reclama diante da
contrariedade, torna-se assim um
bálsamo com que Deus cura os
contritos do coração, cura as suas
feridas (cf. Sal 147,3) e lhes torna
mais fácil e mais suportável o
caminho de conversão.

Uma eficácia que não podemos
imaginar

Hoje tornou-se indispensável cultivar
e divulgar a própria imagem e o
perfil pessoal perante os outros, para
estar presentes e ter impacto nas
várias áreas das redes sociais e



profissionais. No entanto, se
perdermos de vista o fato de que
vivemos em Deus, que Ele “está junto
de nós continuamente”[11], esse
interesse pode levar a uma obsessão
mais ou menos sutil de nos sentirmos
aceitos, reconhecidos, seguidos e até
mesmo admirados. Há então uma
necessidade constante de verificar o
valor e a transcendência de tudo o
que fazemos ou dizemos.

Esse desejo de ser reconhecidos e
comprovar o nosso valor, no fundo
responde, mesmo que de um modo
tosco, a uma verdade profunda. É
que de fato, valemos muito. Tanto,
que Deus quis dar a sua vida por
cada um. No entanto, com muita
facilidade, começamos a exigir,
mesmo de maneira muito sutil, o
amor e o reconhecimento que só
podemos acolher. Talvez seja por isso
que o Senhor quis salientar no
Sermão da Montanha: “Guardai-vos
de fazer vossas boas obras diante dos



homens, para serdes vistos por eles.
Do contrário, não tereis recompensa
junto de vosso Pai que está no
céu” (Mt 6,1). E, ainda de forma mais
radical: “que tua mão esquerda não
saiba o que fez a direita” (Mt 6,3).

Este risco de exigir Amor em vez de
acolhê-lo perderá força em nós se
agirmos com a convicção de que
Deus contempla a nossa vida com um
carinho minucioso – porque o amor
está nos detalhes. “Se queres ter
espectadores das coisas que fazes, aí
os tens: os anjos, os arcanjos e até o
próprio Deus do Universo”[12].
Experimenta-se então na alma a
autoestima de quem se sabe sempre
bem acompanhado e não precisa de
estímulos externos especiais para
confiar na eficácia da sua oração e da
sua vida. E isso, tanto se ela é
conhecida por muitos, como se
passasse ignorada pela grande
maioria. Será suficiente para nós
termos em mente o olhar de Deus e



sentir as palavras de Jesus dirigidas a
cada um de nós: “e teu Pai, que vê o
escondido, recompensar-te-á” (Mt
6,4).

Podemos aprender muito, neste
sentido, dos anos ocultos de Jesus em
Nazaré. Lá, Ele passou a maior parte
da sua vida na terra. Sob o olhar
atento do seu Pai do Céu, da Virgem
Maria e de São José, o Filho de Deus
já estava realizando, em silêncio e
com infinita eficácia, a Redenção da
humanidade. Poucos o viam, mas lá,
em uma modesta oficina de artesão,
em uma pequena aldeia na Galiléia,
Deus mudava para sempre a história
dos homens. Nós também podemos
ter essa fecundidade da vida de
Jesus, se O deixarmos transparecer
em nós, se O deixarmos amar em
nossa vida, com essa simplicidade.

Deus continua a mudar o mundo,
ficando oculto em cada Sacrário, nas
profundezas do nosso coração. É por



isso que a nossa vida de entrega, em
união com Deus e com os outros,
adquire, pela Comunhão dos Santos,
uma eficácia que não podemos
imaginar nem medir. “Não sabes se
progrediste, nem quanto... – De que
te serviria esse cálculo?... – O
importante é que perseveres, que o
teu coração arda em fogo, que vejas
mais luz e mais horizonte...: que te
afadigues pelas nossas intenções, que
as pressintas – mesmo que não as
conheças -, e que por todas
rezes”[13].

Deus é o de sempre

São Paulo incentivava os cristãos a
serem fiéis, a não se preocuparem
em ir contra a maioria e trabalhar
com os olhos no Senhor: “Por
consequência, meus amados irmãos,
sede firmes e inabaláveis, aplicando-
vos cada vez mais à obra do Senhor.
Sabeis que o vosso trabalho no
Senhor não é em vão” (1 Cor 15,58).



São Josemaria repetia de diferentes
maneiras a mesma exortação do
apóstolo: “Se fordes fiéis, podereis
chamar-vos vencedores. Na vossa
vida, não conhecereis derrotas. Não
existem fracassos, quando se
trabalha com retidão de intenção e
querendo cumprir a vontade de
Deus. Com êxito ou sem ele, teremos
triunfado, porque teremos feito o
trabalho por Amor”[14].

Em qualquer caminho vocacional,
após um tempo de entrega, podemos
vir a sentir a tentação do desânimo.
Talvez pensemos que não fomos
muito generosos até este momento,
ou que a nossa fidelidade dá poucos
frutos e que temos pouco sucesso
apostólico. Nesses casos é bom
lembrar o que Deus nos assegurou:
“Não trabalharão mais em vão” (Is
65,23). São Josemaria o expressava
assim: “Ser santo implica ser eficaz,
mesmo que o santo não toque nem
veja a eficácia”[15]. Deus às vezes



permite que os seus fiéis sofram
provações e dificuldades em seu
trabalho, para fazer a sua alma mais
bela, o seu coração mais terno.
Quando, apesar da nossa vontade de
agradar a Deus, ficamos
desanimados ou cansados, não
deixemos de trabalhar com sentido
de mistério: tendo presente que a
nossa eficácia, muitas vezes, “é
invisível, incontrolável, não pode ser
contabilizada. A pessoa sabe com
certeza que a sua vida dará frutos,
mas sem pretender conhecer como,
onde ou quando. (…) Continuemos
para diante, empenhemo-nos
totalmente, mas deixemos que seja
Ele a tornar fecundos, como melhor
Lhe parecer, os nossos esforços”[16].

O Senhor pede que trabalhemos com
abandono e com confiança nas suas
forças e não nas nossas, na sua visão
das coisas e não na nossa limitada
percepção. “Quando te abandonares
de verdade no Senhor, aprenderás a



contentar-te com o que vier, e a não
perder a serenidade, se as tarefas –
apesar de teres posto todo o teu
empenho e utilizado os meios
oportunos – não correm a teu gosto...
Porque terão ‘corrido’ como convém
a Deus que corram”[17]. A
consciência de que Deus pode tudo e
de que Ele vê todo o bem que
fazemos e o guarda com carinho, por
menor e escondido que possa
parecer, nos ajudará “a estar seguros
e otimistas nos momentos duros que
podem surgir na história do mundo
ou na nossa existência pessoal. Deus
é o mesmo de sempre: onipotente,
sapientíssimo, misericordioso, e, em
todo o momento, sabe tirar, do mal, o
bem; das derrotas, grandes vitórias
para os que confiam n’Ele”[18].

Unidos a Deus, nós vivemos no meio
do mundo como seus filhos, e vamos
nos convertendo em semeadores de
paz e alegria para todos os que vivem
ao nosso redor. Essa é a obra



paciente e artesanal que Deus realiza
em nossos corações. Deixemos que
ilumine todos os nossos pensamentos
e que inspire todas as nossas ações. É
o que fez nossa Mãe, a Virgem Maria,
feliz ao ver as grandes coisas que o
Senhor fez em sua vida. Possamos
nós também saber dizer todos os
dias, como Ela: Fiat! Faça-se em mim
segundo a Tua palavra (Lc 1,38).

Pablo Edo

Tradução: Mônica Diez

[1] Santa Teresa de Jesus, Caminho de
perfeição, cap. 34.

[2] Cfr. S. Bernal, Mons. Josemaria
Escrivá de Balaguer. Perfil do
Fundador do Opus Dei, Quadrante,
São Paulo, 1978, p. 420.



[3] Santa Teresa de Lisieux, História
de uma alma, cap. 5.

[4] São Josemaria, Amigos de Deus, n.
92.

[5] Cfr. J. Echevarría, Recordações
sobre Mons. Escrivá, São Paulo,
Quadrante.

[6] F. Ocáriz, F. Ocáriz, Homilia,
12/05/2017.

[7] Ibidem.

[8] Citado em G. Bagnard, «El Cura de
Ars, apóstol de la misericordia», 
Anuario de Historia de la Iglesia 19
(2010) p. 246.

[9] São Josemaria, Instrucción
maio-1935 - 14-IX-1950, n. 48.

[10] Bento XVI, Enc. Deus Caritas est
(25/12/2005), n. 31.

[11] São Josemaria, Caminho, n. 267.

https://opusdei.org/pt-br/article/mons-ocariz-havia-lugar-para-todos-no-coracao-de-dom-alvaro/
https://opusdei.org/pt-br/article/mons-ocariz-havia-lugar-para-todos-no-coracao-de-dom-alvaro/
https://opusdei.org/pt-br/article/mons-ocariz-havia-lugar-para-todos-no-coracao-de-dom-alvaro/


[12] São João Crisóstomo, Homilias
sobre São Mateus, 19.2 (PG 57, 275).

[13] São Josemaria, Forja, n. 605.

[14] São Josemaria, A sós com Deus,
n. 314 (AGP, Biblioteca, P10).

[15] Forja, n. 920.

[16] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
gaudium (24/11/2013), n. 279.

[17] São Josemaría, Sulco, n. 860.

[18] D. Javier, Carta pastoral,
4/11/2015.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-frutos-da-fidelidade/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/document/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-del-prelado-con-ocasion-del-jubileo-miserico/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-frutos-da-fidelidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-frutos-da-fidelidade/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-frutos-da-fidelidade/

	Algo grande e que seja amor (11): Frutos da fidelidade

