
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (12): a
vocação
matrimonial

Deus abençoa a normalidade da
vida familiar e quer habitar
nela. Um passeio pelo livro de
Tobias pode ajudar a
redescobrir essa realidade.

14/09/2019

Quando são Josemaria começou a
falar de vocação ao casamento, há
quase um século, a união desses dois
conceitos costumava gerar



desconcerto, ou até provocar risadas:
como se estivesse falando de um
pássaro sem asas ou de uma roda
quadrada: “Estás rindo porque te
digo que tens “vocação
matrimonial”? – Pois é verdade: isso
mesmo, vocação”[1]. Na mentalidade
daquela época, e às vezes ainda na
de hoje, “ter vocação” significava
deixar a normalidade da vida para
poder servir a Deus e à Igreja. Deixar
de um modo ou outro o habitual, que
para a maioria das pessoas significa
ter uma família, filhos, casa,
trabalho, compras, boletos,
imprevistos, risadas, brigas entre
irmãos, tardes em pronto socorros,
sobras na geladeira.

Toda essa infinidade de coisas,
variadas e imprevisíveis, como a
própria vida, não só cabe nessa “roda
quadrada” da vocação matrimonial,
como encontra nela a sua melhor
versão possível. O “sentido
vocacional do matrimônio”[2] parte



precisamente da convicção de que
Deus abençoa a normalidade da vida
familiar e quer habitar nela. “Tu,
porém, és o santo e habitas entre os
louvores de Israel”, diz o salmo que
Jesus reza na Cruz (Sl 22,4). Deus, o
Santo, quer viver no meio das vidas 
normalíssimas das famílias. Vidas
chamadas a se converterem, pelo
carinho, em louvores a Ele: no céu,
mesmo com todos os “defeitos de
fabricação” desta sede provisória que
é a vida. Por isso, “não deixes passar
um dia / sem descobrir um segredo,
grande ou pequeno./ Seja tua vida
alerta / descoberta cotidiana. / Por
cada migalha de pão duro / que Deus
te dê, tu dá-lhe / o diamante mais
fresco da tua alma”[3].

Que faça uma boa viagem

Aquele jovem ria ao ouvir falar de
vocação matrimonial, mas ficou
pensativo. A “provocação” ia
acompanhada de um conselho: “Pede



a São Rafael que te conduza
castamente ao termo do caminho,
como a Tobias”[4]. São Josemaria se
referia ao único relato da Bíblia que
fala deste Arcanjo, por quem tinha
um carinho especial; tanto, que lhe
confiou seu apostolado com os jovens
desde o início[5]. “O livro de Tobias é
encantador”[6], dizia uma vez.
Embora toda a história do livro se
concentre em uma viagem, permite-
nos entrar diretamente na vida de
dois lares, e assistir ao nascimento de
um terceiro. Até a viagem participa
desse ambiente familiar, com um
detalhe que não passou
desapercebido pelos artistas ao longo
dos séculos: este livro também é o
único lugar das Escrituras no qual
aparece um cachorro de estimação,
que acompanha Tobias e são Rafael
do início ao fim de sua viagem (cfr.
Tb 6,1; 11,4).

Quando Tobias foi embora, o seu pai
o abençoou com estas palavras:



“Deus, que está no céu, vos proteja e
vos traga de volta sãos e salvos. Que
o seu anjo vos acompanhe com
saúde, meu filho!” (Tb 5,17). São
Josemaria parafraseava-as ao dar sua
benção aos que iam viajar: “que o
Senhor esteja em teu caminho, e seu
anjo te acompanhe”[7] E viagem – a
verdadeira viagem, a mais decisiva –
é o caminho da vida, pelo que
caminham juntos os que se entregam
reciprocamente no casamento,
respondendo a um sonho de Deus
que se remonta à origem do
mundo[8]. Como é importante que os
jovens descubram, e que
redescubram também depois de
muitos anos de viagem, “a beleza da
vocação para formar uma família
cristã”[9]: a chamada a uma
santidade que não é de segunda
categoria, e sim de primeira.

Quando a vida começa de verdade



A vocação pessoal desperta com uma
descoberta simples mas cheia de
consequências: a convicção de que o
sentido, a verdade da nossa vida, não
consiste em viver para nós mesmos,
para as nossas coisas, e sim para os
outros. A pessoa descobre que
recebeu muito amor em sua vida e
que está chamada a isso mesmo: a
dar amor. E que só assim se
encontrará verdadeiramente a si
mesma. Dar amor, não somente nos
tempos livres para tranquilizar a
consciência: transformar o amor em
nosso projeto de vida, no centro de
gravidade de todos os outros projetos
(os que conseguirem permanecer em
órbita).

Antes e depois do seu casamento com
Sara, o jovem Tobias recebe vários
conselhos nesse sentido: são
chamadas ao mais nobre que existe
nele. Seu pai Tobit, que o envia em
viagem para procurar um dinheiro
pensando no futuro (cfr. Tb 4,2),



preocupa-se em transmitir em
primeiro lugar a sua herança mais
importante; o que tem mais valor em
sua vida: “honra tua mãe. Não a
abandones todos os dias de tua vida e
faz o que lhe agrada. Não entristeças
o seu espírito em coisa alguma (...)
não consintas em pecar (...). Segundo
o que tiveres, conforme a
importância dos teus bens, dá a
esmola (...) Em todas as
circunstâncias bendize o Senhor e
pede-lhe que se tornem retos os teus
caminhos, e todas as tuas veredas e
planos serão bem-sucedidos” (Tb
4,3-19). Semanas depois, Tobias,
recém-casado, empreende o caminho
de volta para a casa dos seus pais, e a
sua nova sogra se despede dele
assim: “Entrego-te minha filha em
confiança. Não a magoes em nenhum
dia da tua vida. Vai, meu filho, em
paz. De agora em diante eu sou tua
mãe, e Sara é tua irmã [mulher]” (Tb
10,13).



“Não entristeças o seu espírito (...)
Não a magoes em nenhum dia da tua
vida”. Deus chama os esposos a se
protegerem, a se cuidarem, a se
desviverem: é aí que está o segredo
da sua realização pessoal que,
justamente por isso, não pode ser só
auto realização. Viver, com toda a
profundidade do termo, significa dar
a vida. Jesus viveu assim: “Eu vim
para que tenham vida, e a tenham
em abundância” (Jo 10,10). Também
viveram assim São José e Santa
Maria, com o amor mais simples,
terno e delicado que já existiu na
terra, cuidando um do outro, e
cuidando acima de tudo da Vida feita
carne. E Deus quer que nós, seus
discípulos, vivamos assim também,
para que onde quer que estejamos
irradiemos sua alegria, sua vontade
de viver. Esse é o núcleo do sentido
de missão cristão.

“Nossas cidades estão desertificadas
por falta de amor, por falta de



sorriso. Muitos divertimentos,
numerosas coisas com as quais
perder tempo, rir, mas falta o amor.
O sorriso de uma família é capaz de
vencer esta desertificação das nossas
cidades. E esta é a vitória do amor da
família. Nenhuma engenharia
econômica e política é capaz de
substituir esta relação das famílias. O
projeto de Babel edifica arranha-céus
sem vida. O Espírito de Deus, ao
contrário, faz florescer os
desertos”[10].

Viver significa dar vida. Esta
descoberta, que pode ser feita já na
adolescência, mas que às vezes chega
muito mais tarde, marca a
verdadeira passagem da infância
para a maturidade humana. Pode-se
dizer que só então se começa a ser
verdadeiramente pessoa; que só
então a vida começa de verdade.
Porque “viver é querer mais, sempre
mais; querer, não por apetite, e sim
por anseio. Ansiar, este é o sinal da



vida; amar, isto é a vida. Amar a
ponto de poder se doar pelo amado.
Poder esquecer-se de si mesmo, isto é
ser você mesmo; poder morrer por
algo, isto é viver. Aquele que só
pensa em si não é ninguém, está
vazio; o que não é capaz de sentir o
gosto de morrer é porque já está
morto. Só aquele que pode senti-lo,
aquele que pode esquecer de si
mesmo, aquele pode doar-se, aquele
que ama, em uma palavra, está vivo.
E então basta começar a
caminhar”[11].

O alcance de um sim

Observando a vocação matrimonial
com essa perspectiva, ela se
manifesta como algo bem diferente
de “um impulso para a satisfação
própria, ou um simples recurso para
completarmos em moldes egoístas a
nossa personalidade”[12]. A
personalidade só se desenvolve
verdadeiramente quando a pessoa é



capaz de se entregar a outra pessoa.
Além disso, a vida matrimonial é
fonte de muitas satisfações e alegrias;
mas também traz problemas,
exigências, decepções. Ninguém está
isento disso e, no entanto, que fácil é
“fugir” dessa faceta menos bonita do
amor: que fácil é desprezar as
migalhas de pão.

Um contraste pode nos ajudar a
considerar essa realidade. Por um
lado, a perfeição de algumas festas
de casamento, sem nenhum defeito,
estudadas até o último milímetro
para dar toda a solenidade possível
para um evento único na vida e,
quem sabe também, para assegurar o
prestígio social da família. Por outro,
o desencanto e o descuido que
podem se infiltrar facilmente com o
passar dos meses e dos anos, diante
da imperfeição da vida familiar em
seu desdobramento cotidiano:
quando surgem problemas, quando
se descobrem os defeitos da outra



pessoa, e os dois parecem incapazes
de conversar, de ouvirem um ao
outro, de curar as feridas, de
derramar carinho. Assim pode se
ofuscar o “sentido vocacional do
matrimônio”, pelo qual se sabiam
chamados a dar o que são... a ser pai,
mãe, marido, mulher... por vocação.
Que pena: uma família que Deus
queria feliz, mesmo no meio das
dificuldades, fica no meio do
caminho, “aguentando”. A novidade
que estava querendo nascer no
mundo com o seu amor mútuo, com
o seu lar... a novidade, a verdadeira
vida, parece estar em outro lugar. E,
no entanto, está ali na esquina,
mesmo que a esquina esteja um
pouco despedaçada, o que acaba
acontecendo com qualquer esquina,
que está simplesmente pedindo um
pouco de carinho e atenção.

No dia em que um homem e uma
mulher se casam, respondem “sim” à
pergunta sobre seu amor recíproco.



No entanto, a verdadeira resposta só
chega com a vida: a resposta tem que
se encarnar, pouco a pouco, no “para
sempre” desse sim mútuo. “Uma
pessoa sempre responde com a sua
vida inteira às perguntas mais
importantes. Não importa o que diz
entretanto, com que palavras e
argumentos se defende. No fim, no
fim de tudo, com os fatos da sua vida
responde às perguntas que o mundo
lhe dirigiu com tanta insistência (...):
Quem és tu? ... Que querias
realmente? (...) no fim, uma pessoa
responde com toda a sua vida”[13]. E
esse sim de toda a vida, conquistado
uma e outra vez, vai se tornando
cada vez mais profundo e autêntico:
vai transformando a inevitável
ingenuidade dos inicios em uma
inocência lúcida, mas sem cinismo;
em um “sim, querido” que conhece,
mas que ama.

A profundidade deste sim,
indispensável para encontrar de



verdade o amor, é também o motivo
pelo qual a Igreja persiste, contra a
correnteza, em seu ensinamento
sobre o namoro e a abertura dos
esposos à vida. Embora passe por
muitas e duras críticas, insiste com
paciência porque sabe que Deus a
chama para custodiar o amor
pessoal, especialmente no seu “lugar
nativo”[14] . Com isso, a Igreja não
defende uma verdade abstrata, de
manual: pelo contrário, protege a
verdade concreta das vidas, das
famílias; protege as relações entre as
pessoas da verdadeira doença
mortal... um veneno que se infiltra
sutilmente, fantasiado de romance e
de triunfo no início, até se revelar de
repente, com o passar dos anos,
como uma prisão insuportável,
principalmente se conseguiu se
apoderar dos dois: o egoísmo.

Existe, sim, uma aparente
magnanimidade e alegria de viver
em quem se diz simplesmente: “vou



aproveitar tudo o que possa do meu
corpo e de quem quiser se divertir
comigo”. É um modo de ver a vida no
qual se ouve um eco do Gênesis: a
juventude é uma fruta saborosa...
por que não a comer? Por que Deus
ia querer tirar essa doçura da minha
boca? (cfr. Gn 3,2.6). Os jovens
cristãos são de carne e osso: também
sentem essa atração, mas percebem
que é uma miragem; querem ver
com mais profundidade. Com seu
esforço para manter o amor puro, ou
para reconquistar a inocência que
podem ter perdido, preparam-se
para amar sem possuir o outro, para
amar sem consumir. De algum jeito
se perguntam: com quem vou
compartilhar essa vontade de viver
que sinto borbulhar dentro de mim?
Será que essa é realmente a pessoa
certa? Vamos nos amar de verdade,
ou só nos desejamos?”. Sabem que,
junto com o seu corpo, também vão
dar o seu coração, a sua pessoa, a sua
liberdade. Sabem que tudo isso só se



encaixa realmente dentro de um
“sim para sempre”; sabem que nem
eles nem ninguém valem menos que
um sim incondicional; e que sem essa
decisão não estão preparados para
dar esse presente, e o outro também
não está preparado para recebê-lo:
seria um presente que os deixaria
vazios por dentro, mesmo que só
descobrissem isso depois de um
tempo.

A mesma “lógica” de fundo está na
vocação de quem vive o celibato, que
também ama Deus com o seu corpo,
porque o entrega a cada dia. Sim,
matrimônio e celibato se iluminam e
precisam um do outro, porque
ambos irradiam a lógica de uma
gratuidade que só se entende em
Deus, na imagem de si que Deus
colocou em nós, pela qual nos
sabemos chamados a dar a vida: aos
pais, aos filhos, aos avós, a todos.



Quando Jesus revela esta
profundidade do amor, os seus
discípulos ficam perplexos, a ponto
de Ele ter que lhes dizer: “Nem todos
são capazes de entender isso, mas só
aqueles a quem é concedido” (Mt
19,11). Os jovens e os pais cristãos,
mesmo que às vezes sejam
incompreendidos, devem saber que
no fundo muitos os admiram, ainda
que talvez não saibam muito bem
porque. Admiram porque com seu
amor sincero estão irradiando a
alegria e a liberdade do amor de
Deus, que gritam “com gemidos
inefáveis” (Rm 8,26) nos corações de
cada homem e de cada mulher.

Coração que não queira sofrer

O nome Rafael significa “Deus cura”,
ou seja, “Deus cuida”. A intervenção
do Arcanjo na história de Tobit, Ana,
Tobias e Sara apresenta de modo
visível uma realidade geralmente
imperceptível: a proteção de Deus



sobre as famílias, a importância que
Ele dá a que sejam felizes (cfr. Tb
12,11-15). Deus quer estar perto de
nós, mesmo que às vezes não O
deixemos, porque no fundo não O
queremos perto. Na história do filho
pródigo, que partiu para “um lugar
distante” (Lc 15,13), podemos
reconhecer não só histórias
individuais, mas também histórias
sociais e culturais: um mundo que se
afasta de Deus e que se converte em
um ambiente hostil, no qual muitas
famílias sofrem, e às vezes
naufragam. Mas, como o pai da
parábola, Deus não se cansa de
esperar, e sempre acaba achando um
modo de estar presente nessas
realidades, às vezes trágicas, indo ao
encontro de cada pessoa, mesmo que
tenha que curar muitas feridas.

O livro de Tobias também nos mostra
como a proximidade e a solicitude de
Deus pelas famílias não significa
uma proteção de toda e qualquer



dificuldade, interna ou externa.
Tobit, por exemplo, é um homem
íntegro, heroico inclusive, e, no
entanto, Deus permite que fique cego
(cfr. Tb 2,10). Sua mulher tem que
conseguir dinheiro para a família e
um dia, junto com o salário, ganha
um cabrito de presente. Tobit, talvez
com um mau humor por causa da
sua deficiência, pensa que sua
mulher roubou o cabrito e provoca
sem querer um “furacão” na família.
Conta-nos o caso em primeira pessoa:
“eu, porém, não acreditei nela e
continuei dizendo que restituísse o
cabrito a seus donos. Por causa disso,
sentia-me envergonhado diante dela.
Então ela replicou-me: “Onde estão
as tuas esmolas? Onde, as tuas boas
obras? Vê que todas elas são
reconhecidas só por ti!” (Tb 2,14).
Diante da dureza desta resposta,
Tobit fica “com a alma cheia de
tristeza”; começa a rezar entre
soluços, e pede a Deus que o leve
consigo (cfr. Tb 3,1-6).



Mas Tobit continua se esforçando
para dar alegrias à sua mulher,
embora nem sempre consiga. Assim,
por exemplo, quando Tobias já está
voltando para casa, felizmente
casado e com o dinheiro que o seu
pai tinha encarregado de recuperar,
a sua mãe Ana, que desde o início era
contra a ideia da viagem, teme o
pior: “meu filho já não vive (...). Ai de
mim, filho, luz dos meus olhos! Por
que te deixei partir?”. Tobit, que
também está preocupado, tenta
acalmá-la: “Fica tranquila e não te
preocupes, minha irmã, o nosso filho
está bem! Decerto algum imprevisto
os retém por lá: o homem que o
acompanha é de confiança, pois é dos
nossos irmãos. Não te aflijas por ele,
minha irmã, que ele já vem!”. Mas as
suas razões não surtem efeito. “Não
me digas mais nada e não me
enganes: meu filho morreu!”,
respondeu Ana. Contudo, numa
incoerência muito maternal,
continua esperando a sua volta



secretamente: “diariamente
observava o caminho, por onde o
filho tinha partido. Nada comia. Ao
pôr do sol ela entrava de novo em
casa e passava a noite toda em
lágrimas, sem dormir” (Tb 10,1-7).

É comovente ver que, há milênios, os
problemas cotidianos das famílias
não mudaram tanto.
Incompreensões, faltas de
comunicação, angústias pelos filhos...
“Formaria um pobre conceito do
matrimônio e do carinho humano
quem pensasse que, ao tropeçar com
essas dificuldades, o amor e a alegria
se acabam”[15]. A paixão inicial –
essa força que leva a sonhar com o
projeto de formar uma família –
tende a deixar quase todos os
defeitos do outro de lado. Mas
bastam algumas semanas de
convivência constante para perceber
que ninguém chegou perfeito no dia
do casamento, e por isso a vida
matrimonial é um caminho de



conversão em conjunto, em equipe.
Se marido e mulher continuarem
dando cada dia uma nova
oportunidade ao outro, os corações
dos dois vão ficando cada vez mais
belos, ainda que se mantenham, e até
se consolidem algumas das suas
limitações.

Uma antiga canção diz assim:
“coração que não queira sofrer
dores, que passe a vida inteira livre
de amores”[16]. De fato, “Amar é ser
vulnerável. Ame qualquer coisa e seu
coração irá certamente ser
espremido e possivelmente partido.
Se quiser ter a certeza de mantê-lo
intacto, não deve dá-lo a ninguém,
nem mesmo a um animal. Envolva-o
cuidadosamente em passatempos e
pequenos confortos, evite todos os
envolvimentos, feche-o com
segurança no esquife ou no caixão do
seu egoísmo”[17]. Certamente os
casais não passam o que Tobias e
Sara passaram: tiveram que



enfrentar um perigo de morte na sua
noite de núpcias, por causa da ação
de um espírito mau (cfr. Tb 6,14-15;
7,11). Mas o demônio do egoísmo –
doença mortal – tortura
constantemente todas as famílias,
com a tentação de “converter em
montanhas” o que não passa de
“pequenos atritos sem
importância”[18].

Por isso, é muito importante que
marido e mulher falem claramente,
mesmo que sejam coisas fortes, para
evitar que cada um vá se escondendo
pouco a pouco atrás de um muro:
para reconstruir uma e outra vez os
sentimentos que tornam o amor
possível. São Josemaria diz que
“brigar, sempre que não seja muito
frequente, também é uma
manifestação de amor, quase uma
necessidade” dos esposos[19]. A água
tem que fluir, porque quando se
estanca apodrece. Por isso também é
muito importante que os pais



“consigam tempo para estar com os
filhos e falar com eles (...), saber
reconhecer a parte de verdade – ou a
verdade inteira – que possa haver em
algumas de suas rebeldias”[20]. Falar
e conviver: entre marido e mulher,
entre pais e filhos.

E falar, sobre tudo, com Deus, para
que possa nos dar as suas luzes:
“lâmpada para meus passos é tua
palavra e luz no meu caminho” (Sl
119,105). Mesmo que o relato bíblico
não mostre os desencontros de
Tobias e Sara, podemos imaginar que
os teriam, como Tobit e Ana, e como
todas as famílias. Mas também
podemos imaginá-los muito unidos
até o final de suas vidas, porque
vemos o seu casamento nascer e
crescer na intimidade com Deus. “Tu
és bendito, Deus de nossos pais, e é
bendito o teu Nome pelos séculos dos
séculos – rezam na noite de núpcias -.
Tenhas misericórdia, de mim e dela,



e que possamos chegar, os dois, a
uma ditosa velhice” (Tb 8,5.7).

***

São João Paulo II, “o Papa da
família”[21], uma vez comparou o
amor esponsal do Cântico dos
Cânticos com o amor de Tobias e
Sara. Os esposos do Cântico, dizia,
“declaram mutuamente, com
palavras fogosas, seu amor humano.
Os novos esposos do livro de Tobias
pedem a Deus saber responder ao
amor”[22]. Ao comparar esses dois
exemplos de amor matrimonial,
queria suscitar a pergunta: qual dos
dois reflete melhor esse tipo de
amor? A resposta é simples: ambos.
No dia em que dois corações se
encontram, a sua vocação adquire
um rosto novo e jovem, como o dos
esposos do Cântico. Mas esse rosto
recupera sua juventude cada vez
que, ao longo da vida, os dois
acolhem de novo sua chamada para 



responder ao amor. E então, sim, esse
amor é forte como a morte[23].

Carlos Ayxelà

[1] São Josemaria, Caminho, n. 27.

[2] São Josemaria, É Cristo que passa,
n. 30. Cfr. os nn. 22-30, que estão
dentro da homilia “O matrimônio,
vocação cristã”.

[3] Tradução livre de Juan Jamón
Jiménez, Eternidade, Madri, 1918 p.
126.

[4] São Josemaria, Caminho, n. 27.
Cfr. também Ibidem, n. 360.

[5] Cfr. São Josemaria, Apontamentos
íntimos, n. 1697 (10/10/1932), em A.
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, vol. 1, Quadrante, São
Paulo, 2004, p. 436.



[6] São Josemaria, anotações de uma
meditação, 12/10/1947, em Enquanto
nos falava pelo caminho, p. 41 (AGP,
Biblioteca, P18).

[7] Cfr. Ibidem. “Eu, no Cerimonial,
fazendo preceder a esta benção uma
súplica à Virgem, coloquei-a como
benção de viagem: Beata Maria
intercedente, bene ambules: et
Dominus sit in itinere tuo, et Angelus
eius comitetur tecum (Através da
intercessão de Nossa Senhora, que o
Senhor esteja em teu caminho e que
seu Anjo te acompanhe)”.

[8] Por isso São João Paulo II
chamava o matrimônio de
“sacramento primordial” (cfr.
audiência, 20/10/1982 e 23/05/1984).

[9] F. Ocáriz, Carta pastoral,
14/02/2017.

[10] Francisco, Audiência, 2/09/2015.



[11] Tradução livre de J. Maragall,
“Elogio del vivir” em Vida escrita,
Madri, Aguilar, 1959, p. 105.

[12] É Cristo que passa, n. 43.

[13] S. Marai, As velas ardem até o
fim.

[14] F. Ocáriz, Carta pastoral,
4/06/2017.

[15] É Cristo que passa, n. 24.

[16] “A los árboles altos”, música
popular à qual são Josemaria faz
alusão em Caminho, n. 145.

[17] C.S. Lewis, Os quatro amores,
Martins Fontes.

[18] É Cristo que passa, n. 23.

[19] Ibidem, n. 26.

[20] Ibidem, n. 27.



[21] Francisco, Homília na
Canonização, 27/04/2014.

[22] São João Paulo II, Audiência,
27/06/1984.

[23] Cfr. Ibidem, e Ct 8,6.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/

(15/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-a-vocacao-matrimonial/

	Algo grande e que seja amor (12): a vocação matrimonial

