
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (7): Dar a
vida pelos amigos

A história da Igreja está repleta
de histórias de pessoas que
aceitaram o chamado de Jesus a
identificar-se com Ele também
através do celibato. E qual é o
segredo do celibato?

07/05/2019

“Deus criou o ser humano à sua
imagem, à imagem de Deus o criou.
Homem e mulher ele os criou” (Gen
1,27). É assim que o primeiro relato



do Gênesis conta a origem do homem
e da mulher: Deus cria os dois ao
mesmo tempo. Ambos têm a mesma
dignidade, porque são a Sua imagem
viva. O segundo relato se detém
novamente neste evento (Gen 2,7-25),
mas o faz em câmera lenta: Deus
primeiro cria o homem e o coloca no
jardim do Éden. A beleza do mundo
criado brilha em todos os seus
detalhes: o céu, as águas do mar, os
rios que cruzam as montanhas e as
árvores de todos os tipos de espécies.
Um cenário extraordinário no qual,
no entanto, Adão se sente sozinho.

Para tirá-lo dessa solidão, o Senhor
cria toda a variedade de criaturas
vivas que povoam o Paraíso: os
pássaros do céu, os peixes que
cruzam os mares, os animais
terrestres. Mas nada disso parece ser
suficiente para o homem. É então
que Deus decide conceder-lhe uma
“ajuda adequada” (Gen 2,18) e, da
própria costela do homem, cria a



mulher. Por fim, Adão descobre
olhos que podem retribuir um olhar
como o seu: “Eis agora aqui, o osso de
meus ossos e a carne de minha
carne” (Gen 2,23). Este encontro
enche-o de alegria, mas acima de
tudo ilumina a sua identidade: diz-
lhe de uma forma nova quem ele é.
Algo estava faltando no homem, que
apenas alguém como ele poderia lhe
dar.

“Não é bom que o homem esteja
só”

Essas páginas do Gênesis recolhem
verdades fundamentais sobre o ser
humano que são expressas – mais do
que com uma reflexão teórica, de um
modo narrativo – com uma
linguagem simbólica. A solidão de
Adão tem, portanto, um profundo
significado antropológico. São João
Paulo II disse que todo homem e
mulher participam dessa solidão
original. Em algum momento de sua



vida eles têm que enfrentá-la[1].
Quando Deus diz “não é bom que o
homem esteja só” (Gen 2,18), ele
realmente se refere a ambos[2]: tanto
o homem quanto a mulher precisam
de ajuda para sair dessa solidão, um
canal para caminhar juntos para a
plenitude que lhes falta. E isso é o
casamento.

Quando, séculos depois, Jesus
lembrar aos fariseus como as coisas
eram “no princípio”, fará referência
precisamente a essa passagem da
Bíblia (cfr. Mt 19,1-12). O casamento
cristão é um chamado de Deus que
convida um homem e uma mulher a
caminhar juntos para Ele. E não
apenas juntos, mas também um por
meio do outro. O cônjuge é, para uma
pessoa casada, um caminho essencial
para Deus. Um caminho em que a
carne se converte em cenário da
comunhão e da entrega amorosa,
matéria e espaço de santificação. O
amor conjugal é, assim, um encontro



de corpos e almas que embeleza e
transfigura o carinho humano: faz
possível, com a graça do sacramento,
um valor sobrenatural.

Ao mesmo tempo, o amor entre um
homem e uma mulher aponta para
fora de si mesmo. Quando é
verdadeiro, é sempre um caminho
para Deus, não uma meta. A meta
continua sendo a plenitude que só
pode ser encontrada n’Ele. Por isso,
não é estranho o fato de que alguém
casado possa sentir as vezes aquela
"solidão original". No entanto, esse
sentimento não significa, como às
vezes se interpreta, que o amor
acabou e que outra história deva
começar, porque essa nova história
também não seria suficiente. Pelo
contrário, é sinal de que o coração
humano tem uma sede que só pode
ser saciada completamente no
infinito amor de Deus.



A psicologia de quem sabe que não
está sozinho

Nesse mesmo diálogo sobre o
casamento, depois de lembrar o
ensinamento do Gênesis, Jesus dá um
passo adiante. A entrega mútua do
homem e da mulher é um caminho
maravilhoso que leva a Deus. No
entanto, não é o único caminho
possível. Jesus fala daqueles que, por
um dom especial, renunciam ao
matrimônio “pelo Reino dos
Céus” (Mt 19,12). Ele mesmo
percorreu esse caminho:
permaneceu celibatário. Na sua vida
Ele não precisava de uma mediação
entre Deus e Ele: “o Pai e eu somos
um” (Jo 10:30), “eu estou no Pai e o
Pai em mim” (Jo 14,11). E Jesus não
apenas percorreu esta via, mas Ele
mesmo quis tornar-se o Caminho
para que muitas outras pessoas
pudessem amar dessa maneira, que
“só tem sentido a partir de Deus”[3].



A história da Igreja está repleta de
histórias de pessoas que aceitaram o
chamado de Jesus a identificar-se
com Ele também neste aspecto: algo
central em Jesus, que pertence ao
mais íntimo da sua vida, embora não
seja para todos os cristãos. Aqueles
que, desde os primeiros séculos,
responderam ao chamado ao 
celibato, não desprezavam o
matrimônio. Inclusive, talvez até
chegaram a se entusiasmar por esse
caminho. Mas, precisamente por
causa disso, porque perceberam a
vida conjugal como algo sublime,
puderam entregar esse projeto a
Deus com uma alegria radiante. “Só
entre os que compreendem e
avaliam em toda a sua profundidade
o que acabamos de considerar acerca
do amor humano”, escreve São
Josemaria, “pode surgir essa outra
compreensão inefável de que falou
Jesus (cfr. Mt 19,11), que é puro dom
de Deus e que impele a entregar o
corpo e a alma ao Senhor, a oferecer-

https://opusdei.org/pt-br/article/celibato-apostolico-opusdei/


Lhe o coração indiviso, sem a
mediação do amor terreno”[4]. De
algum modo, quem é chamado por
Deus ao celibato, é levado a descobrir
a fonte e o objetivo de todo amor
autêntico. São alcançados de modo
especial pelo Amor que encheu o
coração de Jesus e que se derramou
sobre sua Igreja.

O celibato, portanto, é um caminho
que reflete a gratuidade do amor
d'Aquele que sempre dá o primeiro
passo (cfr. 1 Jo 4,19). Embora as
pessoas que vivem o celibato
pareçam renunciar à sua liberdade,
ao oferecer a Deus a possibilidade de
formar uma família, na verdade eles
a ampliam: o seu abandono nas mãos
de Deus, a sua disposição de deixar
por Ele “casa, irmãos ou irmãs, pai
ou mãe, filhos ou terras” (Mt 19,29),
torna-os, de um modo particular,
“livres para amar”[5]. Como uma
pessoa casada, devem guardar o seu
coração, para que o amor que têm

https://opusdei.org/pt-br/article/celibato-apostolico-opusdei/


dentro de si não se afaste de Deus, e
para que possam dá-lo aos outros. No
entanto, a sua entrega não se
concentra na pessoa do cônjuge, mas
em Cristo que os envia ao mundo
inteiro, para transmitir “os latejos do
seu coração amorosíssimo”[6] às
pessoas que estão ao seu redor.

Assim foi a vida de Jesus. Ele não se
sentia só, porque sabia que estava
sempre em companhia do seu Pai:
“Pai, eu te dou graças porque me
ouviste! Eu sei que sempre me
ouves” (Jo 11,41-42). Para nós, por
outro lado, o risco da solidão
permanece. Mas quando Cristo
realmente preenche o coração de
uma pessoa, ela não está mais
sozinha. Por isso, São Josemaria dizia
que Deus lhe tinha dado “a psicologia
de quem não se encontra nunca só,
nem humana nem
sobrenaturalmente só”[7]. Com
palavras que refletem a sua própria
experiência, escrevia: “O coração



humano tem um coeficiente de
dilatação enorme. Quando ama,
alarga-se num crescendo de carinho
que ultrapassa todas as barreiras. Se
amas o Senhor, não haverá criatura
que não encontre lugar em teu
coração”[8].

João, um coração celibatário

Na última ceia, poucas horas antes de
entregar a sua vida, Jesus abre o seu
coração aos apóstolos: “Ninguém tem
amor maior do que aquele que dá a
vida por seus amigos” (Jo 15,13).
Estas palavras, que concentram todo
o seu amor pelos homens, são ao
mesmo tempo um chamado. O
Senhor diz aos apóstolos: “Eu vos
chamo amigos” (Jo 15,15). Eles são,
como todos os homens, destinatários
do seu amor “até o fim” (Jo 13,1), mas
eles são também amigos de uma
forma especial. “O Amigo” convida-
os a fazer como Ele[9]: dar também a
vida pelos seus amigos. Estas



palavras são indubitavelmente a
origem de toda vocação cristã, mas
sempre ressoaram de maneira
especial nos corações daqueles que O
seguiram deixando tudo.

A Cruz será o lugar da maior
manifestação do amor. Nesta cena
sublime emerge fortemente, com
Maria e as santas mulheres, a figura
do apóstolo João. “Na hora da
verdade, todos fogem, exceto João,
que verdadeiramente amava com
obras. Só este adolescente, o mais
jovem dos Apóstolos, permanece
junto da Cruz. Os outros não sentiam
esse amor tão forte quanto a
morte”[10]. Desde o alvorecer da
adolescência, o amor de Jesus tinha
vibrado em seu coração. Nós
sabemos como ele guardava em sua
memória a lembrança do dia em que
encontraram o Senhor, “João cruzou
seu olhar com o de Cristo, seguiu-O e
lhe perguntou: Mestre, onde moras?
Foi com Ele e esteve com o Mestre o



dia todo. Depois, com o passar dos
anos, irá fazer um relato com uma
candura encantadora, como um
adolescente que faz um diário em
que abre seu coração e indica até a
hora: hora autem erat quasi decima...
Recorda até o momento exato em
que Cristo olhou para ele, de quanto
Cristo o atraiu, como não resistiu a
Cristo, de quando se apaixonou por
Cristo”[11].

Podemos imaginar como Jesus, na
Cruz, se emocionaria ao ver o jovem
discípulo que “na ceia debruçou-se
sobre o peito” (Jo 21,20). Talvez não
tenha sido uma surpresa para Ele
encontrar a sua Mãe. De uma forma
ou de outra, ela sempre esteve a seu
lado. Uma mãe sempre apoia o filho.
No entanto, ao lado dela, o olhar do
Senhor descobre um amigo: João. No
meio da angústia daquela hora, seus
olhos se encontram. Que enorme
alegria deve ter se produzido no
coração do Senhor! E é precisamente



nessa hora, diz-nos o Evangelho,
quando o vê junto à sua Mãe, que o
Senhor introduz João na relação
única que existia entre Maria e Ele.
“Jesus, ao ver sua mãe e, ao lado dela,
o discípulo que ele amava, disse à
mãe: ‘Mulher, eis o teu filho!’ Depois
disse ao discípulo: ‘Eis a tua
mãe!’” (Jo 19, 26-27).

Anos depois, João escreveria: “Nós
amamos, porque Ele nos amou
primeiro” (1 Jo 4,19). Esta declaração
surpreendente vem da sua
experiência pessoal. João sabia-se
profundamente amado por Jesus. Foi
algo que o preencheu e deu um novo
significado à sua existência: levar
esse amor ao mundo inteiro. “João”,
disse o cardeal John Henry Newman,
“teve o indescritível privilégio de ser
amigo de Cristo. E assim aprendeu a
amar os outros. Primeiro, o seu afeto
esteve concentrado e depois pôde
expandi-lo. Além disso, recebeu o
encargo solene e reconfortante de



cuidar da Mãe de nosso Senhor, a
Santíssima Virgem, depois da Sua
partida. Não temos aqui as fontes
secretas do seu amor especial por
seus irmãos? Aquele a quem o
Salvador favoreceu com seu afeto,
para confiar-lhe também a missão de
filho da Sua Mãe, poderia ser outra
coisa senão um memorial e um
modelo (tanto quanto um homem
pode sê-lo) de amor profundo,
contemplativo, fervoroso, sereno e
ilimitado?”[12].

Despertar corações

Entregar todo o coração a Deus não é
simplesmente uma decisão pessoal: é
um dom, o dom do celibato. Da
mesma forma, não é uma renúncia
que o define, mas o amor que nasce
de uma descoberta: “O Amor... bem
vale um amor!”[13]. O coração
percebe um Amor incondicional, um
Amor que estava esperando por ele, e
quer se entregar a Ele de modo

https://opusdei.org/pt-br/article/celibato-apostolico-opusdei/


também incondicional, exclusivo. E
não apenas para experimentá-lo, mas
também para dá-lo a muitas outras
pessoas. Como São João, que não
apenas recebeu o amor de Jesus, mas
também procurou estender esse
Amor por todo o mundo. Para o
discípulo amado, essa era uma
consequência natural: “Se Deus nos
amou desta maneira, nós também
devemos amar uns aos outros” (1 Jo
4,11).

Às vezes, associa-se o celibato
fundamentalmente à dedicação do
tempo, como se essa entrega total se
explicasse por uma questão de
eficácia: para realizar certas obras de
apostolado, para não ter outros
compromissos. No entanto, essa
perspectiva é reducionista. O celibato
não nasce de considerações práticas
sobre a disponibilidade para a
evangelização, mas de um chamado
de Cristo. É um convite a viver de
maneira particular o estilo de vida



do Seu coração: amar como Cristo,
perdoar como Cristo, trabalhar como
Cristo. Mais ainda, ser o mesmo
Cristo – ipse Christus – para todas as
almas. Portanto, “as razões apenas
pragmáticas, a referência à maior
disponibilidade, não são suficientes:
esta maior disponibilidade de tempo
poderia facilmente tornar-se também
uma forma de egoísmo, que se poupa
aos sacrifícios e às fadigas exigidas
pelo aceitar-se, pelo suportar-se
reciprocamente no matrimônio.
Poderia assim levar a um
empobrecimento espiritual ou a uma
dureza de coração”[14].

O celibato não é, portanto, a solidão
de uma torre de marfim, mas um
chamado para acompanhar, para
despertar corações. Quantas pessoas
existem no mundo que não se
sentem importantes, que pensam
que a sua vida não tem valor, e que
às vezes caem em comportamentos
estranhos, porque estão procurando,

https://opusdei.org/pt-br/article/celibato-apostolico-opusdei/


no fundo, um pouco de amor! Quem
recebe o dom do celibato sabe que
está no mundo também para
aproximar-se dessas pessoas e
revelar a elas o amor de Deus: para
recordar-lhes que têm um valor
infinito. Assim, o coração celibatário
é fecundo da mesma maneira que o
coração redentor de Jesus é fecundo.
Diante de cada pessoa, procura
descobrir o mesmo bem que o
Senhor sabia descobrir em quem se
aproximava d’Ele. Ele não vê uma
pecadora, um leproso, um publicano
desprezível..., mas a maravilha de
uma criatura amada por Deus,
escolhida por Deus, de grande valor.

Deste modo, embora aqueles que
vivem o celibato não tenham filhos
naturais, tornam-se capazes de uma
paternidade profunda e real. É pai –
ou mãe – de muitos filhos, porque “a
paternidade é dar vida a outros”[15].
Sabe que está no mundo para cuidar
dos outros, mostrando-lhes, com a



sua própria vida e com sua palavra
amiga, que somente Deus pode saciar
a sede que eles experimentam. “O
nosso mundo (...) no qual Deus entra
em jogo no máximo como hipótese,
mas não como realidade concreta,
precisa deste apoiar-se em Deus do
modo mais concreto e radical
possível. Tem necessidade do
testemunho por Deus que se
encontra na decisão de acolher Deus
como terra sobre a qual se funda a
própria existência. Por isso o celibato
é tão importante precisamente hoje,
no nosso mundo atual, mesmo se o
seu cumprimento nesta nossa época
esteja continuamente ameaçado e
posto em questão”[16].

Um dom chamado a crescer dia a
dia

O dom divino do celibato não é como
um feitiço, que transforma a
realidade imediatamente e para
sempre. Deus o concede como uma

https://opusdei.org/pt-br/article/celibato-apostolico-opusdei/


semente que deve crescer
gradualmente na terra boa. O
celibato é, como toda vocação, dom e
tarefa. É caminho. Portanto, a
decisão de se entregar ao celibato
pelo Reino dos Céus não é suficiente
para o coração se transformar
automaticamente. É necessário um
esforço contínuo para arrancar as
ervas daninhas, para estar atualizado
sobre possíveis insetos e parasitas. A
graça divina sempre age na natureza,
sem negá-la nem a substituir. Em
outras palavras, Deus conta com a
nossa liberdade e a nossa história
pessoal. E é precisamente aí, nesse
cenário de barro e graça, onde cresce
silenciosamente o belo dom de um
coração virginal. Onde cresce... ou
onde apodrece.

Como o filho mais novo da parábola,
mesmo os que são chamados para
uma maior intimidade com Deus
podem um dia se sentir entediados,
vazios. Aquele jovem decidiu ir a um



lugar distante (cf. Lc 15,13), porque
na casa de seu pai notou um vazio
interior. Era necessário que ele
chegasse ao fundo do poço, para
finalmente abrir os olhos e perceber
o estado de escravidão em que tinha
caído. É interessante notar que, de
acordo com o texto do Evangelho, a
razão pela qual ele retornou não era
muito espiritual: estava com fome,
fome biológica, física. Sentia falta do
pão saboroso da casa de seu pai.
Quando ele finalmente voltou, o seu
pai estava esperando por ele e,
“correu para seu filho, e o abraçou e
beijou” (Lc 15,20). O filho havia
imaginado quase um julgamento
formal (cf. Lc 15,18-19): em vez disso,
encontra um abraço cheio de vida.
Descobre, talvez mais claramente do
que nunca, a sua identidade mais
profunda: é o filho de um Pai tão
bom.

Às vezes, o tédio pode assumir uma
forma mais insidiosa: pode acontecer



que, ficando na casa do pai, alguns se
sintam mais servos do que filhos,
como o irmão mais velho da
parábola que “morava em casa, mas
não era livre porque o coração dele
estava fora”[17]. Nos dois casos, o
caminho para sair da tristeza é
dirigir os olhos para o Pai e para o
amor que ele tem por nós. A fome da
alma é satisfeita por Deus com o Pão
da Eucaristia, em que encontramos
Aquele que se tornou um de nós,
para que possamos amá-lo como
Amigo. Ali podemos saciar-nos e,
assim, manter o coração aceso em
um amor que é “forte como a
morte” (Ct 8,6).

João permaneceu junto à Cruz de
Jesus, e estava presente também em
sua Ascensão aos Céus, “naquele dia
em que uma aparente despedida foi
verdadeiramente o começo de uma
nova proximidade”[18]. O Mestre
tinha que separar-se fisicamente dos
seus discípulos, que tinha amado até



o fim, para poder amá-los ainda mais
de perto, e a cada um daqueles que
acreditariam n’Ele. Esse é o segredo
de um coração que vive o celibato:
deixar um amor na terra para encher
o mundo inteiro com a luz do seu
Amor.

Por: Carlos Villar / Tradução: Mônica
Diez

[1] Cf. S. João Paulo II, Audiência
Geral, 10/10/1979; 24/10/1979; 
31/10/1979.

[2] Cf. S. João Paulo II, Audiência
Geral, 10/10/1979, n. 2.

[3] Bento XVI, Discurso à Cúria
Romana, 22 de dezembro de 2006.

[4] São Josemaria, Entrevistas, n. 122.

[5] F. Ocáriz, Carta 14-II-2017, n. 8.

https://opusdei.org/pt-br/article/celibato-apostolico-opusdei/
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1979/documents/hf_jp-ii_aud_19791010.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1979/documents/hf_jp-ii_aud_19791024.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1979/documents/hf_jp-ii_aud_19791031.html
https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/pt/audiences/1979/documents/hf_jp-ii_aud_19791010.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana.html
https://www.escrivaworks.org.br/book/questoes_atuais/ponto/122
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-14-fevereiro-2017/


[6] São Josemaria, Caminho, n. 884.

[7] São Josemaria, Em diálogo com o
Senhor, edição crítico-histórica, Rialp,
Madrid 2017, p. 185.

[8] São Josemaria, Via Sacra, VIII
estação, nº 5.

[9] Assim – “Amigo” – São Josemaria
chamava Jesus. Cfr. Caminho, n. 422; 
É Cristo que passa, n. 93.

[10] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 2.

[11] São Josemaria, notas de um
encontro com jovens, 6-VII-1974
(AGP, biblioteca, P04, vol. II, p. 113).

[12] Newman, J.H., “Love of Relations
and Friends”, Parochial and Plain
Sermons 2, sermão 5.

[13] São Josemaria, Caminho, n. 171.

[14] Bento XVI, Discurso à Cúria
Romana, 22 de dezembro de 2006.

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana.html


[15] Papa Francisco, Homilia em
Santa Marta, 26-VI-2013.

[16] Bento XVI, Discurso à Cúria
Romana, 22 de dezembro de 2006.

[17] F. Ocáriz, Carta 9-I-2018, n. 9.

[18] J. Ratzinger, “El comienzo de una
nueva cercanía”, em El resplandor de
Dios en nuestro tiempo, Herder,
Barcelona 2008, p. 185.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-7-dar-a-vida-amigos/

(10/01/2026)

https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana.html
https://w2.vatican.va/content/benedict-xvi/pt/speeches/2006/december/documents/hf_ben_xvi_spe_20061222_curia-romana.html
https://opusdei.org/pt-br/document/carta-pastoral-prelado-opus-dei-9-janeiro-2018/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-7-dar-a-vida-amigos/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-7-dar-a-vida-amigos/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-7-dar-a-vida-amigos/

	Algo grande e que seja amor (7): Dar a vida pelos amigos

