
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (6): Para a
música tocar

A vocação ao Opus Dei é uma
chamada para interpretar uma
partitura, tocar uma música de
Deus que tem tantas variações
quantas as pessoas.

23/04/2019

Quando Jesus falava do Reino de
Deus, sabia que se tratava de algo
muito diferente do que os que O
ouviam podiam imaginar; muito
diferente também do que tendemos a



imaginar hoje. Por isso empregava
parábolas: histórias e imagens que,
mais do que dar uma definição,
convidam a penetrar num mistério.
Jesus compara o Reino de Deus, por
exemplo, com “É como um grão de
mostarda que, ao ser semeado na
terra, é a menor de todas as
sementes. Mas, depois de semeada,
cresce e se torna maior que todas as
outras hortaliças, com ramos grandes
a tal ponto que os pássaros do céu
podem fazer seus ninhos em sua
sombra” (Mc 4,31-32). Um pequeno
grão que é enterrado, que
desaparece aos olhos dos homens e
cai no esquecimento; mas que não
para de crescer, enquanto a história
segue o seu curso, aparentemente
alheia a ele. Cresce, mesmo à noite,
quando ninguém a cuida, quando
ninguém lhe presta atenção.

Em 2 de outubro de 1928, Deus fez
com que São Josemaria descobrisse
na sua alma uma semente que só Ele

https://opusdei.org/pt-br/article/2-de-outubro-de-1928-uma-misericordia-de-deus/
https://opusdei.org/pt-br/saint-josemaria/


podia ter colocado: um grãozinho de
mostarda, que foi chamado a crescer
no grande campo da Igreja.
Conserva-se uma nota, escrita depois
de alguns meses, que recolhe em
poucos traços o código genético
daquela semente: “Simples cristãos.
Massa em fermento. O que é próprio
de nós é o normal, com naturalidade.
Meio: o trabalho profissional. Todos
santos! Entrega silenciosa”[1]. Desde
que Deus lhe deu a missão de cuidar
dessa semente, São Josemaria já não
viveu para mais nada. E o que era
então tudo promessa, tudo
esperança, hoje é uma árvore
frondosa que acolhe muitas almas e
dá sabor a muitas vidas.

O normal é querer ser santo

“Cada santo”, escreve o Papa, “é uma
missão; (...) é uma mensagem que o
Espírito Santo tira da riqueza de
Jesus Cristo e dá ao seu povo”[2]. São
Josemaria recebeu uma mensagem e



encarnou-a. Ele mesmo se converteu
em mensagem, e a sua vida e as suas
palavras começaram a interpelar
muitas pessoas. “Que a tua vida não
seja uma vida estéril. – Sê útil. –
Deixa rasto. – Ilumina com o
resplendor da tua fé e do teu amor.
Apaga, com a tua vida de apóstolo, o
rasto viscoso e sujo que deixaram os
semeadores impuros do ódio. – E
incendeia todos os caminhos da terra
com o fogo de Cristo que levas no
coração”[3].

Ele tinha esse fogo dentro de si, como
percebeu imediatamente José Luis
Múzquiz, um dos primeiros fiéis do 
Opus Dei a receber a ordenação
sacerdotal. No seu primeiro encontro
com ele, São Josemaria falou-lhe de
algo que talvez ninguém lhe tivesse
proposto antes: ser apóstolo no seu
lugar de trabalho. E imediatamente
acrescentou: “não há amor além do
Amor; os outros amores são
pequenos”. Esta frase impressionou

https://opusdei.org/pt-br/jose-luis-muzquiz/
https://opusdei.org/pt-br/jose-luis-muzquiz/
https://www.youtube.com/OpusDeiBrasilOficial
https://www.youtube.com/josemariaescrivapt


profundamente o seu interlocutor:
“Via-se que lhe saía do fundo da
alma, de uma alma enamorada de
Deus. Os circuitos mentais que eu
tinha então acabaram por fundir-
se”[4].

Numa missa de ação de graças pela
beatificação desta alma enamorada,
o então cardeal Ratzinger explicou,
com essa mistura de simplicidade e
profundidade tão característica,
como “O significado da palavra
«santo», com o tempo, adulterou-se
num sentido redutor, que continua a
sentir-se ainda hoje. Faz-nos pensar
nos santos que vemos representados
nos altares, nos milagres e virtudes
heroicas, e sugere-nos que a
santidade é para uns poucos
escolhidos, entre os quais não
podemos nos incluir. Tendemos
então a deixar a santidade para esses
poucos, cujo número
desconhecemos, e contentamo-nos
em ser como somos. Josemaria



Escrivá veio despertar-nos dessa
apatia espiritual: Não! A santidade
não é o extraordinário, mas o
comum, aquilo que é normal para
todos os batizados. A santidade não
consiste em heroísmos impossíveis
de imitar, apresenta, antes pelo
contrário, mil formas e pode ser
levada a cabo em todos os lugares e
em todas as profissões. É a
normalidade”[5].

O natural, então, para um cristão, é
querer ser santo. Por isso, desde
muito cedo, São Josemaria escreveu:
“Os santos não foram seres
disformes, casos de estudo para um
médico modernista. Foram e são
normais; de carne, como a tua. – E
venceram”[6]. A chamada ao Opus
Dei supõe uma tomada de
consciência desta normalidade da
santidade; o desejo de se tornar
“intérpretes” desta mensagem
simples, desta música. Existem, com
efeito, as “partituras”: a vida e a



pregação de São Josemaria; a
proclamação do chamamento
universal à santidade, por parte do
Concílio Vaticano II[7]; o Magistério
recente dos Papas, que desenvolve
este ensinamento... e, acima de tudo,
o Evangelho[8]. Há, então, as
partituras; mas é necessário que a
música seja tocada em todos os
cantos do mundo, com uma
infinidade de variações que ainda
estão para chegar: as vidas concretas
de muitos cristãos.

Tão perto que vivamos com Ele

Ao inspirar o Opus Dei, o Senhor deu
à sua Igreja um caminho, uma
espiritualidade “projetada” para
encarnar em todo o tipo de paisagens
cotidianas, para se fundir com o
trabalho e a vida normal de pessoas
muito diferentes. Esta mensagem
está exposta e anotada por São
Josemaria em numerosos escritos,
homilias, encontros familiares,

https://www.facebook.com/opusdei.br/


viagens de catequese, etc., em todos
os quais ressoa a afirmação de um
dos pontos de Sulco: “De longe – lá no
horizonte -, parece que o céu se junta
com a terra. Não esqueças que, onde
de verdade a terra e o céu se juntam,
é no teu coração de filho de Deus”[9].
Portanto, embora a vocação ao Opus
Dei encha as pessoas de iniciativa, de
vontade de melhorar o seu ambiente,
não as leva fundamentalmente a 
fazer coisas, ou a fazer mais coisas
que as que já fazem. Leva-as
sobretudo a fazê-las de outro modo,
estando com Deus em tudo o que
fazem, procurando compartilhar
tudo com Ele.

“Filhos, seguir a Cristo (...) é a nossa
vocação. E segui-l'O tão de perto que
vivamos com Ele, como os primeiros
Doze; tão perto que nos
identifiquemos com Ele, que vivamos
a Sua Vida, até que chegue o
momento em que não tenhamos
colocado obstáculos, em que



possamos dizer com São Paulo: não
sou eu que vivo, mas é Cristo que
vive em mim (Gal 2,10)”[10].

Um dos primeiros supernumerários
lembra-se da sua surpresa quando o
Fundador da Obra lhe disse: “Deus
chama-te por caminhos de
contemplação”. Para ele, casado e
com filhos, e que tinha que lutar para
levar a sua família avante, foi “uma
verdadeira descoberta”[11]. Em
outra ocasião, São Josemaria
aconselhou: “Fala, fala ao Senhor:
‘Canso-me, Senhor, não aguento
mais. Senhor, isto não sai; Como o
farias?’”[12]. Isso, precisamente, é a
contemplação no meio do mundo:
um olhar profundo e afetuoso para a
realidade, alimentado pelo olhar de
Deus, por um diálogo contínuo com
Ele. São Josemaria resumia este belo
desafio numa frase redonda: “quanto
mais dentro do mundo estivermos,
tanto mais temos que ser de
Deus”[13]. E essa proximidade, essa

https://opusdei.org/pt-br/article/pessoas-do-opus-dei/


intensa amizade com Ele, é a raiz da
qual brotam dois traços que, embora
não sejam exclusivos da vocação à
Obra, têm um relevo particular para
os cristãos que Deus chama por este
caminho: o chamamento a ser
apóstolos, a dar a conhecer a Cristo, e
a missão de transformar e
reconciliar o mundo com Deus
através do seu trabalho.

Antes de nos determos neles, porém,
surge uma questão lógica: se, como
São Josemaria pregou durante toda a
sua vida, e o Papa nos lembrou
recentemente, a santidade é para
todos; se o Senhor ordena a todos os
cristãos que comuniquem o
Evangelho, qual é então a
especificidade da vocação ao Opus
Dei como resposta á chamada para
encontrar Deus no meio do mundo?
É relativamente simples de explicar
se tivermos em conta que as várias
vocações cristãs são determinações,
modalidades ou canais da vida e



vocação comunicadas pelo batismo.
Concretamente, “a vocação ao Opus
Dei recolhe, acolhe, dá corpo à
entrega ou dedicação a Deus e aos
outros que é exigida pela vocação
cristã; o único que se acrescenta de
peculiar é, precisamente, o caminho:
que essa dedicação se leva a cabo
formando parte de uma instituição
concreta da Igreja (o Opus Dei): com
uma determinada espiritualidade e
com meios formativos e apostólicos
precisos”[14], que visam em especial
servir a Deus e aos outros através do
trabalho e das coisas normais de
todos os dias. Em outras palavras:
quem descobre e acolhe o seu
chamado ao Opus Dei decide dar a
vida pelos outros (que é a essência da
vida cristã), e conta com um caminho
para atingir esse desafio, pela mão de
Deus e com a ajuda de uma grande
família. E é por isso que está disposto
a fazer tudo o que puder da sua parte
para que este carisma alimente a sua
vida interior, ilumine a sua



inteligência, enriqueça a sua
personalidade... de modo que possa
efetivamente encontrar Deus na sua
vida e, ao mesmo tempo,
compartilhar esse achado.

A iluminação divina do 2 de outubro
de 1928, e outras que a seguiram,
mostraram a São Josemaria que
deveria dedicar a sua vida a
promover entre todos os cristãos
correntes – homens e mulheres que
vivem no mundo, dedicados às mais
diversas tarefas humanas – a
consciência de que todos são
chamados à santidade e ao
apostolado. E a fazê-lo, promovendo
uma instituição, o Opus Dei,
composta de cristãos comuns que,
acolhendo o chamamento divino
para tornar seu este ideal, dessem
testemunho com as suas próprias
vidas não apenas da sua grandeza,
mas também da possibilidade, com a
ajuda da graça, de procurar levá-lo à



prática, mesmo com as suas próprias
limitações.

Todos os que tiverem o coração
grande

No caminho de Betânia a Jerusalém,
Jesus sente fome. Procura algo para
comer e aproxima-Se de uma figueira
(Mt 21,18). “Aproxima-se de ti e
aproxima-se de mim. Jesus tem fome
e sede de almas. Do alto da cruz
clamou: sitio!, tenho sede. Sede de
nós, do nosso amor, das nossas almas
e de todas as almas que lhe devemos
levar pelo caminho da Cruz, que é o
caminho da imortalidade e da glória
do Céu”[15].

A vocação à Obra supõe um forte
“contágio” dessa fome e sede de Deus.
Quando São Josemaria se esforçava
para levar para frente a primeira
residência da Obra, houve quem o
aconselhasse a não se precipitar.
Num retiro, anotava: “Pressa. Não é
pressa. É que Jesus empurra”[16].



Urgia-o, como a São Paulo, o amor de
Cristo (Cf. 2 Cor 5, 14). E com essa
mesma urgência serena, quer Deus
que batamos à porta de cada um e de
cada uma: “Dá-te conta, quem quer
que sejas, de que és amado!”[17]. E
isso com normalidade, com
naturalidade, amando e deixando-
nos ser amados por todos, ajudando,
servindo, transmitindo o que
sabemos, aprendendo,
compartilhando desafios e trabalhos,
problemas e angústias, criando laços
de amizade... Onde nascemos, onde
trabalhamos, onde descansamos,
onde compramos, podemos ser
fermento, sal, luz do mundo.

Deus não chama à Obra super-heróis.
Chama pessoas normais, desde que
tenham um coração grande e
magnânimo, um coração em que
caibam todos. Assim o vislumbrava
já São Josemaria num texto dos
primeiros anos, pensando naqueles
que poderiam receber o



chamamento de Deus para a Obra:
“não cabem: os egoístas, nem os
covardes, nem os indiscretos, nem os
pessimistas, nem os tíbios nem os
tolos, nem os vadios, nem os tímidos
nem os frívolos. Cabem: os doentes,
prediletos de Deus, e todos os que
tiverem um grande coração, ainda
que tenham sido maiores as suas
fraquezas”[18]. Em resumo, quem
descobre que Deus o chama ao Opus
Dei pode ser uma pessoa com
defeitos, com limitações, com
misérias; mas também com grandes
ideais, com desejo de amar, de
contagiar o amor de Deus aos outros.

Amar o mundo como Deus o ama

“Deus amou tanto o mundo, que deu
o seu Filho único, para que todo o
que nele crer não pereça, mas tenha
a vida eterna” (Jo 3,16). Deus ama 
apaixonadamente o mundo que
criou, que não só não é um obstáculo
para a santidade, mas é o lugar da



sua origem. E a mensagem da Obra
traz na sua entranha esta convicção:
podemos ser santos não apesar de
viver no mundo, mas precisamente 
por ocasião disso, profundamente 
imersos nele. Porque o mundo, essa
misteriosa amálgama de grandezas e
misérias, de amor e de ódio, de
rancor e perdão, de guerras e paz,
“espera a manifestação dos filhos de
Deus” (Rm 8,19).

Para falar da nossa relação com o
mundo, o Gênesis usa dois verbos:
“guardar” e “cultivar” (cf. Gn 2,15).
Com o primeiro, que também é usado
para exprimir o cumprimento dos
mandamentos, o Senhor torna-nos
responsáveis pelo mundo; diz-nos
que não podemos usá-lo de maneira
despótica. Com o segundo, “cultivar”,
que significa tanto
“trabalhar” (geralmente a terra)
como “dar culto” (cf. Nm 8,11), Deus
une o trabalho ao culto: trabalhando
não só nos realizamos, mas também



damos um culto agradável a Deus,
porque amamos o mundo como Ele o
ama. Santificar o trabalho é,
portanto, em suma, tornar o mundo
mais belo, abrir espaço nele para
Deus.

Ele mesmo quis guardar e cultivar o
mundo que saiu das Suas mãos de
Criador, trabalhando com mãos de
homem, de criatura. Se durante
séculos os anos da vida oculta do
Senhor na oficina de Nazaré se
perceberam como anos de
obscuridade, sem brilho, à luz do
espírito da Obra tornam-se “claros
como a luz do sol” (...), resplendor
que ilumina os nossos dias e que lhes
dá uma autêntica projeção”[19]. É
por isso que São Josemaria animava
os seus filhos a meditar com
frequência neste trabalho, que nos
recorda o crescimento do grão de
trigo, oculto e silencioso. Foi assim
que Jesus cresceu – Ele próprio se
compararia mais tarde ao grão de



trigo (cf. Jo 12,24) – na oficina de José
e da sua Mãe, naquela oficina-lar.

A vida simples da Sagrada Família
mostra como há trabalhos que,
embora pareçam humildes a um
olhar terreno, aos olhos de Deus têm
um valor imenso, pelo amor, pelo
cuidado e pelo desejo de ser útil que
se coloca neles. Portanto, “santificar
o trabalho não é fazer algo santo
enquanto se trabalha, mas
precisamente tornar o próprio
trabalho santo”[20]. Desta forma, “o
trabalho humano bem acabado foi
feito colírio, para descobrir Deus (...)
em todas as coisas. E isso aconteceu
precisamente no nosso tempo,
quando o materialismo se empenha
em transformar o trabalho num
barro que cega os homens e os
impede de olhar para Deus”[21].

Para dar fruto, o grão precisa se
esconder, desaparecer. Foi assim que
São Josemaria viu a sua vida:



“ocultar-me e desaparecer é que é
próprio de mim, que só Jesus
brilhe”[22]. E assim também quer
Deus que vejam a sua vida todos os
homens e mulheres que Ele chama e
continuará a chamar à Obra. Como
os primeiros cristãos: pessoas
normais e correntes que, se fizeram
barulho, não o faziam para receber
aplausos, mas para que Deus pudesse
brilhar. Pessoas que, acima de tudo,
“viveram de Cristo e deram a
conhecer Cristo (...): semeadores de
paz e alegria, da paz e da alegria que
Jesus nos trouxe”[23].

Eduardo Camino / Carlos Ayxelá

[1] Apontamentos íntimos, n. 35, em
P. Rodríguez, F. Ocáriz, J.L. Illanes, O
Opus Dei na Igreja, Ed. Rei dos
Livros, Lisboa 1994.



[2] Francisco, Ex. ap. Gaudete et
exsultate (19-III-2018), n. 21.

[3] São Josemaria, Caminho, n. 1.

[4] Caminho, edição comentada,
comentário ao n. 417.

[5] J. Ratzinger, Homilia, 19-V-1992,
citada em Romana, n. 14 (1992) p. 48.

[6] Caminho, n. 133.

[7] Concílio Vaticano II, Const. dogm. 
Lumen gentium (21-X-1964), n. 40.

[8] Cf. João Paulo II, Ex. Ap. 
Christifideles laici (30-XII-1988), nn.
16-17; Bento XVI, Audiência, 13-
IV-2011; e, mais recentemente, a
exortação apostólica Gaudete et
exsultate (19-III-2008) do Papa
Francisco.

[9] São Josemaria, Sulco, n. 309.

https://opusdei.org/pt-br/article/homilia-na-missa-de-acao-de-gracas-apos-a-cerimonia-da-beatificacao-de-josemaria-escriva/


[10] En diálogo con el Señor, edição
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 101.

[11] V. García Hoz, “Mi encuentro con
Monseñor Escrivá de Balaguer”, em
R. Serrano (ed.) Así le vieron, Rialp,
Madrid, 1992, p. 83.

[12] São Josemaria, Notas de uma
reunião familiar em Valladolid, 22-
X-1972 (recolhidas no documentário
“O coração do trabalho”).

[13] São Josemaria, Forja, n. 740.

[14] F. Ocáriz, “A vocação ao Opus
Dei como vocação na Igreja”, em O
Opus Dei na Igreja, Ed. Rei dos Livros,
Lisboa, 1994, p. 168.

[15] São Josemaria, Amigos de Deus,
n. 202.

[16] Apontamentos íntimos, n. 1753,
citado em Vázquez de Prada, A. O

https://opusdei.org/pt-br/article/o-coracao-do-trabalho-a-visao-de-sao-josemaria/


Fundador do Opus Dei (I) p. 468,
Ed.Quadrante, São Paulo, 2004.

[17] S. João Paulo II, Atravessar o
Limiar da esperança, Planeta, Lisboa
1994.

[18] São Josemaria, Instrucción, 1-
IV-1934, n. 65.

[19] São Josemaria, É Cristo que
passa, n. 14.

[20] F. Ocáriz, Naturaleza, gracia y
gloria, Eunsa 2000, p. 263.

[21] Bem-Aventurado Álvaro del
Portillo, Carta, 30-IX-1975 (AGP,
biblioteca, P17, 1991, vol. II, p. 63).

[22] São Josemaria, Carta, 28-I-1975,
em E. Burkhart, J. López, Vida
cotidiana y santidad en la enseñanza
de San Josemaria, vol. 2, Rialp,
Madrid 2011, p. 301.

[23] É Cristo que passa, n. 30.



pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-6-para-a-musica-tocar/

(23/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-6-para-a-musica-tocar/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-6-para-a-musica-tocar/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-6-para-a-musica-tocar/

	Algo grande e que seja amor (6): Para a música tocar

