
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (5): Como
descobrir a nossa
vocação?

Cada pessoa tem a sua história
de vocação. Por isso há tantas
histórias de vocação quantas
pessoas. Neste editorial,
comentamos alguns dos pontos
mais frequentes no caminho
pelo qual chegamos à convicção
sobre a nossa vocação.

05/03/2019



O sol se pôs na Judéia. Um inquieto
Nicodemos vem a Jesus. Procura
respostas para o que está fervendo
em seu interior. A chama de uma
lâmpada esculpe seus rostos. O
diálogo que se segue entre sussurros
é cheio de mistério. As respostas do
Nazareno às suas perguntas deixam-
no perplexo. Jesus avisa: “O vento
sopra onde quer e ouves a sua voz,
mas não sabes de onde vem, nem
para onde vai. Assim é também todo
aquele que nasceu do Espírito” (Jo
3,8). A vocação, toda vocação, é um
mistério e a sua descoberta, um dom
do Espírito.

O livro de Provérbios diz: “Há três
coisas difíceis demais para mim
mesmo e quatro, que absolutamente
não entendo: o caminho da águia no
céu, o caminho da cobra no rochedo,
o caminho do navio no meio do mar,
o caminho do homem em relação a
uma jovem” (Prov. 30,18-19). Com
mais razão, quem, sem a ajuda de



Deus, poderia seguir as pegadas da
graça em uma alma, identificar o seu
propósito e descobrir o significado e
o destino de uma vida? Quem, sem
ser guiado pelos dons do Espírito
Santo, seria capaz de saber “de onde
vem e para onde vai” esse sopro
divino na alma, muitas vezes audível,
em forma de anseios, incertezas,
presságios e promessas? É algo que
nos supera completamente. Portanto,
a primeira coisa que precisamos para
vislumbrar o nosso chamado pessoal
é a humildade: ajoelhar-nos diante
do inefável, abrir o nosso coração à
ação do Espírito Santo, que sempre
pode nos surpreender.

Para descobrir sua própria vocação,
ou para ajudar alguém a descobrir,
não é possível, portanto, “oferecer
fórmulas pré-fabricadas, métodos ou
regulamentos rígidos”[1]. Seria como
tentar “colocar limites na ação
sempre original do Espírito
Santo”[2], que sopra onde quer. Em



uma ocasião, perguntaram ao
Cardeal Ratzinger: “Quantos
caminhos há para Deus?” Com uma
simplicidade desconcertante, ele
respondeu: “tantos quantas as
pessoas”[3]. Há tantas histórias de
vocação quantas pessoas. Nestas
páginas, mostraremos alguns dos
marcos mais frequentes nesse
caminho pelo qual se chega à
convicção sobre a própria vocação,
para ajudar a reconhecê-los.

Inquietação do coração

Nicodemos percebe uma inquietação
em seu coração. Ele ouviu Jesus
pregar e se comoveu. No entanto,
alguns dos seus ensinamentos o
escandalizaram. Ele presenciou,
assombrado, os seus milagres, sim,
mas está perturbado pela autoridade
com a qual Jesus expulsa os
mercadores do Templo, a que ele
chama de “a casa de meu Pai” (cf. Jo
2,16). Quem se atreve a falar assim?



Por outro lado, em seu interior, não
consegue reprimir uma esperança
secreta: será este o Messias? Mas
ainda está cheio de incertezas e
dúvidas. Ele não se decide a dar o
passo de seguir Jesus abertamente,
embora busque respostas. E é por
isso que ele O busca à noite: “Rabi,
sabemos que vieste como mestre da
parte de Deus, pois ninguém é capaz
de fazer os sinais que tu fazes, se
Deus não está com ele” (Jo 3,2).
Nicodemos está inquieto.

O mesmo acontece com outros
personagens do Evangelho, como o
jovem que se aproxima um dia de
Jesus e lhe pergunta: “Mestre, que
devo fazer de bom para ter a vida
eterna?” (Mt 19,16). Ele está
insatisfeito. Seu coração está
inquieto. Pensa que é capaz de fazer
mais. Jesus confirma que a sua busca
tem fundamento: “Só te falta uma
coisa...” (Mc 10,21). Nós também
podemos pensar nos apóstolos André



e João. Jesus, vendo que o seguiam,
pergunta-lhes: “Que procurais?” (Jo 1,
38). Todos eram “procuradores”:
estavam esperando um evento
maravilhoso que mudasse as suas
vidas e as enchesse de aventura.
Tinham a alma aberta e faminta,
cheia de sonhos, anseios e desejos.
Inquieta.

Certa ocasião, um jovem perguntou a
são Josemaria como se sentia a
vocação para a Obra. Sua resposta
foi: “Não é uma questão de sentir,
meu filho, embora se perceba
quando o Senhor chama. Fica-se
inquieto. Nota-se uma insatisfação...
Não estás satisfeito contigo
mesmo!”[4]. Frequentemente, no
processo de busca da vocação, tudo
começa com essa inquietação do
coração.

Uma presença amorosa

Mas em que consiste essa
inquietação? De onde vem? Ao



relatar a cena do jovem que se
aproxima do Senhor, São Marcos diz
que Jesus fitou-o com amor (Mc
10,21). Ele também faz assim
conosco: de alguma forma,
percebemos em nossa alma a
presença de um amor de predileção
que nos escolhe para uma missão
única. Deus está presente em nossos
corações e busca o encontro, a
comunhão. No entanto, esse objetivo
ainda não foi alcançado e daí vem a
nossa inquietação.

Essa presença amorosa de Deus na
alma pode se manifestar de
diferentes maneiras: anseios por
maior intimidade com o Senhor, um
profundo desejo de satisfazer com a
minha vida a sede de Deus que as
almas têm, de fazer crescer a Igreja,
família de Deus no mundo. Nostalgia
por uma vida na qual os talentos
recebidos realmente deem fruto, o
sonho de aliviar tanto sofrimento em
todos os lugares, e, enfim, a



consciência de ser uma pessoa que
recebeu muitas graças: “Por que eu
recebo tanto e outros tão pouco?”

O chamado de Deus também pode
ser revelado em eventos
aparentemente fortuitos, que mexem
com o interior da pessoa e deixam
um rastro da sua passagem. Ao
contemplar a própria vida, São
Josemaria explicava: “O Senhor foi
me preparando apesar de mim
mesmo, com coisas aparentemente
inocentes, que ele utilizou para
colocar na minha alma aquela
inquietação divina. É por isso que
entendi muito bem aquele amor, tão
humano e tão divino, de Teresa do
Menino Jesus, que se emociona
quando, entre as páginas de um
livro, aparece uma gravura com a
mão ferida do Redentor. Coisas desse
estilo também aconteceram comigo,
e me tocaram profundamente”[5].



Outras vezes, essa presença amorosa
é descoberta através de pessoas ou
modos de viver o Evangelho que
deixaram a marca de Deus em nossa
alma. Porque, embora às vezes seja
um evento ou um encontro
inesperado que muda nossas vidas, é
muito comum que o chamado tome
forma a partir do que vivemos até
aquele momento. Finalmente, às
vezes são algumas palavras da
Sagrada Escritura que ferem a alma,
se aninham dentro dela e ressoam
docemente, talvez até para nos
acompanhar por toda a vida. Isto
aconteceu, por exemplo, a Santa
Teresa de Calcutá com uma das
palavras de Cristo na Cruz: “Tenho
sede” (Jo 19, 28), ou a São Francisco
Xavier, para quem esta pergunta foi
decisiva: “que adianta a alguém
ganhar o mundo inteiro, se perde a
própria vida?” (Mt 16,26).

Mas talvez o aspecto mais
característico dessa inquietação de



coração é que ela toma a forma do
que poderíamos chamar de uma
simpatia antipática. Nas palavras de
São Paulo VI, o chamado de Deus é
apresentado como “uma voz que é
perturbadora e tranquilizadora ao
mesmo tempo, uma voz doce e
imperiosa, uma voz irritante e ao
mesmo tempo amorosa”[6]. O
chamado nos atrai ao mesmo tempo
em que produz rejeição. Impele-nos
a nos abandonar no amor, enquanto
nos assustamos com o risco da
liberdade: “Colocamos resistência em
dizer sim ao Senhor, amamos e não
amamos”[7].

Unir os pontos na oração

Nicodemos procura Jesus empurrado
por sua inquietação. A figura
amigável do Senhor já está presente
em seu coração: já começou a amá-lo,
mas necessita encontrar-se com Ele.
No diálogo a seguir, o Mestre lhe
mostra novos horizontes. “Em



verdade, em verdade, te digo: se
alguém não nascer do alto, não
poderá ver o Reino de Deus!” e
convida-o a uma nova vida, a um
novo começo: nascer “da água e do
Espírito” (Jo 3,5). Nicodemos não
entende e pergunta simplesmente:
“Como pode isso acontecer?” (cf. Jo
3,9). Nesse encontro face a face com
Jesus, pouco a pouco, uma resposta
se formará sobre quem ele é para
Jesus, e quem deve ser Jesus para ele.

Para que a inquietação do coração
tenha um significado relevante no
discernimento da vocação, deve ser
lida, valorizada e interpretada em
oração, em diálogo com Deus: “Por
que isso está acontecendo agora,
Senhor? O que você quer me dizer?
Por que esses anseios e inclinações
no meu coração? Por que isso me
incomoda e não incomoda quem está
ao meu redor? Por que você me ama
tanto? Como fazer o melhor uso
desses presentes que você me



deu?”Só com esta disposição habitual
de oração é possível vislumbrar o
cuidado amoroso de Deus – Sua
Providencia – nos acontecimentos de
nossa vida, nas pessoas com que nos
encontramos, inclusive na forma
como nosso caráter vai se
modelando, com seus gostos e
aptidões. É como se Deus, ao longo
do caminho, fosse colocando alguns
pontos que, somente agora, ao uni-
los na oração, assumem a forma de
um desenho reconhecível.

Bento XVI o explicava assim: “O
segredo da vocação está no
relacionamento com Deus, na oração
que cresce precisamente no silêncio
interior, na capacidade de ouvir que
Deus está próximo. E isso é verdade
tanto antes da escolha, ou seja, no
momento de decidir e partir, como
depois, se se deseja perseverar e ser
fiel ao longo do caminho”[8].
Portanto, para aquele que se
perguntar sobre a sua vocação, o



primeiro e fundamental é
aproximar-se de Jesus na oração e
aprender a olhar com os Seus olhos
para a própria vida. Talvez aconteça
como com aquele cego a quem Jesus
unge com saliva nos olhos: a
princípio vê imagens borradas: vê as
pessoas como se fossem árvores
andando. Mas deixa o Senhor
insistir, e ele termina vendo tudo
claramente (cfr. Mc 8,22-25).

O detonador

Dois anos depois daquele encontro
noturno com Jesus, acontecerá um
evento que forçará Nicodemos a
assumir uma posição definida e a se
tornar conhecido abertamente como
discípulo do Senhor. Instigado pelos
príncipes dos sacerdotes e fariseus,
Pilatos crucifica Jesus de Nazaré. José
de Arimateia obtém permissão para
remover o seu corpo e enterrá-lo. E
são João escreve: “Nicodemos, aquele
que anteriormente tinha ido a Jesus



de noite” (Jo 19,39). A Cruz do
Senhor, o abandono dos seus
discípulos e, talvez, o exemplo da
fidelidade de José de Arimateia,
interpelam pessoalmente Nicodemos
e o obrigam a tomar uma decisão:
“Outros fazem isso. E eu? O que farei
com Jesus?”

Um detonador é uma pequena
quantidade de explosivo, mais
sensível e menos potente, que se
acende por meio de um pavio ou de
uma faísca elétrica e faz explodir a
massa principal de explosivo, menos
sensível, mas mais poderosa. No
processo de busca da própria
vocação, frequentemente há um
evento que, como um detonador,
atua sobre todas as inquietações do
coração, e dá a elas um sentido
preciso, apontando um caminho e
encorajando a segui-lo. Este evento
pode ser de diversos tipos e a sua
carga emocional pode ter maior ou
menor entidade. O importante, como



acontece com a inquietação do
coração, é que ele seja lido e
interpretado junto a Deus, na oração.

O detonador pode ser uma moção
divina na alma, ou o encontro
inesperado com o sobrenatural,
como aconteceu com o papa
Francisco quando ele tinha quase 17
anos de idade. Era um dia de
setembro, e ele estava se preparando
para sair e divertir-se com seus
companheiros. Mas antes, decidiu
passar um momento na sua
paróquia. Quando chegou, encontrou
um padre que ele não conhecia.
Ficou impressionado com a sua
atitude de recolhimento e decidiu se
confessar com ele. “Nessa confissão
algo estranho aconteceu comigo, não
sei o que era, mas mudou a minha
vida. Eu diria que me pegaram
desprevenido”, lembrava depois de
meio século. E o interpretava assim:
“Foi a surpresa, o estupor de um
encontro. Eu percebi que estavam



esperando por mim. A partir deste
momento, para mim, Deus é quem te 
primereia. Você o está buscando, mas
Ele é quem busca primeiro por
você”[9].

Outras vezes, o detonador será o
exemplo da entrega de um amigo
próximo: “meu amigo se entregou a
Deus, e eu?”. Ou um convite amável
para acompanhá-lo em um caminho
concreto: “Vem e vê”! (Jo 1,46) de
Filipe a Natanael. Pode até ser um
evento aparentemente trivial, mas
cheio de significado para quem já
têm uma inquietação no coração.
Deus sabe como se servir até mesmo
de coisas muito pequenas para
sacudir a nossa alma. Foi o que
aconteceu a São Josemaria quando,
no meio da neve, o Amor de Deus
veio ao seu encontro.

Muitas vezes, no entanto, ao invés de
uma detonação, se trata de uma
decantação, que se produz



simplesmente no amadurecimento
gradual da fé e do amor, por meio da
oração. Pouco a pouco, quase sem
perceber, com a luz de Deus,
chegamos a uma certeza moral sobre
a vocação pessoal, e essa decisão é
tomada com o impulso da graça. O
bem-aventurado John Henry
Newman descrevia brilhantemente
esse processo, relembrando a sua
conversão: “A certeza é sem dúvida
um termo, mas a dúvida é um
processo; e eu ainda estava longe da
certeza. A certeza é um ato reflexo; é
saber que sabemos. Essa certeza
creio que nunca a possuí quase até a
minha recepção na Igreja Católica.
Além disso, (...) quem pode
determinar quando é que os pratos
da balança começam a mover-se e
quando é que uma probabilidade
maior a favor de uma crença se
torna em dúvida contra ela?”[10].
Este processo por decantação, em
que se chega a amadurecer uma
decisão de entrega pouco a pouco e



sem perturbações, na verdade
geralmente émais seguro do que
aquele causado pelo relâmpago
deslumbrante de um sinal externo,
que pode facilmente ofuscar-nos e
confundir-nos.

Em todo caso, quando chegamos a
esse ponto de inflexão, a nossa visão
se esclarece: mas a nossa vontade
também se sente conduzida a
abraçar esse caminho. Por esta
razão, São Josemaria pôde escrever:
“Se me perguntardes como se nota a
chamada divina, como é que a pessoa
a percebe, dir-vos-ei que é uma visão
nova da vida. É como se se acendesse
uma luz dentro de nós; é um impulso
misterioso”[11]. O chamado é luz e
impulso. Luz em nossa inteligência,
iluminada pela fé, para ler a nossa
vida. Impulso em nossos corações,
inflamado no amor de Deus, desejo
de seguir o convite do Senhor, ainda
que seja com aquela simpatia
antipática própria das coisas de



Deus. Portanto, convém que cada
pessoa peça “não só luz para ver seu
caminho, mas também força para
querer unir-se à vontade divina”[12].

A ajuda da direção espiritual

Não sabemos se Nicodemos
consultou outros discípulos, antes ou
depois de ver Jesus. Talvez tenha sido
José de Arimateia quem o encorajou
a seguir Jesus abertamente, sem
medo dos outros fariseus. Desta
forma, o teria levado ao seu encontro
definitivo com Jesus. É precisamente
nisso que consiste o
acompanhamento ou direção
espiritual: poder contar com o
conselho de alguém que caminha
conosco. Alguém que procura viver
em sintonia com Deus, que nos
conhece e nos quer bem.

É verdade que o chamado é sempre
algo entre Deus e eu. Ninguém pode
ver a vocação por mim. Ninguém
pode se decidir por mim. Deus se



dirige a mim, é a mim que Ele
convida e dá a liberdade de
responder, e graça para fazer isso... A
mim! No entanto, neste processo de
discernimento e decisão, é de grande
ajuda ter um guia especializado,
entre outras coisas, para confirmar
que tenho as habilidades objetivas
necessárias para empreender este
caminho, e para assegurar a minha
retidão de intenção ao tomar a
decisão de me entregar a Deus. Além
disso, como diz o Catecismo, um bom
diretor espiritual pode se tornar um
mestre de oração[13]: alguém que
nos ajuda a ler, amadurecer e
interpretar em nossa oração as
inquietações do coração, as
inclinações e os acontecimentos.
Também nesse sentido, esse trabalho
nos ajudará a esclarecer a própria
chamada. Trata-se, em suma, de
alguém que talvez poderá nos dizer
um dia, assim como São João a São
Pedro, ao divisar à distância o



homem que lhes falava da praia: “É o
Senhor” (Jo 21,7).

Em todo caso, o discernimento é, em
grande parte, um caminho pessoal e
a decisão final também é. O próprio
Deus nos deixa livres. Mesmo depois
do detonador. Portanto, depois do
momento inicial, é fácil que as
dúvidas voltem a surgir. Deus não
deixa de nos acompanhar, mas
permanece a certa distância. É
verdade que Ele fez tudo e
continuará a fazê-lo, mas agora quer
que sejamos nós a dar o último passo
com plena liberdade, com a
liberdade do amor. Ele não quer
escravos, quer filhos. E por isso,
ocupa um lugar discreto, sem se
impor na consciência, quase
poderíamos dizer que é um
“observador”. Ele nos contempla e
espera paciente e humildemente a
nossa decisão.

***



“Conceberás e darás à luz um
filho” (Lc 1, 31-32). No momento de
silêncio que houve depois do anúncio
do Arcanjo São Gabriel, o mundo
inteiro parecia prender a respiração.
A mensagem divina havia sido
entregue. A voz de Deus se havia
deixado ouvir durante anos no
coração da Virgem. Mas agora, Deus
se calava. E esperava. Tudo dependia
da livre resposta daquela donzela de
Nazaré. “Maria disse: “Eis aqui a
serva do Senhor! Faça-se em mim
segundo a tua palavra”. (Lc 1,38).
Anos depois, junto da Cruz, Santa
Maria receberia das mãos de
Nicodemos o corpo morto do seu
Filho. Como esse discípulo recém-
chegado ficaria impressionado ao
ver como, em meio a essa imensa
dor, a Mãe de Jesus aceitava e amava
mais uma vez os caminhos de Deus:
“Faça-se em mim segundo a tua
palavra”. Como não dar tudo por um
amor tão grande?



Por: José Brage

Tradução: Mônica Diez

[1] São Josemaria, Carta 6.V.1945, n.
42.

[2] Ibidem.

[3] J. Ratzinger, O sal da terra, pag.
27.

[4] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, Crónica, 1974, vol.
I, p. 529.

[5] En diálogo con el Señor, edición
crítico-histórica, Rialp, Madrid 2017,
p. 199.

[6] São Paulo VI, Homilia, 14-X-1968.

[7] São Josemaria, Anotações de uma
reunião familiar, Crónica, 1972, p.
460.



[8] Bento XVI, Encontro com os
Jovens em Sulmona, 4-VII-2010.

[9] S. Rubin y F. Ambrogetti, El Papa
Francisco. Conversaciones con Jorge
Bergoglio, Ediciones B, Barcelona,
2013, p. 48.

[10] Bem-aventurado J.H. Newman,
Apologia pro vita sua, Editorial
Verbo, p. 254.

[11] Carta 9-I-1932, citado em
Vázquez de Prada, O Fundador do
Opus Dei, Ed. Quadrante, São Paulo,
2004, p. 278.

[12] F. Ocáriz, “Luz para ver, força
para querer”, Texto publicado no
jornal “O São Paulo”, página 16,
edição 3218. Disponível aqui.

[13] Cfr. Catecismo da Igreja Católica,
n. 2690.

https://opusdei.org/pt-br/document/luz-para-ver-forca-para-querer/


pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-5/ (21/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-5/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-5/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-5/

	Algo grande e que seja amor (5): Como descobrir a nossa vocação?

