
opusdei.org

Algo grande e que
seja amor (2): O que
poderia ser da sua
vida

O sonho de qualquer cristão é
que seu nome esteja escrito no
Coração de Deus. No segundo
texto da série sobre a vocação –
“algo grande e que seja amor” –
contempla-se esta realidade.

16/11/2018

A Mesopotâmia viu nascer e
desaparecer algumas das civilizações
mais antigas do mundo: sumérios,



acádios, babilônios, caldeus...
Embora talvez tenhamos estudado
algumas delas no colégio, parecem-
nos culturas distantes e pouco
relacionadas conosco. No entanto, foi
nessa zona que surgiu um
personagem que faz parte da nossa
família. Se chamava Abrão, até que
Deus mudou seu nome para Abraão.
A Bíblia o situa uns 1850 anos antes
da vinda de Jesus Cristo à terra.
Quatro mil anos depois, continuamos
nos lembrando dele, quando na
Santa Missa o invocamos como
“nosso pai na fé”[1]: ele deu origem à
nossa família.

“Chamei-te pelo próprio nome”

Abraão é uma das primeiras pessoas
que entraram para a história pelo
fato de ter respondido a uma
chamada de Deus. No seu caso, era
um pedido muito singular: “sai de
tua terra, do meio de teus parentes,
da casa de teu pai, e vai para a terra



que eu vou te mostrar” (Gn 12,1).
Depois dele, vieram, entre outros,
Moisés, Samuel, Elias e os outros
profetas... Todos escutaram a voz de
Deus, que os convidava de uma
maneira ou outra a “sair da sua
terra” e a começar uma nova vida em
sua companhia. Assim como a
Abraão, Deus prometia a eles que
faria grandes coisas em suas vidas:
“farei de ti uma grande nação e te
abençoarei: engrandecerei o teu
nome, de modo que ele se torne uma
bênção” (Gn 12,2). Além disso,
chamou cada um deles pelo seu
nome; e por isso, junto com as
recordações das ações de Deus, o
Antigo Testamento conserva os
nomes daqueles que colaboraram
com Ele. A carta aos Hebreus os
elogia com entusiasmo (cfr. Hb
11,1-40).

Quando Deus enviou seu Filho ao
mundo, os chamados já não só
escutaram a voz de Deus; puderam



ver um rosto humano: Jesus de
Nazaré. Deus também os chamou
para começar uma vida nova, para
deixar uma marca indelével na
história. Conhecemos os seus nomes
– Maria Madalena, Pedro, João,
André... – e lembramos deles com
agradecimento.

E depois? Poderia parecer que, com a
Ascensão de Jesus ao Céu, Deus
tivesse se retirado da história. Na
verdade, a sua ação não só continua,
mas aumenta. Se em sua passagem
pela terra escolheu apenas alguns
poucos, durante os últimos 2000 anos
Deus “mudou os planos” de milhões
de homens e mulheres, abrindo
horizontes que eles mesmos jamais
imaginariam. Sabemos os nomes de
muitos deles, que fazem parte do
santoral da Igreja. E existe uma
multidão imensa de homens e
mulheres “de todas as nações, tribos,
povos e línguas” (Ap 7,9), santos



desconhecidos, que são verdadeiros
“protagonistas da história”[2].

Hoje, neste momento, Deus continua
buscando e batendo na porta de cada
um. São Josemaria gostava de
considerar estas palavras de Isaías:
“fui eu quem te resgatou, chamei-te
pelo próprio nome, tu és meu!” (Is
43,1). Ao meditá-las, dizia que davam
a seu coração “sabor de favo de
mel”[3], porque lhe permitiam
perceber até que ponto era amado
por Deus de um modo
personalíssimo, único.

Estas palavras também podem nos
trazer sabores de favo de mel, porque
revelam que nossa vida é importante
para Deus: que Ele conta com todos,
convida cada um. O sonho de
qualquer cristão é que seu nome
esteja escrito no Coração de Deus. E é
um sonho que está ao alcance de
todos.

“Conta as estrelas, se fores capaz”



Pode parecer exagerado ver a nossa
vida assim, em continuidade com a
dos grandes santos. Temos
experiência da nossa debilidade.
Moisés, Jeremias e Elias também
tiveram, não faltaram momentos
ruins em suas vidas[4]. O próprio
Isaías, por exemplo, numa ocasião
dizia: “batalhei por coisa alguma,
acabei com minhas forças à toa, por
um nada!” (Is 49,4). É verdade que às
vezes a vida se apresenta assim,
como algo sem muito sentido ou
interesse, pela facilidade com que se
truncam nossos projetos. A pergunta
“para que eu quero viver” parece
naufragar diante da experiência do
fracasso, do sofrimento e da morte.

Deus conhece perfeitamente toda
essa instabilidade, e a confusão que
ela pode causar na nossa vida. E, no
entanto, vem nos procurar. Por isso,
o profeta não fica só num grito de
queixa, e reconhece a voz do Senhor
“quero fazer de ti uma luz para as



nações, para que a minha salvação
chegue até os confins da terra” (Is
49,6). Somos fracos, mas essa não é
toda a verdade sobre a nossa vida. O
Papa escreve: “Reconheçamos a
nossa fragilidade, mas deixemos que
Jesus a tome em suas mãos e nos
lance para a missão. Somos frágeis,
mas portadores dum tesouro que nos
faz grandes e pode tornar melhores e
mais felizes aqueles que o
recebem”[5].

A chamada divina é uma grande
misericórdia de Deus; sinal de que
me ama, de que se importa comigo:
“Deus conta contigo por aquilo que
você é, não pelo que tem: a seus
olhos, não vale mesmo nada a roupa
que veste ou o celular que usa; não
Lhe importa se você está na moda ou
não, importas-Lhe você, assim como
é. A seus olhos, você vale; e o seu
valor é inestimável”[6]. Ao chamar-
nos, Deus nos libera, porque nos
permite fugir de uma vida banal,



dedicada a satisfações pequenas que
não são capazes de matar a nossa
sede de amor. “Quando nos
decidimos a responder ao Senhor: a
minha liberdade para ti, ficamos
livres de todas as cadeias que nos
haviam atado a coisas sem
importância”[7]. Deus tira a nossa
liberdade da mesquinhez e a coloca
cara a cara com a imensidão da
história do seu Amor com os homens,
da qual todos – cada um e cada uma
– somos protagonistas.

“A vocação acende uma luz que nos
faz reconhecer o sentido da nossa
existência. É convencermo-nos, sob o
resplendor da fé, do porquê da nossa
realidade terrena. Nossa vida - a
presente, a passada e a que há de vir
- ganha um novo relevo, uma
profundidade de que antes não
suspeitávamos. Todos os fatos e
acontecimentos passam a ocupar o
seu verdadeiro lugar: entendemos
para onde o Senhor nos quer



conduzir, e nos sentimos como que
avassalados por essa tarefa que Ele
nos confia”[8]. Para quem recebeu e
acolheu a chamada de Deus, já não
há ações banais ou pequenas. Todas
elas ficam iluminadas pela promessa:
“Farei de ti uma grande nação” (Gn
12,2): com a sua vida farei coisas
grandes; deixarás rastro, serás feliz
distribuindo felicidade. Por isso,
“quando Ele pede algo, está na
verdade nos oferecendo um dom.
Não somos nós que Lhe fazemos um
favor: é Deus que ilumina a nossa
vida, enchendo-a de sentido.”[9]

Por outro lado, a luz da vocação nos
permite compreender que não se
mede a importância da nossa vida
pela grandeza humana dos planos
que realizamos. Apenas alguns
podem incluir seus nomes entre os
grandes da história universal. Mas a
grandeza divina é medida pela
relação com o único plano
verdadeiramente grande: a



Redenção. “Com certeza, os
acontecimentos decisivos da história
do mundo foram essencialmente
influenciados por almas sobre as
quais os livros de história não dizem
nada. E quais são as almas às quais
temos de agradecer os
acontecimentos decisivos de nossa
vida pessoal, é algo que só saberemos
no dia em que tudo o que está oculto
será revelado”[10].

“A Redenção está-se fazendo —
agora!”[11] Como colaborar? De mil
modos diferentes, sabendo que o
próprio Deus vai nos dando luzes
para descobrirmos o modo concreto
de colaborar com Ele. “Deus quer
que a liberdade da pessoa intervenha
não só na resposta, mas também na
configuração da própria
vocação”[12]. E a resposta, sem
deixar de ser livre, é movida pela
graça atual de Deus que chama. Se
começarmos a caminhar, a partir do
lugar em que nos encontramos, Deus



nos ajudará a ver o que Ele sonhou
para a nossa vida: um sonho que “vai
se fazendo” enquanto prossegue,
porque depende também da nossa
iniciativa e da nossa criatividade. São
Josemaria dizia que, se sonhássemos,
ficaríamos aquém, porque quem
sonha de verdade sonha com Deus.
Assim, com essa grandeza, Deus fazia
Abraão sonhar: “Olha para o céu e
conta as estrelas, se fores capaz!” (Gn
15,5).

Sempre a dois

Deus entra na vida de Abraão para
ficar com ele, para se unir de alguma
forma ao destino dele: “Abençoarei
os que te abençoarem e amaldiçoarei
os que te amaldiçoarem. Em ti serão
abençoadas todas as famílias da
terra” (Gn 12,3). A sua história é a de
um “protagonismo compartilhado”. É
a história de Abraão e de Deus, de
Deus e de Abraão. A tal ponto que, a
partir daquele momento, Deus se



apresentará a Si mesmo aos outros
homens como “o Deus de
Abraão”[13].

A chamada consiste, pois, em
primeiro lugar, em viver com Ele.
Mais do que fazer coisas especiais,
trata-se de fazer tudo com Deus,
“tudo por Amor!”[14]. A mesma coisa
aconteceu com os primeiros: Jesus os
escolheu, antes de tudo, “para que
estivessem com Ele”; só depois, o
evangelista acrescenta: “e para que
os enviasse a anunciar a Boa
Nova” (Mc 3,14). Por isso, nós
também, quando percebermos a voz
de Deus, não devemos pensar em
uma espécie de “missão impossível”,
dificílima, que Ele nos impõe lá de
longe, no Céu. Se é uma autêntica
chamada de Deus, será um convite
para entrarmos em sua vida, em seu
projeto: uma chamada a permanecer
no seu Amor (cfr. Jo 15,8). E assim, a
partir do Coração de Deus, de uma
autêntica amizade com Jesus,



poderemos levar seu Amor ao
mundo inteiro. Ele quer contar
conosco... Estando conosco. Ou vice-
versa: Ele quer estar conosco,
contando conosco.

Assim se entende que aqueles que
experimentaram a chamada de Deus,
e a seguiram, animem a quem
começou a ouvi-la. Porque, num
primeiro momento, é normal e
frequente ter medo. É o temor lógico
produzido pelo inesperado, o
desconhecido, o que amplia os
horizontes, a realidade de Deus, que
nos supera por todos os lados. Mas
este medo está chamado a ser
transitório. É uma reação humana
muito comum, que não deve nos
surpreender. Seria um erro se nos
paralisássemos por causa do medo: é
preciso enfrentá-lo, atrever-se a
analisá-lo com calma. As grandes
decisões da vida, os projetos que
deixaram uma marca, quase sempre
foram precedidos por um estado de



medo, superado depois com uma
reflexão serena; e sim, também, com
um golpe de audácia.

São João Paulo II começou o seu
pontificado com um convite que
ressoa ainda hoje: “Não tenhais
medo! Antes, procurai abrir, melhor,
escancarar as portas a Cristo!”[15]
Bento XVI retomou o convite logo
após ser eleito: comentava como,
com estas palavras, “o Papa falava
também a todos os homens,
sobretudo aos jovens.” E se
perguntava: “Porventura não temos
todos nós, de um modo ou de outro,
medo, se deixarmos entrar Cristo
totalmente dentro de nós, se nos
abrirmos completamente a Ele, medo
de que Ele possa tirar-nos algo da
nossa vida? Não temos porventura
medo de renunciar a algo de
grandioso, único, que torna a vida
tão bela? Não arriscamos depois de
nos encontrarmos na angústia e
privados da liberdade?”[16].

https://opusdei.org/pt-br/article/joao-paulo-ii/
https://opusdei.org/pt-br/article/queridos-amigos-neste-momento-somente-posso-dizer-rogai-por-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/queridos-amigos-neste-momento-somente-posso-dizer-rogai-por-mim/


Bento XVI continuava: “E mais uma
vez o Papa queria dizer: não! Quem
faz entrar Cristo, nada perde, nada
absolutamente nada daquilo que
torna a vida livre, bela e grande.
Não! Só nesta amizade se abrem de
par em par as portas da vida. Só
nesta amizade se abrem realmente
as grandes potencialidades da
condição humana. Só nesta amizade
experimentamos o que é belo e o que
liberta”[17]. E, unindo-se àquela
recomendação de São João Paulo II,
concluía: “eu gostaria(...), partindo
da experiência de uma longa vida
pessoal, de vos dizer hoje, queridos
jovens: não tenhais medo de Cristo!
Ele não tira nada, ele dá tudo. Quem
se doa por Ele, recebe o cêntuplo.
Sim, abri de par em par as portas a
Cristo e encontrareis a vida
verdadeira”[18]. O Papa Francisco
também nos recorda muitas vezes:
“Pede-te para deixar aquilo que
torna pesado o coração, esvaziar-te
de bens para dar lugar a Ele”[19].



Assim teremos a experiência de
todos os santos: Deus não tira nada,
pelo contrário, enche nosso coração
com uma paz e uma alegria que o
mundo não pode dar.

Por este caminho, o medo cede o
lugar rapidamente a uma profunda
gratidão: “sou agradecido àquele que
me deu forças, Cristo Jesus, nosso
Senhor, pela confiança que teve em
mim (...) a mim que, antes,
blasfemava, perseguia e agia com
violência. Mas alcancei
misericórdia” (1 Tm 1,12-13). O fato
de que todos temos uma vocação
mostra que a misericórdia de Deus
não se detém diante das nossas
debilidades e pecados. Ele se coloca
diante de nós miserando atque
elegendo, como reza o lema episcopal
do Papa Francisco. Porque, para
Deus, escolher-nos e ter misericórdia
– passar por cima da nossa pequenez
– é a mesma coisa.



Como Abraão, como são Paulo, como
todos os amigos de Jesus, nós
também nos sabemos não apenas 
chamados e acompanhados por Deus,
mas também seguros de sua ajuda:
convencidos de que “Aquele que
começou em vós tão boa obra há de
levá-la a bom termo, até o dia do
Cristo Jesus” (Fl 1,6). Sabemos que as
nossas dificuldades, mesmo que às
vezes sejam sérias, não têm a última
palavra. São Josemaria repetia aos
primeiros fiéis do Opus Dei: “quando
Deus nosso Senhor projeta alguma
obra em favor dos homens, pensa
primeiramente nas pessoas que vai
utilizar como instrumentos... e lhes
comunica as graças
convenientes”[20].

A chamada de Deus é, pois, um
convite à confiança. Apenas a
confiança nos permite viver sem
estar escravizados pelo cálculo das
próprias forças, dos próprios
talentos, abrindo-nos à maravilha de



viver também das forças do Outro,
dos talentos do Outro. Como nas
escaladas até os grandes picos, é
preciso confiar em quem está na
frente, com quem inclusive
compartilhamos a mesma corda. O
que vai na frente, indica onde pisar e
nos ajuda naqueles momentos em
que, se estivéssemos sozinhos,
seriamos dominados pelo pânico ou
a vertigem. Caminhamos, pois, como
na escalada, mas com a diferença de
que agora nossa confiança não está
posta em alguém como nós, sequer
no melhor dos amigos; agora nossa
confiança está posta no próprio Deus,
que sempre “permanece fiel, pois
não pode negar-se a si mesmo” (2Tm
2,13).

Vocês farão os caminhos

“Abrão partiu, como o Senhor lhe
havia dito” (Gn 12,4). Assim começou
a etapa da sua vida que marcaria a
sua existência para sempre. Sua vida



foi, desde então, guiada por
sucessivas chamadas de Deus: a ir de
um lugar para o outro, a afastar-se de
homens malvados, a crer na
possibilidade de ter um filho, a tê-lo
de verdade, e... a estar disposto a
sacrificá-lo. Abraão não deixou de
precisar da sua liberdade em
nenhum momento para continuar
dizendo “sim” ao Senhor. Assim, a
vida daqueles que seguem a Deus se
caracteriza não só pela proximidade
e comunhão com Deus, mas também
por uma real, plena e contínua
liberdade.

Responder afirmativamente à
chamada de Deus não só dá um novo
horizonte à nossa liberdade, um
sentido pleno – “algo grande e que
fosse amor”[21], dizia são Josemaria
– como também exige que a usemos
continuamente. A entrega a Deus não
é como subir numa espécie de esteira
rolante, orientada e dirigida por
outros, que nos leva – sem que



queiramos – até o fim dos nossos
dias; ou como uma linha ferroviária,
perfeitamente traçada, que se pode
consultar todo o trajeto antes de
começar a trilhá-lo, sem reservar
nenhuma surpresa ao viajante.

Efetivamente, ao longo da nossa vida,
vamos percebendo que a fidelidade à
primeira chamada exige de nós
novas decisões, às vezes duras. E
entenderemos que a chamada de
Deus nos ajuda a crescer cada dia
mais em nossa própria liberdade.
Porque, para voar alto – como é
próprio de qualquer caminho de
amor – é preciso ter as asas limpas de
barro e uma grande capacidade de
dispor da própria vida, tantas vezes
escravizada por pequenezes. Em
poucas palavras, a grandeza da
chamada de Deus deve ser
correspondida por uma liberdade
igualmente grande, dilatada pela
correspondência à Graça e pelo
crescimento das virtudes, que nos



fazem ser mais verdadeiramente nós
mesmos.

Nos primeiros anos da Obra, são
Josemaria costumava repetir aos
jovens que se aproximavam dele que
tudo estava por fazer, inclusive o
caminho que deviam percorrer. E
que esse caminho, que o Senhor lhes
indicava e que devia atravessar o
mundo inteiro, seria realizado por
eles. “Não há caminhos feitos para
vós... Tereis de fazê-los, através das
montanhas, à força das vossas
passadas”[22]. Expressava assim o
caráter aberto que toda vocação tem,
e que é preciso descobrir e fomentar.

Agora, como naqueles tempos,
responder à chamada de Deus supõe,
de certa maneira, abrir o caminho a
golpes dos próprios passos. Deus não
nos dá a conhecer nunca um plano
perfeitamente escrito. Não fez isso
com Abraão, nem com Moisés. Não
fez também com os apóstolos. Ao



subir aos Céus, disse-lhes somente:
“ide pelo mundo inteiro e anunciai a
Boa-Nova a toda criatura!” (Mc
16,15). Como? Por onde? Com que
meios? Tudo isso saberiam depois
pouco a pouco. Como em nosso caso:
o caminho vai se concretizando ao
longo da vida, e se se construirá
graças a essa aliança maravilhosa
entre a Graça de Deus e a nossa
própria liberdade. Durante toda a
vida, a vocação é “a história de um
inefável diálogo entre Deus e o
homem, entre o amor de Deus que
chama e a liberdade do homem que
no amor responde a Deus”[23]. Nossa
história será um entrelaçamento do
nosso ouvido atento às inspirações
divinas e da nossa criatividade para
colocá-las em prática do melhor
modo que pudermos.

A Virgem Maria é exemplo para
todos nós por causa do seu “Sim” em
Nazaré, e também por sua
permanente escuta e obediência à



Vontade de Deus ao longo de toda a
sua vida, que também foi marcada
pelo claro-escuro da fé. “Maria
guardava todas estas coisas,
meditando-as no seu coração” (Lc
2,19). Junto a seu Filho, nossa Mãe foi
descobrindo a cada passo o que Deus
queria d'Ela. Por isso a chamamos
também Perfeita Discípula de Cristo.
Encomendamo-nos a Ela, para que
seja a Estrela que guie sempre nossos
passos.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] Missal Romano, Oração
Eucarística I.

[2] Francisco, Vigília de oração com
os jovens, Cracóvia, 30-VII-2016.

[3] Amigos de Deus, n. 312.



[4] Cfr. por exemplo Nm 11,14s: “Já
não posso suportar sozinho o peso de
todo este povo: é grande demais para
mim. Se queres continuar a me tratar
assim, peço que me tires a vida! Se,
pelo contrário, ganhei teu favor,
então que eu não veja mais minha
desgraça”; Jr 20,18: “Para que fui eu
sair do seu ventre? para só ver
tristeza e aflição? Para gastar minha
vida em fracassos?”; 1 R 19,4: “Agora
basta, Senhor! Tira a minha vida,
pois não sou melhor que meus pais”.

[5] Francisco, Ex. Ap. Gaudete et
Exsultate (19-III-2018), n. 131.

[6] Francisco, Homilia na Jornada
Mundial da Juventude, Cracóvia, 31-
VII-2016.

[7] Amigos de Deus, n. 38.

[8] É Cristo que Passa, n. 45.

[9] F. Ocáriz, “Luz para ver, força
para querer”, ABC, 18-IX-2018.



[10] Santa Teresa Benedicta de la
Cruz (Edith Stein), Vida escondida y
epifanía, en Obras Completas V,
Burgos 2007, 637.

[11] Via Sacra, 5ª estação, n. 2.

[12] F. Ocáriz, “La vocación al Opus
Dei como vocación en la Iglesia”, em 
El Opus Dei en la Iglesia, Rialp, 1993,
p. 152.

[13] Cfr. Ex 3,6; Mt 22,32.

[14] São Josemaria, Apuntes íntimos
IV, n. 296, 22-IX-1931 (citado em
Caminho, edição comentada,
comentário ao n. 813).

[15] São João Paulo II, Homilia no
início de seu pontificado, 22-X-1978.

[16] Bento XVI, Homilia no início de
seu pontificado, 24-V-2005.

[17] Ibidem.

[18] Ibidem.

https://opusdei.org/pt-br/article/queridos-amigos-neste-momento-somente-posso-dizer-rogai-por-mim/
https://opusdei.org/pt-br/article/queridos-amigos-neste-momento-somente-posso-dizer-rogai-por-mim/


[19] Francisco, Homilia de
canonização, 14-X-2018. Cfr. também 
Gaudete et Exsultate, n. 32.

[20] Instrucción, 19-III-1934, n. 48.

[21] A. Vázquez de Prada, O fundador
do Opus Dei, vol. I, p. 90.

[22] Caminho, n. 928.

[23] São João Paulo II, Ex. Ap.
Pastores dabo vobis (25-III-1992), n.
36.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-
que-seja-amor-2-o-que-poderia-ser-da/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-2-o-que-poderia-ser-da/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-2-o-que-poderia-ser-da/
https://opusdei.org/pt-br/article/algo-grande-e-que-seja-amor-2-o-que-poderia-ser-da/

	Algo grande e que seja amor (2): O que poderia ser da sua vida

