
opusdei.org

Josemaria Escrivá,
sacerdote de Deus,
trabalhador
exemplar

Publicamos um seu discurso do
professor Alfonso Nieto,
pronunciado na Universidade
de Navarra, a 26-VI-1985.
Muitos viram como Alfonso
procurou seguir o exemplo de
um santo que foi seu pai e seu
mestre.

10/06/2019



Hoje é o décimo aniversário da
morte de Mons. Escrivá, Fundador e
Primeiro e “Grão Chanceler” da 
Universidade de Navarra:
decorreram dez anos desde aquela
dolorosa separação e a sua presença
sente-se cada vez mais forte no nosso
dia a dia universitário.

Os professores que me precederam
neste Ato Acadêmico souberam
apresentar, com finura intelectual e
sensibilidade de espírito, aspectos da
vida e ensinamentos de Mons.
Escrivá. Ao refletir sobre qual o fio
condutor desta intervenção, duas
palavras ecoaram fortemente na
minha cabeça: trabalhador e
trabalho. Queremos recordar um
sacerdote de Deus, trabalhador
exemplar, pregador infatigável da
santificação do trabalho diário. Por
este e muitos outros títulos o seu
nome figura já no livro de ouro da
história[1].

https://www.pt.josemariaescriva.info/artigo/procuro-o-teu-rosto2c-senhor
https://www.unav.es/


Tentar resumir os seus ensinamentos
sobre o trabalho como valor humano
e sobrenatural e resumir a sua vida
de trabalhador, pode parecer – e
realmente é – uma tarefa impossível
de levar a cabo.

Nunca quis falar senão de Deus[2]
pelo que só com o olhar de
eternidade é possível encontrar o
significado pleno dos seus escritos.
Trabalhou intensamente e viveu as
realidades mais humanas do
trabalho, fosse intelectual ou
manual, abraçando no seu
ensinamento todas as profissões e
ofícios realizados honradamente.
Além disso, são tão abundantes os
textos sobre o trabalho que nos legou
que qualquer tentativa de seleção é
semelhante a recolher fragmentos de
um caudal sem limites.

Por que o trabalho?

Por que o trabalho humano é o
centro da sua mensagem espiritual?



[3] Só penetrando na intimidade dos
desígnios divinos será possível
encontrar a resposta completa a esta
pergunta, sem nos limitarmos a
rever a história da humanidade com
um critério exclusivamente terreno
que poderia qualificar como casual o
que na verdade é a Providência. Não
foi por acaso que naquele 2 de
outubro de 1928 começou a difusão
da mensagem renovadora do
trabalho. Podíamos perguntar-nos:
Por que Deus, Senhor do tempo e da
eternidade “esperou” até àquele dia?

Para nós homens talvez seja
necessário partir de uma realidade
simples: a memória do homem é
curta e a passagem do tempo fá-lo
esquecer o verdadeiro fim da
realidade criada. Mas, se a memória
humana é frágil, Deus tem-nos
sempre no presente e quando caímos
em esquecimentos durante séculos,
envia mensageiros que anunciam de
novo a realidade esquecida. São os



homens de Deus que nos relembram
e redescobrem as maravilhas
escondidas da Criação.

Durante muitos séculos o gênero
humano tinha esquecido que o meio
mais comum para se iniciar a relação
entre a criatura e o seu Criador é o
trabalho corrente: os ofícios e tarefas
profissionais que mulheres e homens
realizam no dia a dia. Por contraste,
esses mesmos séculos viram crescer
a importância do trabalho na ordem
econômica e social até constituir um
dos elementos essenciais na
configuração do mundo. Como fator
de produção chegou a ser um dos
elementos essenciais nas relações
humanas e, em algumas épocas e
países, o trabalho deslocou a
valorização da pessoa humana para
o trabalhador.

O mandato divino fixado no
momento da Criação – o homem foi
criado para trabalhar[4] – parecia ser



aplicável apenas a um tipo de
pessoas enquanto a outras, pelo seu
teor de vida, o texto do Gênesis não
se lhes aplicava. O trabalho foi – e
infelizmente ainda o é, em alguns
casos – um estigma de classe,
dividindo o gênero humano,
projetando o seu efeito apenas na
horizontal para satisfazer novas
necessidades de produção de bens ou
de prestação de serviços.

A transcendência do trabalho – que
poderia traçar-se como uma linha
vertical, unindo o céu e a terra –
permanecia ignorada, esquecendo as
suas raízes profundas na cristandade
primitiva. Em face desta situação,
pode compreender-se que, nos
começos, a mensagem do Fundador
do Opus Dei fosse uma novidade
para alguns, objeto de contradição
para outros; mas também um
caminho cheio de luz para os que se
decidissem a segui-lo de perto. Há
nove anos ouvíamos nesta Aula



Magna aquele que, por desígnio da
Providência, viveu muitos anos junto
do Fundador do Opus Dei. Dizia-nos
então o nosso Grão Chanceler, D.
Álvaro del Portillo: “A sua afirmação
fundamental de que toda a ocupação
honesta pode ser santificante e
santificadora soou como uma
novidade, especialmente nos
começos. Opunha-se
irremediavelmente a essa doutrina a
sua consideração, habitual durante
séculos, como coisa vil e inclusive
como um estorvo para a santificação
dos homens”[5].

O que hoje parece lógico, há mais de
meio século parecia uma loucura[6].
Não foi tarefa fácil dar valor ao
trabalho, desvalorizado na sua
dimensão humana e sobrenatural.
Mons. Escrivá revalorizou o trabalho
outorgando-lhe um valor infinito[7].
Tão profundo era o seu amor ao
trabalho que o levou a dizer: “se
algum de vós não amasse o trabalho

https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/
https://opusdei.org/pt-br/alvaro-del-portillo/


que lhe corresponde, se não se
sentisse autenticamente
comprometido em santificar uma das
nobres ocupações terrenas, se
carecesse de uma vocação
profissional, nunca chegaria a
penetrar na essência sobrenatural da
doutrina que expõe este sacerdote,
porque lhe faltaria, precisamente,
uma condição indispensável: a de ser
um trabalhador”[8].

Tão desumano seria pensar que o
homem é só trabalho, como seria
negar a obrigação universal de ser
trabalhador. Ofícios e profissões
acompanham inseparavelmente o
caminhar terreno das pessoas[9], são
o elemento comum para nos
relacionarmos com os nossos
semelhantes e com quem nos criou à
Sua semelhança, com Deus. Se todos
os homens devem ser trabalhadores,
se os afazeres profissionais são o
motor das relações sociais, se não
existe um bem mais universal que o



trabalho, não será lógico que o
trabalho seja o cadinho habitual
onde se funde a vida natural e a
sobrenatural? Esta lógica divina e
humana foi proclamada por Mons.
Escrivá relembrando o chamamento
universal à santidade[10].

Non recuso laborem!

Falar de trabalhadores e de trabalho
implica falar de liberdade pois o
homem livre, com autonomia no seu
trabalho, merece o nobre título de
trabalhador. Quem separa trabalho e
liberdade abre as portas à
escravidão. A liberdade é
indispensável para conseguir que o
trabalho se multiplique em novas
formas de satisfazer o necessário,
tornando a divisão do trabalho algo
mais que um modo de especialização
dos afazeres humanos. Graças à
liberdade, o trabalhador promove
novos trabalhos e participa na
contínua atividade criadora. A



divisão do trabalho não significa a
divisão do conceito de trabalhador. O
natural no homem é trabalhar,
esforçar-se por alcançar um
resultado, mas o resultado material
não é a única medida do trabalhador,
mas um meio para Deus o avaliar.

Dividir em partes a essência do
homem que trabalha equivaleria a
alterar a página da Criação, onde
todas as pessoas estão inscritas com
o mesmo título: filhos de Deus. A
igualdade radical do trabalhador
diante do seu Criador Supremo,
projeta-se igualmente na
consideração do trabalho.

Como sublinhava Mons. Escrivá, “é
hora de que todos nós, cristãos,
anunciemos bem alto que o trabalho
é um dom de Deus, e que não faz
nenhum sentido dividir os homens
em diferentes categorias, conforme
os tipos de trabalho, considerando
umas ocupações mais nobres do que



as outras”[11]. Universal é a
igualdade do trabalho porque
“podem ser divinos todos os
caminhos da terra, todos os estados,
todas as profissões, todas as tarefas
honestas”[12]. A partir daquele 2 de
outubro de 1928 o que para muitos
era impensável tornou-se acessível,
ainda que não seja cómodo ou fácil.
Foi como se a imagem do trabalho –
humana e por sua vez divina – se
focasse com nitidez, fixando uma
nova dimensão que, sete lustros
depois, seria acolhida com gozo e
esperança pelo Concílio Vaticano
II[13].

A visão positiva e encorajadora que
leva a definir o trabalho como um
dom de Deus não exclui o esforço e a
fadiga, essa fadiga que – como fazia
notar recentemente João Paulo II – é
criativa porquanto o trabalho
também forma o homem e, de certo
modo, cria-o[14]. Na vida de Mons.
Escrivá é notória a eficácia criadora



do seu trabalho. Trabalhou muito e
bem[15] encorajando a pôr como
medida do trabalho[16], trabalhar
sem descanso[17], pois o ato de
descansar deve significar realizar
tarefas que exigem um esforço
diferente[18]. Por ser muito exigente
consigo mesmo, pôde recusar, com
equidade, o trabalho mal feito[19], a
inconstância e o trabalho mal-
acabado por desleixo ou
preguiça[20]. Incitando a trabalhar 
como o melhor e, se possível, melhor
que o melhor[21]. Fixou para o tempo
um valor superior ao do ouro[22],
por isso o homem não deve perder
nem desprezar nem um segundo[23].
Tempo e trabalho têm valor de
eternidade, e tão elevada dignidade
funda-se na íntima inserção do
trabalho na Vontade de Deus que o
assume, torna Seu, sempre que o
trabalhador o oferece como humilde
correspondência à sua participação
na tarefa da criação.



O trabalho torna-se mais humano
sempre que se dirige para o divino, e
adquire dimensão sobrenatural,
mediante a graça de Deus, ao ser
realizado com perfeição humana.
Partindo desta perspectiva, todos os
trabalhos levam a marca de um
carácter de originalidade. As mãos
do trabalhador podem repetir mil
vezes o mesmo movimento e cada
movimento pode adquirir um valor
humano único e sobrenatural. A
regra de ouro para alcançar essa
dupla característica de autonomia e
singularidade é que o trabalho seja
uma oportunidade para relacionar-se
com Deus, onde está presente o amor
e não há lugar para a rotina. Surge
uma nova forma de divisão do
trabalho, singularizada em tantos
atos, quantos os capazes de elevar a
mente e o coração do homem no
desempenho da sua tarefa,
convertendo cada um deles em algo
novo, único, original, diferente, como



diferentes são as gotas de água que
tecem a chuva.

Refletir sobre a mensagem espiritual
do Primeiro Grão Chanceler desta
Universidade sobre o trabalho, é uma
ocasião para apaixonar-se pela
profissão ou ofício e perceber a
necessidade de trabalhar mais e
melhor. Na intimidade, gostava de
repetir a frase pronunciada há mil e
seiscentos anos num povoado
francês – Candes – ali onde confluem
as águas do Vienne e do Loire: non
recuso laborem! Desculpai-me se
recordo uma história, sem dúvida,
conhecida de muitos de vós.

No século IV da nossa era viveu na
Gália um militar da guarda imperial
que, um belo dia, dividiu a sua capa
para entregar metade a um pobre.
Assim a iconografia de S. Martinho,
Bispo de Tours no-lo apresenta.
Conta a história que no final da sua
vida os discípulos quiseram que



desempenhasse novas funções ao
que respondeu com estas palavras
“Senhor! Se ainda sou necessário ao
teu povo, não recuso o trabalho”[24].
Aquele non recuso laborem ganha
universalidade na mensagem de
Mons. Escrivá: nunca recusou um
trabalho, serviu com fidelidade,
sendo instrumento de Deus, para que
a nenhum trabalho, a nenhum
trabalhador fossem recusados os
caminhos da santidade.

Fadiga nobre e criadora

Se a memória do homem é frágil
para recordar a origem e a finalidade
do trabalho, também a vontade é
débil quando se trata de trabalhar.
Certamente a imaginação humana
nunca plasmou alegria e otimismo
sobre o conceito de trabalho,
começando pelo significado
etimológico do termo, que lembra
travão ou obstáculo (trabs) ou, numa
consideração mais sinistra,



instrumento de tortura composto por
três paus (tripaliare).

A escolha entre obstáculo ou tortura,
não deixa muita margem para a
visão positiva e esperançosa do
trabalho humano. Além de que a
doutrina econômica clássica sobre o
trabalho não abre as portas ao
otimismo, pois contrapõe o trabalho
a uma “coisa” – o capital – e fixa-lhe
como meta a produção de riqueza.
Com tais pressupostos, facilmente se
compreende que o trabalho seja visto
por alguns como pena, castigo, ou
preço a pagar por viver na terra, e o
homem procure tarefas em que o
esforço seja mínimo, considerando
um êxito encontrar substitutos que
atenuem o peso, parecido com a
proposta que formulam certos
estudantes nas vésperas do exame
final: elaborar um “trabalho” em vez
de se apresentar a exame. Por sorte,
a sociedade do nosso tempo cada vez
é mais sensível à valorização do



trabalho talvez porque ele comece a
escassear. Contudo, ainda não se
apagou a visão pessimista que enche
de angústia e tristeza o trabalho
humano.

O ensinamento sobre o trabalho que
Mons. Escrivá legou à humanidade
está empapado de alegria serena e
visão encorajadora, sem excluir a dor
que o trabalhador possa suportar. “A
dor tem um lugar nos planos de
Deus. Esta é a realidade, ainda que
nos custe entendê-la”[25]. O trabalho
realizado com liberdade, cansa, mas
não aliena, consome o homem, mas
não anula a sua personalidade. Ao
longo da história do trabalho não
faltaram os que o manipularam
revestindo-o com um sentido
destrutivo. Seria ignorar a realidade
desconhecer que com o trabalho se
cometeram e cometem injustiças
para com o trabalhador, mas a
maldade está no homem, não no
trabalho. À medida que se



analisarem estas situações,
encontraremos comportamentos
egoístas, geradores de tristeza[26].
Para o nosso Grão Chanceler, o
trabalho é uma realidade
maravilhosa[27], fadiga nobre e
criadora dos homens[28]. Com uma
imagem expressiva, plena de um fino
sentido de humor, definiu o trabalho
no Opus Dei como uma doença
crônica, contagiosa, incurável e
progressiva[29]. Face a essa
“doença”, não podemos fazer cara de
vítima[30] ou fugir[31].

A sua visão do trabalho está cheia de
sentido humano e sobrenatural, é
realista e otimista, sem utopias ou
sonhos loucos. Tem como ponto de
partida a bondade natural das coisas
criadas[32], de todos os
acontecimentos humanos
honestos[33]. A partir daí, abre ao
trabalhador um imenso panorama
com um singular poder de atração:
qualquer ofício ou profissão tem a



virtualidade de ser o encontro entre
a criatura e o seu Criador. É um
chamamento oculto que compete ao
homem descobrir. O trabalho
converte-se em aventura, onde o
risco do esforço e do cansaço recebe
como prêmio o encontro do rastro de
Deus. É o algo[34] de que não se pode
duvidar, oculto e ao mesmo tempo
conhecido, recreação[35] para quem
aposta pelo mundo, mas sem querer
ser mundano. Quem fica à espera
tem possibilidade de encontrar o que
espera, mas o que procura com
constância e está em constante
descoberta, tem a certeza de
descobrir o que procura. A aventura
do trabalho não fica em esperar
Deus, mas em correr ao seu
encontro, em afadigar-se por realizar
com a maior perfeição possível o
dever de cada instante, quase sempre
em silêncio.

É tão verdadeiro que o homem foi
criado para trabalhar como não o foi



para estar triste enquanto trabalha.
Como não existe uma situação
intermédia entre a alegria e a
tristeza – pois a indiferença é um
triste modo de viver – trabalho e
alegria não são apenas compatíveis,
como são inseparáveis e a aventura
do trabalho é uma aventura alegre. O
verdadeiro trabalho cansa e por sua
vez alegra, mas a alegria precede
sempre o cansaço, quando, até no
mais pequeno pormenor, se tenta
descobrir esse “algo divino” que se
encerra nas coisas pequenas[36].

Um poeta francês disse “só amo o
trabalho do trabalho”[37] dando a
entender deste modo a sua
predileção pelo trabalho consciente,
reflexivo e tenaz, sem improviso ou
espontaneidade. O esforço do
trabalho tem a beleza do que é árduo
e implica conquista para o homem
que, ao compasso da fadiga, vai
desenvolvendo a sua
personalidade[38]. “Mediante o



trabalho – diz João Paulo II – o
homem não somente transforma a
natureza, adaptando-a às suas
próprias necessidades, mas também 
se realiza a si mesmo como homem e
até, num certo sentido, "se torna
mais homem"”[39].

Uma manifestação do
amadurecimento da personalidade
humana é a marca da solidariedade
em tudo o que faz. No núcleo do
trabalho está o seu caráter solidário
que procura o bem temporal de toda
a humanidade[40]. Se o trabalho se
esgotasse no homem, surgiria o
egoísmo que faz desaparecer o
serviço solidário[41]; não seria um
autêntico trabalho. Porque o
trabalho é serviço aos outros, devem
colocar-se todos os meios para que
desapareça qualquer indício de falta
de solidariedade.

São duas as situações extremas de
falta de solidariedade no trabalho.



Uma sofre-a quem quer trabalhar e
não encontra trabalho, outra, quem,
abusando da solidariedade alheia,
tendo possibilidade de encontrar
emprego, se nega a trabalhar. A
quem não tem emprego privamo-lo
de um direito da pessoa, o direito a
trabalhar[42]. Com o folgado – é esse
o seu nome – é preciso insistir para
que não continue a atentar contra
um dos princípios fundamentais da
equidade: o trabalho[43].

Viver a solidariedade é dar trabalho,
procurar que todos trabalhem,
esforçar-se para que aumente o
número e a qualidade dos trabalhos,
ajudar os outros no seu trabalho e
com o próprio trabalho. Um lema do
Fundador desta Universidade
sintetiza o espírito solidário no
trabalho: fazer, fazer fazer, dar
afazeres[44]. Poucos dos nossos
contemporâneos contribuíram tanto
para promover o trabalho e
trabalhar mais. Talvez algum



profissional ou perito em estatística –
uma dessas pessoas que gosta de
quantificar as relações humanas –
possa tentar dar resposta a uma
pergunta que, em uma ocasião, me
colocaram: Com quantas horas de
trabalho contribuiu e continua a
contribuir para a humanidade o
exemplo e a mensagem espiritual de
Mons. Escrivá? Difícil será responder
a essa pergunta, mas, em troca, é
fácil comprovar que viveu a
solidariedade em grau supremo
porque fez da sua vida um serviço
constante aos outros. Também este
ponto da sua vida é reflexo das suas
palavras: “Eu meço a solidariedade
por obras de serviço”[45].

Com a felicidade de um poeta e a
segurança de um professor

Conhecer a vida exemplar de um
homem de Deus, exige prestar
atenção aos detalhes e maneiras de
atuar nos seus afazeres cotidianos.



Como trabalhava Mons. Escrivá? As
almas grandes vivem com felicidade
o que pregam. Por isso quero trazer à
colação um texto que escreveu há
mais de meio século onde, com
profundidade e beleza, esboça o
modo de atuar profissionalmente de
um cristão: “com sabedoria de
artista, com felicidade de poeta, com
segurança de mestre e com um
pudor, mais persuasivo que a
eloquência, procurando, ao procurar
a perfeição cristã na sua profissão e
no seu estado no mundo, o bem de
todo a humanidade”[46]. Assim
trabalhava o Fundador do Opus Dei.

Com o passar dos anos, as pessoas
que com esforço fazem render a sua
inteligência ao serviço do Espírito,
veem-se inundadas pela sabedoria
divina. Como prêmio recebem luz
para divisar novas realidades – dons
gratuitamente outorgados – que
completam e elevam até aos mais
altos cumes a espiritualidade que



estão semeando pelo mundo. Mons.
Escrivá fez um esforço especial para
mostrar que a Missa constitui o
centro e a raiz da vida espiritual do
cristão[47]. Em sua caminhada
constante como contemplativo no
meio do mundo – a partir do
trabalho e com o trabalho, “depois de
tantos anos, aquele sacerdote fez
uma descoberta maravilhosa:
compreendeu que a Santa Missa é
verdadeiro trabalho: operatio Dei,
trabalho de Deus. E nesse dia, ao
celebrá-la, experimentou dor, alegria
e cansaço. Sentiu na sua carne o
esgotamento de um labor
divino”[48]. Com esta descoberta
maravilhosa, o Fundador desta
Universidade levou o trabalho ao
mais íntimo e sublime do viver
cristão, ali, onde o sacerdote eleva as
suas mãos para Deus e Deus pede a
colaboração da palavra do homem.
De um modo inefável o trabalho
entrelaça o sacrifício e o louvor à
Divindade.



Sabedoria, segurança, pudor mais
persuasivo que a eloquência,
felicidade. Estas palavras ecoam
numa história contada em forma de
parábola, com prosa poética. O
protagonista é um animal pequeno,
desses que os homens qualificam
como “de carga”: um burrinho,
concretamente o burrinho que gasta
a sua vida entre o ruído de baldes e o
tirar da água, dando voltas à nora.
Admirava esse pequeno animal de
carga, sobretudo por uma coisa:
trabalhava. Com a retidão da alma
curtida em alegrias e sofrimentos
quis que essa história tivesse um
final feliz porque – dizia – a história
do meu burrinho acaba bem: morre
trabalhando[49]. Naquela manhã de
26 de Junho de 1975 – faz agora dez
anos – Deus quis culminar o
caminhar terreno de Mons. Escrivá e
chamou-o a Si num lugar muito
concreto: o quarto onde costumava
trabalhar[50].



Chegou o momento de encerrar esta
solene sessão acadêmica, celebrada
no décimo aniversário do
falecimento de Mons. Escrivá. Por
muito que nos alongássemos, as
nossas palavras seriam pobres para
refletir a homenagem de gratidão
que este Claustro deseja prestar a
quem foi – é e será – o primeiro
universitário da Universidade de
Navarra. Estamos conscientes de que
possuímos um inestimável legado de
doutrina e espírito que
responsabiliza com toda a força da
generosidade fundacional. Uma
maneira de fazer chegar ao céu ações
de graças é incorporar no nosso
trabalho diário o melhor patrimônio
que sempre terá a Universidade de
Navarra: o exemplo e os
ensinamentos do seu Fundador.

Alfonso Nietonasceu nas Astúrias,
Espanha, em 1932. Era catedrático de
Empresas de Informação na
Universidade Complutense de Madrid.



Diretor do Instituto de Jornalismo e
da que foi posteriormente Faculdade
de Comunicação da Universidade de
Navarra (1969-1974), centro do qual
foi também reitor durante treze anos
(1979-1991). Os seus estudos sobre a
economia da comunicação valeram-
lhe o reconhecimento da comunidade
acadêmica internacional. Recebeu o
prêmio de honra da Journal of Media
Economics.

Contribuiu para tornar realidade um
desejo de São Josemaria: a formação
universitária dos profissionais da
informação. Intuiu, adiantando-se de
novo ao seu tempo, que os
profissionais que têm a cargo a
comunicação nas instituições da
igreja necessitam de uma preparação
universitária adequada.
Concretamente promoveu o projeto da
Faculdade de Comunicação
Institucional da



Universidade Pontifícia da Santa
Cruz, em Roma.

Ver vídeo "in memoriam" preparado
pela Universidade de Navarra

Discurso de Alfonso Nieto,
pronunciado na Universidade de
Navarra, em 26/06/1985.

[1] Frase de um texto de Josemaria
Escrivá. A sua humildade lhe fazia
incluir-se entre “não conseguirão
gravar seus nomes no livro de ouro
da história”. É Cristo que passa, 174.

[2] Mons. Álvaro del Portillo diz na
apresentação de É Cristo que passa:
“Ao iniciar estas páginas de
apresentação do primeiro volume de
Homilias de Monsenhor Josemaria
Escrivá, vêm-me à memória umas
palavras que tive oportunidade de
lhe ouvir em múltiplas ocasiões,

https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://www.unav.es/alfonso-nieto-in-memoriam/video.php
https://www.unav.es/alfonso-nieto-in-memoriam/video.php


perante pessoas de muitos países e
de todas as condições sociais: Eu sou
um sacerdote que só fala de Deus”

[3] "Na mensagem espiritual de
Mons. Escrivá, o trabalho humano,
aquela nobre atividade que o
materialismo tenta transformar em
barro que cega os homens e os
impede de olhar para o céu,
transformou-se em colírio, para
olhar para Deus, para conversar e
amar nosso Senhor, em todas as
circunstâncias da vida, em todas as
coisas". Mons. Alvaro DEL PORTILLO,
En memoria de Mons. Josemaría
Escrivá de Balaguer, 2. a edición
(Pamplona 1977), pág. 50.

[4] “Desde o começo da sua criação, o
homem teve que trabalhar. Não sou
eu que o invento: basta abrir a
Sagrada Bíblia nas primeiras páginas
para ler que - antes de que o pecado
e, como conseqüência dessa ofensa, a
morte e as penalidades e misérias



entrassem na humanidade - Deus
formou Adão com o barro da terra e
criou para ele e para a sua
descendência este mundo tão belo, ut
operaretur et custodiret illum, para
que o trabalhasse e guardasse”.
Amigos de Deus, 57.

[5] En Memoria..., cit., pág. 48

[6] Dom Álvaro del Portillo, na
cerimônia acadêmica realizada na
Universidade de Navarra em 12 de
junho de 1976, para prestar
homenagem a seu fundador e
primeiro Grande Chanceler, citou as
seguintes palavras de Mons. Escrivá:
"Tinha eu vinte e seis anos, a graça
de Deus e bom humor: e mais nada.
Mas assim como nós os homens
escrevemos com a caneta, o Senhor
escreve com a perna da mesa, para
que se veja que é Ele quem escreve:
isso é o incrível, isso é o maravilhoso.
Era preciso criar toda a doutrina
teológica e ascética, e toda a doutrina



jurídica. Encontrei-me perante uma
solução de continuidade de séculos:
não havia nada. A Obra inteira, aos
olhos humanos, era um enorme
disparate. Por isso alguns diziam que
eu estava louco e que era um herege,
e muitas coisas mais”. Cfr. En
Memoria... cit., pág. 34.

[7] “O trabalho não é apenas um dos
mais altos valores humanos e meio
com que os homens devem
contribuir para o progresso da
sociedade; é também caminho de
santificação”. Entrevistas com Mons.
Josemaria Escrivá, 24. “O Senhor dá
ao trabalho da inteligência e das
mãos do homem, ao trabalho dos
seus filhos, um valor imenso”. Texto
de 11/03/1940, citado por José Luis
ILLANES, La Santificación del trabajo,
8ª edición (Madri 1981), pág. 113.

[8] Amigos de Deus, 58.



[9] “O trabalho acompanha
inevitavelmente a vida do homem
sobre a terra”. É Cristo que passa, 47.

[10] Entre os numerosos textos de
Mons. Escrivá sobre a chamada
universal à santidade, vid. É Cristo
que passa, 3, 33, 58, 76, 134. Amigos
de Deus, 2, 6, 294, 312. Entrevistas...,
26, 34, 47, 55, 57, 61.

[11] É Cristo que passa, 47. “Diante de
Deus, tem tanta categoria a que é
catedrática de uma Universidade
quanto a que trabalha como
comerciária, ou como secretária, ou
como operária, ou como camponesa.
Todas as almas são iguais; mas, às
vezes, são mais formosas as almas
das pessoas mais simples; e sempre
são mais agradáveis ao Senhor as
que tratam com mais intimidade a
Deus Pai, a Deus Filho e a Deus
Espírito Santo” Entrevistas, 109.

[12] Entrevistas, 26.



[13] “Os homens e as mulheres que,
ao ganhar o sustento para si e suas
famílias, de tal modo exercem a
própria atividade que prestam
conveniente serviço à sociedade, com
razão podem considerar que
prolongam com o seu trabalho a obra
do Criador, ajudam os seus irmãos e
dão uma contribuição pessoal para a
realização dos desígnios de Deus na
história” Concilio Vaticano II, Const.
Past. Gaudium et spes, n. 34. Mons.
Escrivá dizia a Tad Szulc, do “New
York Times” em 7/10/1966: “Quando
se leem os decretos do Concílio
Vaticano II, percebe-se claramente
que uma das partes importantes
dessa renovação foi precisamente a
revalorização do trabalho ordinário
e da dignidade da vocação do cristão
que vive e trabalha no mundo” cfr. 
Entrevistas... 55. Vid. também,
Andrés VÁZQUEZ DE PRADA, El
Fundador del Opus Dei (Madri 1983),
págs. 335-339.



[14] João Paulo II, Carta Apostólica
aos jovens, 31/03/1985, n. 12.

[15] “Temos que trabalhar muito na
terra, e temos que trabalhar bem,
porque essas ocupações habituais
são a matéria que devemos
santificar” Amigos de Deus, 202.

[16] Cfr. Camino, n. 748.

[17] Id. n. 373.

[18] Id. n. 357.

[19] “Deus não aceita trabalhos
‘marretados’” Amigos de Deus, 55.
“Como você vai oferecer a Deus um
trabalho mal feito?” Cfr. A. VÁZQUEZ
DE PRADA, op. cit., 266.

[20] “Já que temos de comportar-nos
sempre como enviados de Deus,
devemos ter muito presente que não
servimos o Senhor com lealdade
quando abandonamos a nossa tarefa;
quando não partilhamos com os



outros do seu empenho e abnegação
no cumprimento dos compromissos
profissionais; quando nos podem
apontar como ociosos, impontuais,
frívolos, desordenados, preguiçosos,
inúteis... Porque quem descura essas
obrigações, aparentemente menos
importantes, é difícil que vença nas
outras da vida interior, que
certamente são mais custosas” 
Amigos de Deus, 62.

[21] Amigos de Deus, 63.

[22] Caminho, 355. “Quem é laborioso
aproveita o tempo, que não é apenas
ouro; é glória de Deus! Faz o que
deve e está no que faz, não por rotina
nem para ocupar as horas, mas como
fruto de uma reflexão atenta e
ponderada. Por isso é diligente” 
Amigos de Deus, 81. “Que pena viver,
praticando como ocupação a de
matar o tempo, que é um tesouro de
Deus!” Amigos de Deus, 46.



[23] “Não nos deve sobrar tempo;
nem um segundo. E não exagero.
Trabalho há. O mundo é grande e são
milhões as almas que ainda não
escutaram claramente a doutrina de
Cristo” Amigos de Deus, 42.

[24] Tunc ille motus his fletibus, ut
totus semper in Domino
misericordiae uisceribus adfluebat,
lacrimasse perhibetur; conuersusque
ad Dominun hac tantum flentibus
uoce respondit: “Domine, si adhuc
populo tuo sum necessarius, non
recuso laborem: fiat uoluntas tua” 
Vita S. Martini. Sulpicii Severi:
Epistula tertia Bassulae parenti
venerabili Edição dirigida porJ.
Fontaine. Paris, “Sources
chrétiennes”, n. 133, 1967, págs.
338-340.

[25] É Cristo que passa, 168.

[26] “A tristeza é a escória do
egoísmo. Se queremos viver para o
Senhor, não nos faltará a alegria,



mesmo que descubramos os nossos
erros e as nossas misérias” Amigos de
Deus, 92.

[27] “Devemos convencer-nos,
portanto, de que o trabalho é uma
maravilhosa realidade que se nos
impõe como uma lei inexorável, e de
que todos, de uma maneira ou de
outra, lhe estão submetidos, ainda
que alguns pretendam fugir-lhe” 
Amigos de Deus, 57.

[28] “Vemos no trabalho — na nobre
fadiga criadora dos homens — não só
um dos mais altos valores humanos,
meio imprescindível para o
progresso da sociedade e para o
ordenamento cada vez mais justo das
relações entre os homens, mas
também um sinal do amor de Deus
para com as suas criaturas e do amor
dos homens entre si e para com
Deus: um meio de perfeição, um
caminho de santificação” 
Entrevistas..., 10.



[29] Cfr. A. VÁQUEZ DE PRADA, op.
cit., pág. 321.

[30] “Não posso evitar certo
desassossego quando alguém, ao
falar das suas ocupações, faz cara de
vítima, diz que o seu trabalho o
absorve não sei quantas horas por
dia e, na realidade, não desenvolve
nem a metade do labor de muitos dos
seus colegas de profissão que, no fim
das contas, talvez só estejam
dominados por critérios egoístas ou,
pelo menos, meramente humanos” 
Amigos de Deus, 60.

[31] “Não duvidem, meus filhos;
qualquer modo de evasão das
honestas realidades diárias é para os
homens e mulheres do mundo coisa
oposta à vontade de Deus” 
Entrevistas..., 114.

[32] “Todas as coisas da terra são
boas, e não apenas de uma forma
natural, mas pela ordem
sobrenatural à qual foram



destinadas” Texto de 19/03/1954, cit.
por J. L. ILLANES, La Santificación del
trabajo, cit., pág. 88. “Tenho-o
ensinado constantemente com
palavras da Escritura Santa: o mundo
não é ruim, porque saiu das mãos de
Deus, porque é criatura d’Ele, porque
Javé olhou para ele e viu que era
bom. Nós, os homens, é que o
fazemos ruim e feio, com nossos
pecados e nossas
infidelidades”Entrevistas..., 114.

[33] “Não é admissível pensar que,
para sermos cristãos, seja preciso
voltarmos as costas ao mundo,
sermos uns derrotistas da natureza
humana. Tudo, até o mais ínfimo dos
acontecimentos honestos, encerra
um sentido humano e divino” É
Cristo que passa, 125.

[34] “Não esqueçamos nunca: há algo
de santo, de divino, escondido nas
situações mais comuns, algo que a



cada um de nós compete
descobrir”Entrevistas..., 114.

[35] Os dois significados da palavra 
recreação são significativos: 1. ação e
efeito de recrear ou recrear-se; 2.
Diversão para alívio do trabalho. Cf.
Diccionario de la Lengua Española,
20. a edición, Tomo II (Madrid 1984).

[36] “Realizem as coisas com
perfeição, ponham amor nas
pequenas atividades da jornada;
Descubram — insisto — esse algo
divino que nos detalhes se encerra:
toda esta doutrina encontra lugar
especial no espaço vital em que se
enquadra o amor humano” 
Entrevistas..., 121.

[37] Paul VALERY, El cementerio
marino. Estudio preliminar (Madrid
1981), págs. 16 y 17.

[38] “O trabalho, todo o trabalho, é
testemunho da dignidade do homem,
do seu domínio sobre a criação; é



meio de desenvolvimento da
personalidade; é vínculo de união
com os outros seres; fonte de
recursos para o sustento da família;
meio de contribuir para o progresso
da sociedade em que se vive e para o
progresso de toda a humanidade” É
Cristo que passa, 47.

[39] João Paulo II, Encíclica Laborem
exercens, 9.

[40] Cfr. Josemaría ESCRIVÁ DE
BALAGUER. Texto de 14/02/1950,
citado por J. L. ILLANES, op. cit., pág.
99, nota 55.

[41] “Só não é serviço o trabalho de
quem condiciona tudo ao seu próprio
bem-estar”Entrevistas..., 109.

[42] “O trabalho é um direito
humano e por isso deve ser
garantido, dedicando-lhe os mais
assíduos cuidados e colocando no
centro da política econômica a
preocupação de criar possibilidades



adequadas de trabalho para todos e
especialmente para os jovens, que
hoje tantas vezes sofrem o flagelo do
desemprego” João Paulo II, Carta
Apostólica aos Jovens, 31/03/1985, 12.

[43] “Não acredito na justiça dos
folgazões, porque com o seu dolce far
niente - como dizem na minha
querida Itália - faltam, e às vezes de
modo grave, ao mais fundamental
dos princípios da equidade: o do
trabalho” Amigos de Deus, 169.

[44] Cfr. A. VÁZQUEZ DE PRADA, op.
cit., pág. 321.

[45] Entrevistas..., 75.

[46] Texto de 9/01/1932, citado por J.
L. ILLANES, op. cit.. pág. 105

[47] É Cristo que passa, 87.

[48] Via Sacra, 11ª estação, nº4.

[49] “Eu gosto de falar da nossa vida
de trabalho, usando uma metáfora,



uma parábola: a do burro de nora.
Sinto-me atraído por este animal
paciente e trabalhador, porque o
burro é duro e austero, porque é
humilde.

Mas, sobretudo, porque ele trabalha:
porque sabe perseverar dia após dia,
girando a roda, tirando a água que
faz o jardim florir. O burro se
contenta com qualquer coisa, até
mesmo com pauladas. Ele trabalha e
trabalha, e um punhado de palha ou
grama é suficiente.

É assim até o fim, porque a história
do meu burro termina bem: ele
morre trabalhando. E que o
destrocem depois, que o esfolem e
com a sua pele façam tambores, para
uma guerra de paz; e zambombas,
para cantar ao Deus Menino” Carta
de 15 de outubro de 1958, citada por
A. VÁZQUEZ DE PRADA, op. cit. p.
319.



[50] Salvador BERNAL, Mons.
Josemaria Escrivá. Perfil biográfico
do fundador do Opus Dei.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/alfonso-nieto-
no-rasto-de-s-josemaria/ (28/01/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/alfonso-nieto-no-rasto-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/alfonso-nieto-no-rasto-de-s-josemaria/
https://opusdei.org/pt-br/article/alfonso-nieto-no-rasto-de-s-josemaria/

	Josemaria Escrivá, sacerdote de Deus, trabalhador exemplar

