
opusdei.org

Agradar a Deus

A chamada do Senhor a “ser
perfeitos como o Pai celeste”
consiste em viver como filhos
de Deus, conscientes do valor
que temos a seus olhos,
ancorados na esperança e na
alegria que nasce de sentirmo-
nos filhos de um Pai tão bom.

20/09/2018

Em plena guerra civil espanhola,
depois de vários meses escondido em
diversos lugares, são Josemaria
decidiu abandonar a capital do país.
Era preciso chegar a um lugar onde



sua vida não corresse perigo, e
recomeçar a sua missão apostólica.
Com um grupo de filhos espirituais
seus, atravessou os Pirineus numa
viagem cheia de perigo e conseguiu
chegar a Andorra. Depois de passar
por Lourdes, dirigiu-se a Pamplona,
onde o bispo o acolheu e ofereceu
alojamento. Ali, um pouco depois de
chegar, no Natal de 1937, fez um
retiro espiritual sozinho. Num
momento de oração, escreveu:
“meditação: muita frieza: no começo,
apenas brilhou o desejo pueril de que
‘meu Pai-Deus fique contente, quando
tiver que julgar-me’. – Depois, uma
forte sacudidela: ‘Jesus, diz-me
alguma coisa!’, muitas vezes recitada,
cheio de pena pelo meu gelo interior.
– E uma invocação à minha Mãe do
céu – ‘Mamãe!’ –, e aos Anjos da
Guarda, e a meus filhos que estão
desfrutando de Deus... e, então,
lágrimas abundantes e clamores... e
oração. Propósitos: ‘ser fiel ao
horário, na vida cotidiana’”[1].



São anotações íntimas nas quais
explica como a sua alma se sente,
como são seus afetos, seu estado de
ânimo, e faz isso intensamente: gelo,
lágrimas, desejos... Procura amparo
em seus Amores: o Pai, Jesus, Maria.
E surpreendentemente, no meio
dessa grande tribulação externa pela
qual passava nesse momento, faz um
propósito que poderia parecer
mínimo: viver bem o horário na vida
ordinária. Sem dúvida, essa é uma
das grandezas de São Josemaria:
conjugar uma relação afetiva com
Deus, íntima e apaixonada, com a
fidelidade na luta diária em coisas
comuns, aparentemente
insignificantes.

Um risco para aqueles que desejam
agradar a Deus

Agradar a alguém é o contrário de
entristecê-lo, decepcioná-lo. Como
queremos amar a Deus e agradá-lo, é
lógico que tenhamos medo de



desapontá-lo. Porém, em algumas
ocasiões, o medo pode trazer à nossa
mente e ao nosso coração justo o que
queremos evitar. Por outro lado, o
medo é um sentimento negativo, que
não pode ser fundamento de uma
vida plena. Talvez por isso, “na
Sagrada Escritura, encontramos 365
vezes a expressão ‘não temer’, nas
suas múltiplas variações, como se
dissesse que o Senhor nos quer livres
do medo todos os dias do ano”[2].

Existe uma forma de temor contra a
qual o Padre nos alertava no começo
de sua primeira Carta. Animava-nos
a “expor o ideal da vida cristã sem
confundi-lo com o perfeccionismo,
ensinando a conviver com a própria
fraqueza e a dos outros. Assumir com
todas as suas consequências uma
atitude cotidiana, fundamentada na
filiação divina, de abandono repleto
de esperança”[3]. Uma pessoa santa
teme ofender a Deus. Teme também
não corresponder ao seu Amor. O



perfeccionista, ao contrário, teme
não estar fazendo as coisas
suficientemente bem e, por isso,
teme que Deus esteja zangado.
Santidade e perfeccionismo não são a
mesma coisa, ainda que em alguns
momentos podemos confundi-los.

Quantas vezes nos irritamos ao ver
que nos deixamos levar, mais uma
vez, pelas nossas paixões, que
voltamos a pecar, que somos fracos
para cumprir os propósitos mais
simples. Ficamos chateados e
chegamos a pensar que Deus está
decepcionado: perdemos a esperança
de que possa continuar nos amando,
de que realmente possamos viver
uma vida cristã. A tristeza nos
invade. Nesses momentos, é bom
recordar que a tristeza é aliada do
inimigo: não nos aproxima de Deus,
pelo contrário, afasta-nos d’Ele.
Confundimos nossa irritação e
braveza com uma suposta decepção
de Deus. Mas a origem de tudo isso



não é o Amor que sentimos por Ele, e
sim o nosso eu ferido, a fragilidade
que não aceitamos.

Ao ler dos lábios de Cristo, no
Evangelho: “sede perfeitos”,
desejamos seguir esse conselho, fazê-
lo vida nossa, mas corremos o risco
de entendê-lo como: “fazei tudo
perfeitamente”. Podemos chegar a
pensar que, se não fazemos tudo com
perfeição, não agradamos a Deus,
não somos discípulos autênticos.
Com tudo, Jesus esclarece
imediatamente o sentido de suas
palavras: “Sede, portanto, perfeitos
como o vosso Pai celeste é
perfeito” (Mt 5,48). É a perfeição que
Deus nos abre ao fazer-nos
participantes da sua natureza divina.
A perfeição do Amor eterno, do Amor
maior, do “Amor que move sol e
estrelas”[4], o mesmo Amor que nos
criou livres e nos salvou “sendo
ainda pecadores” (Rm 5,8). Para nós,
essa perfeição consiste em viver



como filhos de Deus, conscientes do
valor que temos a seus olhos, sem
nunca perder a esperança nem a
alegria que nasce de sentirmo-nos
filhos de um Pai tão bom.

Diante do perigo do perfeccionismo
podemos considerar que agradar a
Deus não está em nossas mãos, e sim
nas d’Ele. “Nisto consiste o amor: não
fomos nós que amamos a Deus, mas
foi ele que nos amou” (1 Jo 4,10). Por
isso, não temos que dizer a Deus
como Ele tem que reagir diante da
nossa vida. Somos criaturas, e por
isso temos que aprender a respeitar a
liberdade d’Ele, sem impor por que
ou por que não supomos que deve
nos amar. De fato, demonstrou-nos
seu Amor e, por isso, a primeira coisa
que espera de nós é que deixemos
que Ele nos ame, do seu jeito.

Deus nos ama livremente

Por que nos custa tanto compreender
a lógica de Deus? Não temos



demonstrações suficientes de até
onde Deus Pai está disposto a chegar
para conseguir nos fazer felizes? Não
é verdade que Jesus amarra uma
toalha na cintura diante dos
apóstolos e lava os pés deles?

Em palavras de São Paulo, Deus não
poupou seu próprio Filho para nos
fazer possível a felicidade para
sempre (cfr. Rm 8,32). Quis amar-nos
com o Amor maior, até o extremo. No
entanto, às vezes, nós continuamos
achando que Deus vai nos amar na
medida em que “estivermos à
altura”, ou formos capazes de
“atingir as expectativas”. Não deixa
de ser paradoxal. Uma criança
pequena precisa “merecer” o amor
de seus pais? Talvez estejamos
buscando a nós a mesmos com tanta
preocupação por “merecer”. A
insegurança, a necessidade de
procurar pontos de referência
estáveis, fixos, nos domina, e
queremos encontrá-los nas nossas



obras, nas nossas ideias, na nossa
percepção da realidade.

Mas basta olharmos para Deus, Pai
nosso, e descansar em seu Amor. No
Batismo de Jesus e na sua
Transfiguração, a voz de Deus Pai diz
que se compraz em seu Filho. Nós
também fomos batizados e, pela
Paixão de Jesus, participamos da sua
vida íntima, dos seus méritos, da sua
graça. Isso faz com que Deus Pai
possa nos olhar satisfeito, contente. A
Eucaristia nos transmite, entre
outras coisas, uma mensagem muito
clara sobre o que Deus sente por nós:
tem fome de estar junto de cada um
de nós, entusiasmo por nos esperar o
tempo que for preciso, desejos de
intimidade e amor correspondido.

A luta de uma alma apaixonada

Descobrir o Amor que Deus tem por
nós é o maior motivo que temos para
amar. Da mesma maneira, “a
primeira motivação para evangelizar



é o amor que recebemos de Jesus,
aquela experiência de sermos salvos
por Ele que nos impele a amá-Lo
cada vez mais”[5]. Não são ideias
abstratas. Vemos isso em exemplos
tão humanos como o do
endemoninhado Gadareno que,
depois de ser libertado por Jesus e
ver como seus conterrâneos
reprovavam o Mestre, “pediu para
que o deixasse ir com ele” (Mc 5,18).
Vemos isso também em Bartimeu
que, depois de ser curado da sua
cegueira, “foi seguindo Jesus pelo
caminho” (Mc 10,52). E, finalmente
vemos em Pedro, que só depois de
descobrir a profundidade do Amor
de Jesus, que o perdoa e confia nele
depois da sua traição, pode seguir
sua chamada: “segue-me” (Jo 21,19).
A descoberta do Amor de Deus é o
motor mais potente para a nossa vida
cristã. É daí que nasce nossa luta.

São Josemaria nos animava a
considerar com a perspectiva da



nossa filiação divina: “Os filhos...,
como procuram comportar-se
dignamente quando estão diante de
seus pais! E os filhos de Reis, diante
de seu pai El-Rei, como procuram
guardar a dignidade da realeza! E
tu... não sabes que estás sempre
diante do Grande Rei, teu Pai-
Deus?”[6] A presença de Deus não
enche seus filhos de temor. Nem
sequer quando caem. Simplesmente
porque Ele mesmo quis nos dizer do
modo mais claro possível que,
também quando caímos, está nos
esperando. Como o pai da parábola,
está ansioso por vir ao nosso
encontro assim que o deixarmos,
abraçar-nos e cobrir-nos de beijos
(cfr. Lc 15,20).

Diante do possível temor de
entristecer a Deus, podemos nos
perguntar: este temor me une a Deus,
me faz pensar mais n’Ele? Ou me
concentra em mim: nas minhas
expectativas, na minha luta, nos



meus êxitos? Leva-me a pedir perdão
a Deus na Confissão e a encher-me de
alegria ao saber que Ele me perdoa?
Ou me leva à desesperança? Serve
para que eu recomece com alegria?
Ou me fecha na minha tristeza, nos
meus sentimentos de impotência, na
frustração que nasce de uma luta
baseada nas minhas forças... e nos
resultados que consigo?

O sorriso de Maria

Um acontecimento da vida de São
Josemaria pode nos ajudar a
compreender isto melhor. Trata-se
de uma das anotações sobre sua vida
interior que escrevia para simplificar
a tarefa do seu diretor espiritual.
Mesmo que seja um pouco longa,
vale a pena citá-la inteira:

“Esta manhã – como sempre que
peço humildemente, seja qual for a
hora a que me deite –, acordei de um
sono profundo, como se me tivessem
chamado, com a certeza absoluta de



que tinha chegado o momento de me
levantar. Efetivamente, eram quinze
para as seis. Ontem à noite, também
como habitualmente, tinha pedido ao
Senhor que me desse forças para
vencer a preguiça ao acordar, porque
– confesso-o para a minha vergonha
– custa-me enormemente uma coisa
tão pequena e são bastantes os dias
em que, apesar dessa chamada
sobrenatural, fico um pouco mais na
cama. Hoje, ao ver que horas eram,
rezei, lutei... e continuei deitado. Por
fim, às seis e quinze do meu
despertador (que está estragado há
algum tempo), levantei-me e, cheio
de humilhação, prostrei-me por
terra, reconhecendo a minha falta – 
serviam! –, vesti-me e comecei a
minha meditação. Pois bem: entre as
seis e meia e as quinze para as sete,
vi, durante bastante tempo, como o
rosto da minha Virgem dos Beijos se
enchia de alegria, de júbilo. Reparei
bem: julguei que sorria, porque me
fazia esse efeito, mas os lábios não se



mexiam. Muito tranquilo, dirigi à
minha Mãe muitos galanteios”[7].

Havia se proposto algo que talvez
também suponha uma luta para nós
algumas vezes: levantar-se
pontualmente. E não tinha
conseguido. Era algo que o
humilhava. No entanto, não
confunde o seu desgosto e a sua
humilhação com a magnanimidade
do coração de Deus. E viu que a
Virgem Maria sorria para ele depois
desse fracasso. Não é verdade que
tendemos a pensar que Deus está
contente conosco quando – e, às
vezes, somente quando – fazemos
bem as coisas? Por que confundimos
nossa satisfação pessoal com o
sorriso de Deus, com a sua ternura e
o seu carinho? Não se comove da
mesma forma quando nos
levantamos outra vez depois de uma
nova queda?



Já dissemos muitas vezes à Nossa
Senhora que fale bem de nós para o
Senhor – ut loquaris pro nobis bona.
Inclusive algumas vezes imaginamos
essas conversas entre Ela e seu Filho.
Na nossa oração, podemos entrar
nesta intimidade e contemplar o
amor de Maria e de Jesus por cada
um de nós. “Procurar o sorriso de
Maria não é uma questão de
sentimentalismo devoto ou
antiquado; antes, é a justa expressão
da relação viva e profundamente
humana que nos liga Àquela que
Cristo nos deu por Mãe. Desejar
contemplar este sorriso da Virgem
não é de forma alguma deixar-se
dominar por uma imaginação
descontrolada”[8]. Bento XVI
recordou isso em Lourdes, falando
da pequena Bernadette. Em sua
primeira aparição, antes de se
apresentar como a Imaculada, a
Virgem apenas sorriu. “Maria fez-lhe
conhecer antes de mais nada o seu
sorriso, como se tal fosse a porta



mais apropriada para a revelação do
seu mistério”[9].

Nós queremos ver e viver também
nesse sorriso. Nossos erros – por
maiores que possam ser – não são
capazes de apagá-lo. Se nos
levantarmos outra vez, podemos
procurar seus olhos com o nosso
olhar e voltaremos a contagiar-nos
com a sua alegria.

Diego Zalbidea

[1]Caminho. Edição Comentada, nota
ao n. 746.

[2]Papa Francisco, Mensagem do
Santo Padre Francisco para a XXXIII
Jornada Mundial da Juventude, 25-
III-2018.

[3]F. Ocáriz, Carta pastoral, 14-
II-2017, n. 8.



[4] Dante A., Divina Comédia, Paraíso,
Canto 33.

[5] Francisco, Ex. Ap. Evangelii
Gaudium, 24-XI-2013, n. 264.

[6] São Josemaria, Caminho, n. 265.

[7] São Josemaria, Apuntes íntimos, n.
701; em A. Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, vol. I, nt. 139,
p. 428.

[8] Bento XVI, Homilia, 15-IX-2008.

[9] Idem.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/agradar-a-
deus/ (17/02/2026)

https://opusdei.org/pt-br/article/agradar-a-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/agradar-a-deus/
https://opusdei.org/pt-br/article/agradar-a-deus/

	Agradar a Deus

