
opusdei.org

Acompanhamento
espiritual

O acompanhamento espiritual,
em um contexto de amizade e
intimidade com Deus, orienta,
dá otimismo, abre a esperança,
amplia horizontes e contribui
para que a alma seja capaz de
coisas grandes.

12/05/2020

“Hoje mais do que nunca precisamos
de homens e mulheres que
conheçam, a partir da sua
experiência de acompanhamento, o
modo de proceder onde reine a



prudência, a capacidade de
compreensão, a arte de esperar, a
docilidade ao Espírito, para no meio
de todos defender as ovelhas a nós
confiadas dos lobos que tentam
desgarrar o rebanho” (Evangelii
Gaudium, n 171). Com estas palavras,
o Papa Francisco nos recorda a
conveniência do acompanhamento
ou direção espiritual para a vida
cristã.

É o Espírito Santo, que santifica: “o
modelo é Jesus Cristo; o modelador, o
Espírito Santo, por meio da graça”[1].
Quem exerce uma direção espiritual
pessoal é um “instrumento” de Deus,
que é quem faz crescer (cfr. 1 Cor
3,7-9). É preciso deixar que “a graça
de Deus e o Diretor façam a sua
obra”, para que apareça “a imagem
de Jesus, em que se transforma o
homem santo”[2]. Essa graça é uma
participação na vida de Jesus Cristo,
que na Eucaristia “nos faz cor unum
et anima una, um só coração e uma



só alma; e nos converte em família,
em igreja”[3].

1.O acompanhamento fraternal
dos filhos de Deus em Cristo

É lógico que se procure um
acompanhamento espiritual quando
se avança na vida espiritual e se
percebe que o Senhor pede mais
vibração. Teologicamente
poderíamos dizer identificar-se com
Cristo, ser outro Cristo para o
próximo. Esta é a razão autêntica
pela qual cada cristão pode desejar
legitimamente a ajuda do conselho
espiritual. Viver na disposição
contínua de buscar a Deus, habitar
no convencido desejo de lhe agradar.
Existe um impulso interior que pede
algo mais, não do ponto de vista da
eficiência (fazer muitas coisas), e sim
no deixar-se fazer pelo Outro (Deus)
[4].

A consideração da Igreja como
família é uma das chaves para o



acompanhamento espiritual. Neste
ambiente de fraternidade cristã, de
família, amando as pessoas com o
proverbial coração de pai e de mãe,
cada um é ajudado a buscar,
encontrar e amar a Cristo[5].

O Catecismo da Igreja Católica
recorda, a propósito da direção
espiritual, que “o Espírito Santo
concede a certos fiéis dons de
sabedoria, de fé e de
discernimento”[6]. Estes dons podem
ser encontrados nos sacerdotes e
também nos fiéis não ordenados:
religiosos, religiosas, leigos.
Efetivamente, oferecer direção
espiritual a outras pessoas é um dos
modos dos leigos exercerem o seu
sacerdócio comum, que capacita
para “ajudar os homens a caminhar
para Deus, mediante o testemunho
da palavra e do exemplo, mediante a
oração e a expiação”[7].



Portanto, o acompanhamento
espiritual é uma realidade com
fundamento batismal, como
consequência de ter sido batizado, e
um apostolado concreto. Pode-se ler
em chave de direção espiritual
(introduzindo os matizes e os devidos
ajustes) o que são Josemaria escreve
com relação ao apostolado de
amizade e confidência; um
apostolado que na existência laical
pressupõe o testemunho da vida
cristã dado com naturalidade,
através das situações comuns do dia
a dia: “E ao perceberem que somos
iguais a eles em todas as coisas, os
outros sentir-se-ão impelidos a
perguntar-nos: Como se explica a
vossa alegria? Donde vos vêm as
forças para vencer o egoísmo e o
comodismo? Quem vos ensina a
viver a compreensão, a reta
convivência e a entrega, o serviço aos
outros? É então o momento de lhes
manifestar o segredo divino da
existência cristã, de lhes falar de



Deus, de Cristo, do Espírito Santo, de
Maria; o momento de procurar
transmitir, através das nossas pobres
palavras, a loucura do amor a Deus
que a graça derramou em nossos
corações”[8]. Tudo isso supõe que
quem assume a tarefa de dirigir
espiritualmente outra pessoa reúna
condições devidas de maturidade
espiritual, de prudência, de discrição,
de afabilidade etc., e de formação, já
que na direção espiritual não se
aconselha do ponto de vista das
próprias experiências e opiniões,
mas do ponto de vista da fé da Igreja.

2.Até a santidade

“Para caminhar rumo ao Senhor
temos sempre necessidade de um
guia, de um diálogo. Não o podemos
fazer apenas com as nossas
reflexões”[9]. O papel do “mestre”
espiritual consiste em secundar o
trabalho do Espírito Santo na alma e
dar paz, em vista do dom de si e da



fecundidade apostólica[10]. Por isso
a sua tarefa nos introduz no
Evangelho, onde “tudo, cada ponto
que se relata, foi registrado, detalhe
por detalhe, para que o encarnes nas
circunstâncias concretas da tua
existência”[11]. A direção espiritual
ajuda a descobrir o que o Evangelho 
diz a cada alma, e a reagir com uma
resposta de entrega, “permanece
válido para todos (...) o convite a
recorrer aos conselhos de um bom
pai espiritual, capaz de acompanhar
cada um no conhecimento profundo
de si mesmo, e conduzi-lo à união
com o Senhor, para que a sua
existência se conforme cada vez mais
com o Evangelho”[12]. A direção
espiritual bem recebida leva a
confrontar a própria vida com Cristo
e com a sua mensagem de amor (cfr.
Jo 13,34), e a ver a mão de Deus na
própria existência, à luz da Escritura
e contando com a ação do Espírito
Santo.



“A função do diretor espiritual –
ensina são Josemaria – é abrir
horizontes, ajudar a formar critério,
mostrar os obstáculos, indicar os
meios adequados para superá-los,
corrigir as deformações ou desvios
do caminho, animar sempre: sem
perder nunca o ponto de vista
sobrenatural, que é uma afirmação
otimista, porque cada cristão pode
dizer que tudo pode com a ajuda
divina (cfr. Flp 4,13)”[13]. Com o
crescimento da fé, da esperança e da
caridade, ajuda-se a tratar a Deus
pessoal e continuamente, muitas
vezes por meio de um plano de vida.
Dessa forma, a oração (vocal e
mental), a confissão frequente, a
participação na Eucaristia –
verdadeiro centro da vida cristã –, a
familiaridade com a Sagrada
Escritura, levam a aprofundar no
sentido da vida, a conhecer o amor
de Deus, a melhorar em
conhecimento próprio e desejos de
servir a todas as almas.



São Josemaria aconselha abordar
sempre, na direção espiritual, três
pontos necessários para um
verdadeiro progresso espiritual: a fé,
a pureza e a vocação[14]. Esta
trilogia pode se relacionar com o que
nos dizem os Atos dos Apóstolos,
descrevendo a vida e a perseverança
dos primeiros cristãos em ouvir o
ensinamento dos apóstolos, na
comunhão fraterna, na fração do pão
e nas orações[15]. A fé remete aos
ensinamentos dos apóstolos[16]. A 
pureza se vincula ao Pão eucarístico:
a comunhão frequente nos ajuda a
ter um olhar limpo e protege o
tesouro da castidade. A oração,
resposta à Palavra de Deus que
chama, é essencial para ser fiel à
própria vocação[17].

“A fé e a vocação de cristãos afetam
toda a nossa existência, não apenas
uma parte”[18]; portanto, estão
relacionadas com a vida familiar, o
trabalho, o descanso, a vida social, a



política, etc. Mesmo que a direção
espiritual não tenha esses âmbitos
como matéria imediata, deve
oferecer luzes e conselhos para que
cada um, com liberdade e
responsabilidade, firme na fé e na
moral católicas, tome as decisões que
considerar oportunas com
conhecimento de causa e deixando
que a luz de Deus ilumine toda a sua
vida. Partindo desta perspectiva, a
direção espiritual tem como meta
promover a “unidade de vida”[19]
que leva a buscar e a amar a Deus
em tudo e a viver toda a existência
com consciência da missão que a
vocação cristã implica. A direção
espiritual contribui com o processo
de crescimento de cada cristão em
sua condição de filho ou de filha de
Deus Pai em Cristo, pelo Espírito;
ajudando a descobrir com alegria a
figura e o amor de Cristo e o que
significa segui-Lo.

3.Liberdade e responsabilidade



O irmão que acompanha
espiritualmente outro irmão oferece
um parecer desinteressado e reto,
respeitando a personalidade daquele
a quem aconselha, sem ocupar o
lugar da sua liberdade e, portanto, da
sua responsabilidade. Como escreve
são Tomás de Aquino, “os filhos de
Deus são movidos pelo Espirito Santo
livremente, por amor; não
servilmente, por temor” (Summa
contra gentiles, IV, 22). Um conceito
que são Josemaria condensa assim:
“Só quando se ama se chega à
liberdade mais plena”[20]. A pessoa
humana é um mistério: “em cada
alma há um fundo delicado, no qual
só Deus pode penetrar”[21]. E cada
pessoa procura secundar as
inspirações que recebe do Espírito
Santo, pastor das nossas almas[22].

A tarefa do pastor de almas está
“dirigida a situar cada um em face
das exigências totais da sua vida,
ajudando as pessoas a descobrir



aquilo que Deus lhes pede em
concreto, sem estabelecer qualquer
limitação a essa independência santa
e a essa abençoada responsabilidade
individual, que são características de
uma consciência cristã. Esse modo de
agir e esse espírito baseiam-se no
respeito à transcendência da verdade
revelada e no amor à liberdade da
criatura humana. Poderia
acrescentar que também se baseiam
na certeza da indeterminação da
História, aberta a múltiplas
possibilidades, que Deus não quis
limitar”[23]. São Josemaria também
diz que “para conseguirem a
perfeição cristã na respectiva
profissão ou ofício”, os cristãos
“necessitam adquirir uma formação
que lhes permita administrar a sua
liberdade: com presença de Deus,
com piedade sincera, com
doutrina”[24]. Por isso, os conselhos
da direção espiritual servem para
iluminar a inteligência e robustecer a
liberdade. Em algum momento, essa



transmissão da verdade será feita
com fortaleza. “A verdadeira finura e
a verdadeira caridade exigem que
chegar até a medula, ainda que
custe”[25]: sempre com delicadeza e
respeitando os ritmos próprios de
cada pessoa.

A pessoa que é acompanhada
espiritualmente tem que ter uma
atitude aberta à ajuda. Por isso é
necessário recordar que “a
humildade é a verdade no caminho
da luta ascética”[26]. Uma das
manifestações mais importantes da
humildade é a sinceridade que,
algumas vezes, tem que ser
“sinceridade selvagem”[27], isto é,
manifestação do que há na alma, sem
rodeios nem eufemismos. A direção
espiritual tem as características de
uma confidência[28], que está
baseada na confiança. Por isso, assim
como a direção espiritual procede
sem “espartilhar ninguém (...),
respeitado cada alma tal como é, com



as suas características próprias”[29],
quem a recebe deixa “a graça de
Deus e o Diretor fazerem a sua obra”,
já que, se não se fundamenta assim,
“jamais aparecerá a escultura,
imagem de Jesus, em que se
transforma o homem santo”[30]. Isto
requer certa regularidade nas
conversas.

Neste âmbito de confiança fraternal,
é lógico procurar ser dócil à palavra
ouvida que, diante de Deus,
reconhece-se como uma luz do
Espírito Santo. Pode-se então falar de
obediência à direção espiritual, mas
tendo presente que a obediência não
é um conceito unívoco (cfr. S.Th. II-II,
q. 104). Na direção espiritual, não se
dá importância ao conselho recebido
por estar obrigado a isso, nem por
reconhecer a sua experiência ou
sabedoria, mas porque a pessoa sabe
que, por meio das palavras do
diretor, Deus a ilumina e aconselha.
Muitas vezes, os conselhos da direção



espiritual não são totalmente
detalhados, mas somos encorajados a
refletir e, acima de tudo,
confrontarmo-nos com o Senhor na
oração. Efetivamente corresponde ao
interessado ponderar o que ouviu e
decidir com uma resolução que,
certamente, foi iluminada pelo
conselho, mas que surge das suas
deliberações e sua vontade.

A liberdade assumida como escolha
do bem é inseparável da
correspondente responsabilidade
pessoal. “Cada qual é como é, e é
preciso tratar cada um conforme
Deus o fez. Omnibus omnia factus
sum, ut omnes facerem salvos (1Cor 9,
22), é preciso fazer-se tudo para
todos. Não existem panaceias. É
preciso educar, dedicar a cada alma
o tempo que necessitar, com a
paciência de um monge medieval
para escrever as miniaturas – folha a
folha – de um códice; levar as pessoas
à maturidade, formar a consciência,



para que cada um sinta a sua
liberdade pessoal e a sua
consequente responsabilidade”[31].
Deste modo, o acompanhamento
espiritual, em um contexto de
amizade e intimidade com Deus,
orienta, dá otimismo, abre a
esperança, amplia horizontes e
contribui para que a alma seja capaz
de coisas grandes.

Bibliografia:

Artigos de Collationes.org: El arte de
dirigir almas

Fulgencio Espa, Conta comigo, p. 38,
Cultor de Livros, São Paulo 2017

F. FERNÁDEZ-CARVAJAL, Para llegar
a puerto. El sentido de la ayuda
espiritual, Palabra, Madri, 2010.

DERVILLE, Guillaume. Voz:
“Dirección espiritual”. Diccionario de
San Josemaría Escrivá de Balaguer,
Burgos, Monte Carmelo - Instituto

https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas
https://www.collationes.org/directionem-spiritualem/el-arte-de-dirigir-almas


Histórico Josemaría Escrivá, 2013,
pp. 339-345.

[1] Carta 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
série A.3, 94-1–2.

[2] Caminho, n. 56.

[3] Entrevistas, n. 123.

[4] Cfr. Fulgencio Espa, Conta comigo,
p. 38, Cultor de Livros, São Paulo
2017.

[5] Cfr. Caminho, n. 382.

[6] Catecismo da Igreja Católica, n.
2690.

[7] É Cristo que passa, n. 120.

[8] Ibidem, n. 148.

[9] Bento XVI, Discurso, Audiência
Geral, 16-IX-2009.



[10] Cfr. Caminho, n. 62.

[11] Forja, n. 754.

[12] Bento XVI, Discurso, Audiência
Geral, 16-IX-2009.

[13] Carta 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
série A.3, 94-1–2.

[14] Cfr. Sulco, n. 84; Amigos de Deus,
n. 187.

[15] At 2,42.

[16] Cfr. Entrevistas, 73.

[17] Cfr. Forja, nº. 297 e nº 789.

[18] É Cristo que Passa, n. 46.

[19] Cfr. É Cristo que Passa, n. 10; 
Gaudium et Spes, n. 43.

[20]Amigos de Deus, n. 38.

[21] Carta 8–VIII–1956, n. 37: AGP,
série A.3, 94-1–2.



[22] Cfr. É Cristo que passa, n. 174.

[23] É Cristo que passa, n. 99.

[24] Entrevistas, 53.

[25] Andrés Vázquez de Prada, O
Fundador do Opus Dei, tomo II, p.
291.

[26] Sulco, n. 259.

[27] Forja, n. 127.

[28] Cfr. Caminho, n. 64.

[29] Amigos de Deus, n. 249.

[30] Caminho, n. 56.

[31] Carta 8–VIII–1956, n. 38: AGP,
serie A.3, 94-1 –2.

pdf | Documento gerado
automaticamente de https://

opusdei.org/pt-br/article/

https://opusdei.org/pt-br/article/acompanhamento-espiritual/
https://opusdei.org/pt-br/article/acompanhamento-espiritual/


acompanhamento-espiritual/
(22/12/2025)

https://opusdei.org/pt-br/article/acompanhamento-espiritual/

	Acompanhamento espiritual

